Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Centro de Estudios Heideggerianos
Archivo Heidegger de Sevilla (Delegacion del Heidegger Archiv Messkirch. Alemania)

ANO 2 NUMERO 1: JULIO DE 2015

e-ISSN: 2386-4877



Editor:
Centro de Estudios Heideggerianos
Archivo Heidegger de Sevilla (Delegacion del Heidegger Archiv Messkirch. Alemania)

Edicion a cargo de:
Fernando Gilabert Bello y Juan José Garrido Perifian

Redaccion, administracion, secretaria e intercambio:
Dpto. Estética e Historia de la Filosofia

Facultad de Filosofia

Universidad de Sevilla

C/ Camilo José Cela, s/n

41018 Sevilla

Telfno: (+34) 954 55 77 68

e-mail: differenz@us.es

© De los autores

Disefio de cubierta edicién impresa: Jesus Fernandez Mufioz y Fernando Gilabert
Disefio y maquetacion edicién online: Juan Antonio Rodriguez Vazquez
IMmpresion: XXXXXXXXXXXXXXXX

Depodsito Legal: XXXXXXXX

e-ISSN: 2386-4877
N¢ DOI: http://dx.doi.org/10.12795/Differenz
0JS: https://revistascientificas.us.es/Differenz

Indexacién

Differenz se encuentra indexada en ERIHPLUS, LATINDEX y continua con el proceso de
inclusion en la mas importantes y prestigiosas bases de datos, asi como su inclusidn en

indices de impacto.

Los editores y miembros de los comités de |la presente publicacion no se hacen responsables

de las opiniones vertidas por los autores de los trabajos publicados en este nimero.

Differenz. Revista Internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
gracias a Centro de Estudios Heideggerianos tiene licencia Creative Commons
Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional License. Creado a partir

de la obra en http://institucional.us.es/differenz.



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Consejo de Redaccion / Editorial Board

Director (Editor):
Ordofiez Garcia, José (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)

Subdirector (Assitant Editor):
Gilabert Bello, Fernando (Master Filosofia. Universidad de Sevilla)

Secretario (Secretary):
Garrido Perifidn, Juan José (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)

Vocales (Vowels):

Adrian Escudero, Jesus (Ph. Dr. Universidad Auténoma de Barcelona)

Baydn Torres, Manuel E. (Lcdo. Filosofia. Universidad de Sevilla)

Bravo Delorme, Cristian de (Ph. Dr. Universidad de Chile)

Camello Casado, David (Ph. Dr. Universidad Auténoma. Madrid / Universidad de Sao
Paulo. Brasil)

Fernandez Mufioz, Jesus (Master Filosofia. Becario FPU. Universidad de Sevilla)
Gdémez Delgado, José Maria (Ph. Dr. Universidad de Granada)

Gonzalez Galvan, Humberto (Ph. Dr. Universidad Auténoma de Baja California Sur. México)
Gracia Gomez, Alfonso A. (Ph. Dr. Universidad de Valencia)

Lehman, Sandra (Ph. Dr. Universidad de Viena)

Macera Garfia, Francisco (Lcdo. Filosofia. Universidad de Sevilla)

Mantas Espafia, Pedro (Ph. Dr. Universidad de Cérdoba)

Moreno Barddn, Fernando (Ingeniero-CEH)

Mufioz Martinez, Rubén (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)

Pascual Gomez-Manso (Lcdo. Fisioterapia-CEH)

Pizarro Suescum, José Pedro (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)

Rodriguez Ribas, José Angel (Med. Dr. Universidad de Walles)

Rudinger, Kurt (Phil. Dr. Universidad de Sevilla)

Rufo Rodriguez, Juan Marcial (Master Filosofia. Universidad de Sevilla)

Silverio, Eugenio (Lcdo. Filosofia. Universidad de Sevilla)

Xolocotzi, Angel (Ph. Dr. Universidad Auténoma de Puebla. México)



Comité Cientifico / Scientific Committee

Aleman Lavigne, Jorge (Psicoanalista. AMP-ELP. Madrid)

Antdén Pacheco, José A. (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)

Berciano Villalibre, Modesto (Ph. Dr. Universidad de Oviedo) (T)
Breeur, Roland (Ph. Dr. KU Leuven)

Brencio, Francesca (Ph. Dr. Western Sydney University)

Castro Caeiro, Antonio (Ph. Dr. Universidad Nova. Lisboa)

Denker, Alfred (Ph. Dr. Direktor Heidegger Archiv-Messkirch. Alemania)
Di Cesare, Donatella (Ph. Dra. Universidad de Roma - Sapienza)

Duque Pajuelo, Félix (Ph. Dr. Universidad Auténoma de Madrid)
Estrada, Juan A. (Ph. Dr. Universidad de Granada)

Fabris, Adriano (Ph. Dr. Universidad de Pisa)

Gabas Pallas, Raul (Ph. Dr. Universidad Auténoma de Barcelona)
Gander, Hans-Helmut (Ph. Dr. Universidad de Friburgo)

Heiden, Gert-Jan van der (Radboud University)

Larriera, Sergio (Psicoanalista. AMP-ELP. Madrid)

Marramao, Giacomo (Ph. Dr. Universidad Roma Ill)

Moreno Marquez, César (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)

Mujica, Hugo (Ensayista y poeta. Buenos Aires. Argentina)
Rodriguez-Sudrez, Luisa Paz (Ph. Dr. Universidad de Zaragoza)

Pefalver Gémez, Patricio (Ph. Dr. Universidad de Murcia)

Perrin, Christophe (Ph. Dr. Université Catholique de Louvain)

Rodriguez Garcia, Ramén (Ph. Dr. Universidad Complutense de Madrid)
Sdez Rueda, Luis (Ph. Dr. Universidad de Granada)

Segura Peraita, Carmen (Ph. Dra. Universidad Complutense de Madrid)
Stenger, Georg (Ph. Dr. Universidad de Viena)

Trawny, Peter (Ph. Dr. Universidad de Wuppertal)

Vega Esquerra, Amador (Ph. Dr. Universidad Pompeu Fabra)

Vigo, Alejandro G. (Ph. Dr. Universidad de Navarra)

Zabala, Santiago (Ph. Dr. Icrea Research Professor of Philosophy. Universidad Pompeu
Fabra)

Zaborowski, Holger (Dr. Philosophisch-Theologische Hochschule Vallendar)



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Ne@ 1, Julio de 2015
Sumario

T =T g} = Yol o] o TR O SRRSO RUTRN 7
Estudios

Heidegger con Foucault. Alétheia, parrhesia y la voluntad de decir la

“verdad”.

Heidegger with Foucault. Aletheia, parrhesia and the will to tell the “truth”

David Camello (Universidade de Sa0 Paulo).........coovvieiiceeeeeeiieeeeeee e 11

El acontecimiento, la diferencia y lo sagrado en la filosofia de Heidegger.
The event, di erence and the sacred in Heidegger’s philosophy
Juan Pablo E. Esperdn (Usal/CONICET)....c.ccuiiieeeeereeereereereeeeeteesreeereeeneenveeneeeveeeseeveennens 25

Hacia una filosofia de las cosas de inspiracion heideggeriana.
Toward a Heideggerian Philosophy of Things
ffiigo Galzacorta (Universidad del Pais VAsC0).........ccoveveviveeeuereeeeeeeeeeeeeesesseseeeeesssenenenns 43

Facticidad, afectividad e intencionalidad: la hipdtesis hermenéutica del

«New Heidegger».

Facticity, a ectivity and intentionality: the «New Heidegger’s» hermeneutical

hypothesis.

Rocio Garcés Ferrer (Universidad de ValenCia)......coocuveeieeeeeeeeieeeeeieeec e 59

De una pobreza esencial.
From an essential poverty
Guillermo Gémez Tirado (Universidad Complutense de Madrid)........cccceeveecrveecreeecnnennne. 69

Critica a la interpretacion heideggeriana de la sustancia aristotélica.
Criticism of the heideggerian interpretation of the aristotelian substance
Carmen Segura Peraita (Universidad Complutense de Madrid)........cccceeeveevveenieenneennen. 87

Variaciones excepcionalistas: Heidegger, lo politico, hoy.
Exceptionalist Variations: Heidegger, the Political, Today
Facundo Vega (Cornell University/Humboldt-Universitat)..........cccoeeeveeeeeereevreeineeeeenens 103



Resenas

HEIDEGGER, M. Seminarios de
Angel Xolocotzi Yafiez
Alba Ramirez Guijarro (UNED)

Zollikon. México: Herder, 2013, 450 pp. Trad.



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

ANO 2, NUMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2015.i01.00

Presentacion.

José Ordéiiez Garcia
Universidad de Sevilla.

Director de Differenz. Revista Internacional de estudios heiddegerianos y sus derivas

contempordneas

Tras un afio de recorrido desde la publicacion del N2 0, aparece ahora este N2 1 de Differenz
en la fecha prevista, a fin de ser fieles con la periodicidad establecida. En esta ocasién los
articulos estan compuestos por algunas de las ponencias presentadas en las / Jornadas

Differenz: Heidegger ad hoc, celebradas aqui en Sevilla en el pasado mes de febrero.

No son trabajos en torno a un tema concreto, sino que son diversos temas en torno
a Heidegger. De este modo, el presente nimero expresa de buena manera, y fielmente,
la idea de “deriva heideggeriana” que es como pretendemos dar singularidad a nuestra

revista.

Son trabajos de investigadoras e investigadores jovenes que, con frescura, empefio
y rigor aportan su deriva en el conocimiento de la obra y el pensamiento del mago de la
Selva Negra, sin perder de vista, no obstante, las circunstancias y avatares de este tiempo
nuestro.






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Estudios






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

ANO 2 NUMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2015.i01.01

[pp. 11-24]

Recibido: 03/06/2016

Aceptado: 20/06/2015

Heidegger con Foucault. Alétheia, parrhesia y la voluntad de
decir la “verdad”

Heidegger with Foucault. Alétheia, parrhesia and the will to
tell the “truth”

David Camello

Universidade de Sdo Paulo

Resumen:

El objetivo de nuestra aportacidn consiste en configurar una perspectiva para conjugar y
confrontar, de un modo fructifero y filoséficamente relevante, los trabajos de Heidegger y
Foucault. En ese sentido, encontramos complicidades entre ellos en los textos que buscan
detenerse de modo explicito en lo que cabe entenderse por “verdad” y por el modo de
“decir” que le corresponde. De este modo, nuestro trabajo considera con Heidegger
nuestra relacion con la palabra, es decir, las implicaciones del desafio a comportarnos y
decirnos asumiendo y correspondiendo a que nuestro lenguaje es el lenguaje del ser. Para
ello, en esta ocasion, nos centramos en analizar como los Ultimos trabajos de Foucault—
singularmente sus cursos editados y publicados dedicados a la parrhesia— pueden

ayudarnos a comprender algunas cuestiones que brotan en los textos heideggerianos.

11



DAVID CAMELLO
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHEIA, PARRHESIA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

Asimismo, examinamos la viabilidad de considerar la intimidad (Innigkeit) como el espacio
de la libertad que nos sostiene y, a la vez, nos abre a los otros.

Palabras Clave: Parrhesia, Intimidad, Libertad, Cuidado.

Abstract:

The aim of our contribution is to configure a perspective to combining and confronting,
in a fruitful and philosophically relevant way, the works of Heidegger and Foucault. In
that sense, we find coincidences between both of them in the texts that explicitly seek to
dwell on what is meant “truth” and how the way “saying” corresponds it. Thus, our work
considers, along with Heidegger, our relationship with the word, that is, the implications
of the challenge for behaving and telling in a way for corresponding and assuming that
our language is the language of being. To do this, in this occasion, we focus on analyzing
how the latest work of Foucault -singularly his courses dedicated to parrhesia- can help us
to understand some of the issues that arise in heideggerian texts. Also, we examine the
viability of considering Intimacy (Innigkeit) as the space of freedom that sustains us and,

in turn, open us to the others.

Keywords: Parrhesia, Intimacy, Freedom, Care.

Introduccién?

Con la aparicién en los ultimos afios de los cursos ofrecidos por Foucault en el Colléege
de France los estudios sobre el pensamiento de Foucault estan viviendo una verdadera
intensificaciéon en la que nuestra comunicacion de hoy se inscribe y se situa. La
posibilidad de abordar sus notas de trabajo ademas esta aportando los materiales para
una reconsideracion de su forma de trabajar?. Asimismo, durante el afio pasado hemos
asistido también al comienzo de la publicacién de la tGltima parte de las obras completas
(Gesamtausgabe) de Heidegger con la publicacion hasta ahora de los cuatro primeros
voliumenes de los llamados Cuadernos Negros (Schwarze Hefte), acontecimiento que esta
comportando una auténtica conmocidén —todavia de una repercusion dificil del valorar

1 El presente trabajo ha sido posible gracias al apoyo de la Fundag¢do de Amparo a Pesquisa do
Estado de Sdo Paulo (FAPESP).

2 Parece que el pensamiento en Foucault trabaja siempre en una «relacién indisociable de lectura
y de escritura; Foucault piensa leyendo y escribiendo, su pensamiento se formula en una suerte de
corpus textual permanente», cfr. «Filigranes philosophiques», entrevista a Daniel Defert en Artieres,
P, Bert, J-F., Gros, F., Revel, J. (dirs.), Foucault. Cahier de ’Herne, Paris: Ed. Editions U'Herne, 2011,
pp. 39-46, p. 42.

12



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.01 pP. 11-24

en su importancia y alcance— en el ambito de los estudios heideggerianos. Se puede
decir que la aparicidon de estos libros va a significar un impulso en los estudios sobre
Heidegger, ademds de una renovacion critica de la valoracién del sentido y alcance de sus
planteamientos, en el que nuestra comunicacion también se situa explicitamente.

Podemos afirmar, por tanto, que la disposicion para la comunidad filoséfica de
estos nuevos documentos estd promoviendo una autentica reactivacion internacional
en la discusion sobre la actualidad incontrovertible de Heidegger y Foucault, y sobre el
impacto y la recepcion de este nuevo material. De este modo, la publicacién paulatina
de los Cuadernos Negros de Heidegger prevista para los préoximos afos, mas alld de los
aspectos controvertidos mas evidentes que tienen que ver con el compromiso politico
de Heidegger y con la relacion entre su vida y su obra, nos convoca a los investigadores
al desafio ineludible de evaluar su impacto en el pensamiento contemporaneo y, en
ese sentido, proporciona a nuestra aportacion el marco adecuado y la oportunidad de

participar de primera mano y activamente en la discusion.

El objetivo principal de nuestras palabras de hoy (un tanto programaticas aunque se
trate de asuntos en los que ya venimos tentativamente un tiempo trabajando) consiste
en contribuir a configurar y conformar la perspectiva para poder ocuparse, de un modo
fructifero y filoséficamente relevante, de los trabajos de Heidegger y Foucault haciendo
conjugar, confrontar y buscando complicidades entre ellos —especialmente atendiendo
a aquellos textos que de modo explicito buscan detenerse en lo que cabe entenderse por
“verdad” y por el modo de “decir” que le corresponde—. Como es conocido, tanto las
nociones de alétheia como de parrhesia ponen en cuestidn la comprension convencional
de la verdad. Con nuestro trabajo perseguimos indagar en qué sentido y en qué medida
el problema de nuestra relaciéon con la verdad estd ligado a nuestra consideracion del
“decir”. Ciertamente, establecer las resonancias, explicitas e implicitas, de la repercusion
qgue Heidegger supone en los escritos de Foucault es una discusion actualmente abierta.
No obstante, en esta ocasion pretendemos centrarnos, mas bien, en analizar como los
ultimos trabajos de Foucault—singularmente sus cursos editados y publicados dedicados
a la parrhesia— pueden ayudarnos a comprender algunas cuestiones que brotan en los
textos heideggerianos —singularmente, cuando se atiende a la lectura de sus llamados
escritos intimos.

1. Heidegger y el lenguaje del ser

En este sentido, uno de los objetivos principales de nuestra aportacién consiste en

analizar las condiciones de posibilidad para una interpretacion adecuada en Heidegger del

13



DAVID CAMELLO
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHEIA, PARRHESIA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

desplazamiento desde la preocupacién filosdfica por el ser del lenguaje hacia otro modo
posible de nuestra relacion con la palabra —en la que se nos desafia a comportarnosy a
decirnos asumiendo y correspondiendo a que nuestro lenguaje es el lenguaje del ser—.
De este modo, en primer lugar, nuestra contribucion parte de la consideracion de que para
Heidegger lo que esta en juego es nuestra relacion con la “palabra”3. Como Heidegger
sefiala al comienzo de las Beitrdge: «Ya no se trata mas de tratar “sobre” algo y de
exponer algo objetual»®. Esta modificacién comporta, ademas, la posibilitad de un cambio
en la esencia del hombre. Lo que nos parece realmente decisivo es atender a que para
Heidegger de lo que se trata es de reconocer que «desde el acontecimiento acontece [y se
confiere] en propiedad una pertenencia que dice y piensa al Ser (ein denkerish-sagendes
Zugehéren zum Seyn), y lo hace en palabras “del” Ser (in das Wort “des” Seyns)»®. Es la
consideracion de este decir que constituye un despliegue del ser (die Wesung des Seyns)®
—y que conforma una experiencia fundamental (Grunderfahrung) para Heidegger’— en
la que nuestra tentativa de hoy pretende detenerse y demorarse queriendo abordarla de
la mano también de Foucault.

De esta manera, vamos a cuestionarnos cémo debemos comprender lo que significa
ser capaces de “decir de verdad” —cuadles son las condiciones, los procedimientos y
las transformaciones que se requieren para ello— y qué sentido puede tener desearlo:
cuestiones que comparten ambos pensadores. Como en una ocasion Heidegger escribe:
«Nuestro “positivo” es la necesidad de la verdad»®. La tarea del «decir verdadero es —
como dice Foucault en una entrevista— un trabajo infinito», que tal vez nos convoca a
proponernos pensar algo diferente de lo que ya pensabamos. En esta direccién, deseamos
resaltar que la voluntad de decir, el deseo de corresponder hablando a aquello que
denominamos “verdad”, comporta una necesaria reivindicacion del cardcter ontoldgico
del decir. Un decir que requiere de nosotros ser capaces de reconocer que nos decimos a
través suyo: nuestra constitucidn y acontecer se juegan en nuestro arte, forma y cuidado
“del” y “en” el decir del ser.

3 HEIDEGGER, M., Beitrdige zur Philosophie (Vom Ereignis), Gesamtausgabe (GA.), Bd. 65, editado por
Fr-W. von Herrmann, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 1989, p. 3.

4 GA 65, op. cit., p. 3, trad. cast. de Breno Onetto Mufioz.
5 Ibidem

6 Como dice Heidegger: «aqui no se contrapone el decir (das Sagen) con aquello que esta por ser
dicho, sino que es el decir mismo como despliegue del Ser», GA. 65, op. cit. p. 4.

7 Cfr. HEIDEGGER, M., Uberlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938), Gesamtausgabe, Bd. 94.
editado por Peter Trawny, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 2014, p. 248.

8 Heidegger, M., GA. 94, p. 227 (Cfr. también GA. 65, p. 145, punto 3).

14



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.01 pP. 11-24

2. Intimidad y parrhesia

Efectivamente, se producen diferentes intensidades en el decir. En esa medida, estimamos
necesario examinar la viabilidad de considerar que tal vez la intimidad (/nnigkeit) —
entendida por Heidegger como correspondencia a la tensidn y a la distancia entre aquello
que daque decirylacapacidad de atenciony escucha compartida que reclama— constituye
y conforma también el espacio de la libertad. En este aspecto creemos que coincide
plenamente con Foucault. Tanto Heidegger como Foucault consideran la libertad como
Spielraum, como espacio de juego —para Heidegger, horizonte y evento que podemos
pensar también con Foucault como el espacio de las relaciones de poder—. Entonces,
de este modo, se podria quizas comprender la parrhesia, el decir de verdad, como una
correspondencia libre y critica a los juegos de verdad, en cuya formacidén y configuracién
nos hallamos implicados. Apareceria asi la necesidad de aprender a gobernarnos,
aprender a cuidar de la verdad, a cultivarnos verdaderamente en nuestra imbricacion en
el proceso del acontecer de la palabra, como correspondencia singular a la “verdad”. Y es
que nuestro decir nos singulariza, nos hace irrepetibles. Y asumir, disfrutar y corresponder
a la experiencia de que algo nos precede y nos desborda tal vez pueda hacer de la vida
“humana” todo un arte, del gozo® doloroso de vivir, tal vez, una pasién que no olvida que
todo descanso sera solo un alto en un camino escarpado en el que el viento del ser sopla
violentamente!®. De esta forma, la parrhesia en cuanto riesgo de hablar y de perderse
en la escucha haciendo del decir y del escuchar una concreta y singular respuesta, nos
invita a hacer de la filosofia una travesia errante y compartida a través de la accion de la
palabra. Nuestra comunicacion de hoy desea inscribirse explicitamente, de este modo de
la mano de Foucault, en un proceso complejo de liberacién en el pensar heideggeriano
de otras posibilidades, tal vez no suficientemente atendidas porque no coinciden con la
propia interpretacion que Heidegger nos ofrecio de su camino en el pensar. No se trataria
entonces tanto de ir a la busqueda de novedades como de reconocer la fecundidad de su
trabajo en relacion con la tarea que nos concierne: estimamos que se abre asi su pensar
como la ocasién adecuada para un ejercicio de cuidado critico de nosotros mismos en
relacion a la «verdad».

9 Se tratard, tal vez, de acceder a un «puro goce de si», Cfr., Foucault, M., Histoire de la sexualité
3, Le souci de soi, Paris: Ed. Gallimard, 1984, p. 273; trad. cast. México: Ed. Siglo XXI, 1986, p. 219.

10 Cfr. GA. 94, p. 41.

15



DAVID CAMELLO
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHEIA, PARRHESIA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

3. Entre Heidegger y Foucault

A juicio de Foucault, una de las tareas de la Filosofia consiste en diagnosticar el presente
y, de este modo, desbordar los limites de lo decible desprendiéndonos de lo que creiamos
ser e inventando nuevas posibilidades de vida. Se trata entonces de trabajar en la creaciéon
de posibilidades de nuevas y concretas tomas de palabra. M3as alla del andlisis necesario
de las condiciones ontoldgicas que puedan caracterizar, limitar y posibilitar la accién de
decir de verdad en que la parrhesia consiste, es preciso el estudio de las practicas que
permiten hacerlo: los juegos de verdad, modos de veridiccion, que hacen cada vez posible
que el hombre piense su propio ser. Procuramos, pues, una «restitucidon del decir en su
caracter de acontecimiento, una recuperacion del decir como lugar de emergencia de
una verdad posible»*'. En esa medida, queremos ahora, a partir de una lectura abierta
de Heidegger, iniciar el trabajo para exponer brevemente el problema de lo que cabe
entender por parrhesia en Foucault.

Como es conocido, convencionalmente la presentacidn del pensamiento de Foucault
se hace desde la consideracion de una linealidad que partiria desde una «arqueologia del
saber», por una «genealogia del poder» hacia una «estética y ética de la existencia». Sin
desconsiderar un planteamiento semejante, nos parece masfecundo leer a Foucaultde otro
modo. Estimamos asi mas pertinente en este sentido —usando una expresién de F. Gros—
una lectura en espiral (subrayando las copertenencias y las resonancias de las distintas
épocas). Tampoco parece adecuado considerar autonomamente los parcelamientos o
recortes (découpages) de su trabajo®?. Sorteando la pretension de resumir, y asumiendo
la dificultad de abarcar completamente los escritos de Foucault, nuestra comunicacién se
inscribe en la tentativa de investigar y mostrar las mediaciones que nos pueden llevar a
comprender la alétheia heideggeriana, considerando su genealogia en el pensamiento de
Heidegger y la constitutiva transformacién que experimenta a lo largo de su trayectoria,
puesta en juego con la parrhesia que retorna contemporaneamente en el pensamiento
de los ultimos cursos de Foucault. De este modo, buscamos problematizar la viabilidad
de comprender la alethéia como parrhesia, es decir, la parrhesia como “decir de verdad”

(dire-vrai). A dia de hoy estimamos decisivo subrayar la necesidad de investigar el

11 GABILONDO, A., El discurso en accion. Foucault y una ontologia del presente, Barcelona: Ed.
Anthropos, 1990, p. 8.

12 Cfr, ARTIERES, P., BERT, J-F., GROS, F., REVEL, J. (dirs.), Foucault. Cahier de L’Herne, op. cit., p. 11,
donde se sefiala la distincion habitual, y su insuficiencia, entre «un primer Foucault, en los afios 50,
todavia dentro de la fenomenologia y del marxismo; un segundo, en la década siguiente, interesado
esencialmente por los problemas del lenguaje y las clasificaciones; un tercero, en los afios 70,
construyendo una ambiciosa “analitica del poder” y un ultimo Foucault pensador de los procesos
histéricos de subjetivacion».

16



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.01 pP. 11-24

movimiento de persecucién de un interrogante, una problematizacidn, una reiteracion
e insistencia, en torno a la alétheia (en Heidegger) y a la parrhesia (en Foucault): ese
«didlogo secreto», que paulatinamente se va concretando y presentando, pero que a la
vez se desplaza, transfigura y transforma. Desde la perspectiva foucaultiana, podriamos
decir que se trataria de considerar la conjuncién en cada concreta experiencia entre la
“constitucion histoérica del ser” y la “constitucion de si mismo como sujeto”. De este modo,

lo decisivo es el sujeto y «la verdad de la que es capaz»*®.

4. El cuidado de la “verdad”

Heidegger y Foucault comparten que la verdad no consiste en la concordancia de
un pensamiento con su objeto, sino mas bien en el campo que fuerza a pensar de un
determinado modo como gobierno y cuidado de siy de los otros. El ambito en el que nos
situamos es entonces el espacio que hace posible la relacién del cuidado y el gobierno
de si con una practica de gobierno de los otros. La verdad y el cuidado de si van de la
mano porque el cuidado de la verdad es el cuidado de si en el campo de relaciones que
la verdad, en sus diferentes configuraciones, abre cada vez. El decir brota para ambos,
de esta manera, como el maximo cuidado de si posible. La verdad funciona sosteniendo,
configurando, alumbrandolo que hay, y es preciso analizaraquellos postulados no pensados
gue funcionan como verdad. Se han sefialado las huellas de la lectura de Heidegger en la
Introduccién al segundo volumen de la Historia de la sexualidad*. Singularmente, en su
caracterizacién de la problematizacion critica de la historia del pensar y de los juegos de
verdad. Asimismo, se ha sefialado a Heidegger como «el autor (oculto) con el que Foucault
piensa y trabaja»®, de modo que Foucault efectuaria una «instrumentalizacion»®® del
pensar heideggeriano. Puede ser, efectivamente, que Foucault piense «con Heidegger,
pero mas alld de Heidegger»¥, no obstante, sin desconsiderar, por supuesto, estos
pertinentes modos de proceder que buscan establecer explicitamente las coincidencias
y divergencias entre ambos “autores”, el sentido ultimo de nuestra aportacién es, mas
bien, trabajar y hacerse cargo de la dificultad de estar filoséficamente a la altura de la

cuestién misma a la que atienden y a la que corresponden en los escritos que firman

13 FOUucCAULT, M., Histoire de la sexualité 2, Paris: Ed. Gallimard, 1984, p. 267; trad. cast. México: Ed.
Siglo XXI, 1986, p. 223.

14 ZOUNGRANA, J., Michel Foucault, un parcours croisé: Lévi-Strauss, Heidegger, Paris: Ed. Editions L’
Harmattan, 1998, p. 276-277.

15 Ibidem, p. 278.
16 Ibidem, p. 278.
17 Ibidem, p. 290.

17



DAVID CAMELLO
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHEIA, PARRHESIA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

de un modo para nosotros dificil, estimulante y, a veces, extrafio. De este modo, sin
saber exactamente siempre como ni porqué, experimentamos que nuestro trabajo como
investigadores precisa del estudio detenido y cuidadoso de sus escritos para configurar,
mediante el esfuerzo empleado en su escucha, nuestro presente filoséfico. Es decir, para
afrontar que lo decisivo no es qué es el presente, sino qué se (nos) hace presente. Como es
conocido, tanto para Heidegger como para Foucault, cada tiempo histérico se constituye
en la rescritura de la «Historia de la verdad». En esa direccion, para Foucault, Kant funde
dos tradiciones criticas: la analitica de la verdad y la ontologia del presente: «Una historia
que no seria la de qué pudo haber de verdadero en los conocimientos, sino un analisis de
los “juegos de verdad”, de los juegos de lo verdadero y de lo falso a través de los cuales el
ser se constituye histéricamente como experiencia, es decir, como pudiendo y debiendo
ser pensado»t®,

Se trataria entonces de revivir con Foucault una actitud filoséfica que se esfuerza en
diagnosticar el presente a través de su problematizacién. Como ya hemos mencionado,
el campo de repercusidn y resonancia de los “autores” de los que nos ocupamos es
extraordinariamente heterogéneo y fecundo. Nuestro trabajo seria hacer historia de la
filosofia, respetando la imposibilidad de apropiacion definitiva y preservando la extrafieza
de sus nombres propios. Se trataria, pues, de hacer retornar el discurso filoséfico como un
ejercicio practico de parrhesia frente a la voluntad de sistema y a los regimenes de verdad
culturales mas descuidados®.

Por otra parte, un aspecto en el que queremos incidir es la vinculacién entre la
intimidad?® (/nnigkeit) —que como Heidegger sefiala no debemos comprender como la
mera interioridad (Innerlichkeit)*— vy la dimensién publica del pensamiento, siempre
problematica en su relacién con la verdad tanto para Heidegger como para Foucault.
En esta direccion, como hemos mencionado estimamos que la intimidad de la mano de
Heidegger, tal vez pueda ser comprendida como la experiencia de la escisidn y distancia
de uno respecto de si mismo —como la conversacion y el didlogo del alma consigo misma

18 FOUCAULT, M., Histoire de la sexualité 2, Paris: Ed. Gallimard, 1984, pp. 12-13; trad. cast. México:
Ed. Siglo XXI, 1986, p. 10.

19 Cfr., BROSSAT, A., «Introduction» a Foucault dans tous ses éclats, Paris: Ed. L'Harmattan, 2005, p.
11.

20 Quiero sefalar, reconocer y agradecer singularmente el impacto que en nuestra investigacion
han tenido la lectura de los ensayos de José Luis Pardo La intimidad, Valencia: Ed. Pre-Textos, 22
reimp., 2013 y de Peter Trawny Ins Wasser geschrieben. Versuche (iber die Intimitdt, Berlin: Ed.
Matthes und Seitz, 2013.

21 HEIDEGGER, M., Uber den Anfang, Gesamtausgabe, Bd. 70, editado por Paula-Ludovica Coriando,
Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 2005, p. 47; Sobre el comienzo, trad. cast. de Dina V.
Picotti C., Buenos Aires: Ed. Biblos, 2007, p. 53.

18



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.01 pP. 11-24

en la que consiste el pensamiento para Platon (Sofista 263e)— que nos sostiene y nos
abre a los otros. De este modo, nos parece adecuado preguntarnos por las condiciones
de posibilidad de la dificil articulacidon y mutua pertenencia entre la irreductible intimidad
y la transformacién mediante el pensamiento del espacio publico. Nos gustaria hacerlo a
través del intento de comprensién de lo que significa ser miembro de modo participativo
e implicado de una comunidad vinculando, como hace Heidegger explicitamente,
la intimidad con la pregunta por la posibilidad de otro inicio. Como Heidegger indica:
«Intimidad es la palabra de la inicialidad del comienzo»?2,

Nos parece crucial también sefialar que la comunicacién se inscribe asi en la
problematizacion del desplazamiento —que Foucault realiza de la mano de Kant, como
ya hemos indicado anteriormente— desde una analitica de la verdad hacia la viabilidad
de una ontologia de nosotros mismos®:. Estimamos que, en este contexto, el dialogo y la
confrontacidn entre los planteamientos de Heidegger y Foucault son extremadamente
fecundos. Como indica Foucault, acompanandose de Kant, se requiere la eleccion filoséfica
y nuestra inscripcién concreta en una corriente de pensamiento®.

5. Recapitulacion

Podemos decir que tanto en Heidegger y como en Foucault se produce una rescritura de
la verdad dificil de comprender. El estudio de la parrhesia (el dire vrai o el francparler) nos
parece un hilo conductor fecundo que nos ofrece Foucault para establecer las condiciones
de posibilidad de un cuestionamiento de las relaciones entre la politica (la vida publica) y la
verdad: es decir, creemos que la problematizacion de la parrhesia nos puede proporcionar
la oportunidad adecuada para el impulso del estudio de las diferentes «politicas de la

“verdad”».

Del mismo modo, pensamos que es necesario resaltar elimpacto en cada formasingular
y concreta de vivir la filosofia del reconocimiento que supone las implicaciones politicas
de nuestra comprensién de la capacidad y de las exigencias de lo que, con Foucault,
llamamos gobierno de siy gobierno de los otros. El cuidado de si que se desprende de una

ética de la parrhesia brota de la voluntad de cefiirse a una exigencia que late en el corazén

22 lbidem

23 Cfr., Foucault, M., Le Gouvernement de soi et des autres | (1982-1983), Paris: Ed. Gallimard,
2008, pp. 21-22; El gobierno de si y de los otros, Curso en el College de France (1982-1983), trad.
cast. de Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Econémica, 2009, pp. 38-39 (el subrayado
es nuestro).

24 |bidem, p. 22; trad. cast., p. 39.

19



DAVID CAMELLO
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHEIA, PARRHESIA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

del pensar occidental por decir la “verdad”, y cuyos efectos politicos van mas alla de la
critica a los poderes dominantes y pasa por requerir también la participacion en la vida y
en el cuidado de los asuntos publicos de la ciudad. Una de las claves, como se aprecia y
se desprende de lo dicho, es que nuestra aproximacion queda configurada a través de la
tarea de reproblematizar nuestra relacién con la “verdad”, es decir, nuestra relacién con el
lenguaje, con nosotros mismos y con los demas. Es un reconocimiento de que las formas
de veridiccidn (formes de véridiction) estan vinculadas, se copertenecen esencialmente,
con la errancia, con el desprendimiento de si y con la asuncién de nuestra constitucidon
como sujetos éticos responsables y libres que, precariamente siempre, tienen que dar
cuenta de si mismos. Podemos decir, por tanto, que Heidegger y Foucault comparten
ciertaidea de si como despedida y reconocimiento de los limites del propio poder, ademds
de la puesta en cuestion de la distincién entre una actividad tedrica y practica haciéndose
cargo de su esencial vinculacidn. Es decir, nos desafian de un modo extrafio a jugarnos en
la respuesta en lo que podriamos llamar una ética del pensar como accion, una ética del
cuidado de la “verdad”. Estimamos necesario trabajar en la direccidon de una genealogia
de la constitucion del sujeto ético a través de la parrhesia como cuidado de si mismo
en relacion a la “verdad”: buscando interpretar y transitar adecuadamente el trayecto
desde un andlisis del eje saber-poder hacia la fecundidad de la ética de la existencia. Un

desplazamiento adicional que cuestiona el alcance del “saber” (el saber se transfigura y
retorna como atrevimiento y arte de saboreary apreciar) a la luz, tal vez, de lo que quepa

entender por filosofia.

Asi nos parece pertinente analizar las condiciones de posibilidad efectivas de la
emergencia en Foucault y Heidegger de la nocidén de “verdad”, reescrita como alétheia
en Heidegger y como parrhesia en Foucault. Para la realizacion y cumplimiento de este
objetivo nos parece decisivo intentar formular con claridad el problema de la relaciéon
de uno mismo con la palabra. Nos parece, en esta direccién, muy importante prestar
atencidn al analisis filosofico y a las implicaciones de las Ultimas palabras —escritas, pero
no pronunciadas— del Ultimo curso de Foucault y que aluden a la necesidad de atender
el retorno de la alteridad®, la palabra del otro, como constitutiva de la posicidn ética.
Asi, procuramos comprender como la forma de vida filoséfica se resuelve desviviéndose
por la alteridad que la constituye y la deja a la escucha y abierta a la interpretacion de la
palabra que viene del otro (a su venida, a su venir). Ciertamente, no se trata de reconstruir
la alteridad con los elementos puestos a prueba y refinados en el andlisis de la identidad,

25 Cfr.,, FoucauLt, M., Le Courage de la vérité. Le Gouvernement de soi et des autres Il, Cours au
Collége de France (1983-1984), Paris: Ed. Seuil/Gallimard, 2009, p. 311; El coraje de la verdad: el
gobierno de si y de los otros Il, Curso en el College de France (1983-1984), trad. cast. de Horacio
Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Econémica, 2010, p. 350.

20



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.01 pP. 11-24

del sujeto autosuficiente que conoce un mundo ordenado puesto a su disposicion. Se
tratara, tal vez, de una alteridad escrita de nuevo con los caracteres del reencuentro del
ser (trastornado consigo mismo): en el que ser, verdaderamente, consiste en un venir a
dar con la palabra concreta y singular en la que consistimos. Esta alteridad es, pues, una
invitacion a correr el riesgo del pensar: reclama la sencillez de atreverse a emprender con
cuidado un camino en el que ya ni la poética de la errancia a través de lo desconocido
nos reconforta. El peligro deviene cotidiano y se trataria de no hacerlo banal. La apertura
a la alteridad podria requerir la atencién y consideracion, la escucha inquieta de la
convocatoria a diferenciarse en el trabajo por una emancipacion dificil en la que el decir
de verdad deviene vivir desviviéndose (es decir, doble movimiento de recogimiento o
condensacion y despliegue) mientras peleamos por una dificil libertad. Y, quizds, aqui
ya estamos considerando el logos, la palabra, el cuidado como relacién con la alteridad
constitutiva. El acontecimiento que se produce comporta un desplazamiento inquietante.
Heidegger y Foucault emergen para nosotros como posibilidad de eclosién de la pregunta
por el “con”, por la relaciéon misma. La clave es entonces también reproblematizar nuestra
relacion con la verdad, es decir, nuestra relacion con el lenguaje, con nosotros mismos y
con los demasy en esta direccion estimamos que el andlisis de la parrhesia debe producirse
en su relacién con las formar aleturgicas (formes aléthurgiques). Este aspecto nos parece
especialmente fructifero en el dialogo y la confrontacion entre Foucault y Heidegger.
Ambos ponen en cuestion la nocién de una subjetividad soberana transparente en su ser
para si misma. La adecuada consideracion del intersticio que supone la intimidad evita
dejarse llevar por la reduccién del espiritu a la esfera “mental” del ambito privado. Las
subjetividades se inscriben en el ambito publico y social de las relaciones de poder, las
instituciones, las practicas discursivas. Lo importante son, en ese caso, las practicas de

subjetivacion como proceso (processus de «subjectivation»).

Desde el deseo de poner a prueba las condiciones filoséficas de la emergencia de
sujetos responsables éticamente y libres —las condiciones de posibilidad ontoldgicas y
éticas de un decir de verdad (parrhesia: dire-vrai)— se trata de asumir la constitucién
histérica (no Historisch, sino Geschenlich) del ser como experiencia singular de errancia.
Aceptar, reconocer o asumir la imposibilidad de acceder de modo definitivo a decir la
verdad sobre si mismo no implica dejar de abordar la necesidad de un decir en el que
uno da cuenta de si. Decir la verdad, si entendemos que es un discurso sobre algo que
descansa en si independientemente de nuestra accidn, de nuestra voluntad politica de
orientar nuestra capacidad de vehicular y producir el poder, evidentemente constituye un
malentendido. Lo interesante no es exactamente la puesta en juego de una apreciacién de

la verdad como aquello que se revela u oculta, dependiendo de nuestra intervencion, en

21



DAVID CAMELLO
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHEIA, PARRHESIA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

el dmbito de lo que supuestamente hay. De lo que se trata, mas bien, es de considerar el
decir de verdad como correspondencia libre y critica al caracter irreductible y contingente
de laemergencia de los juegos de verdad, en cuya configuracién nos hallamos concernidos,
y que nos hacen percibir con contundencia lo imprescindible de aprender a gobernarnos,
de aprender a cuidar de la verdad, a cultivarnos verdaderamente en nuestra imbricacién
en el proceso de la palabra. Es pertinente, asi, la problematizacion de la tensidon entre el
caracter atépico de nuestro ser (pensamos en la erdtica del I6gos en el Banquete) con
el emplazamiento discursivo puesto en accion en la ciudad en la que efectivamente se
resuelve la pasion filoséfica —es decir, examinar el juego entre lo que Foucault Ilama “otra
vida” y “vida otra”, que presuponen una «filosofia de la alteridad»?*—. Para Foucault la
parrhesia consiste en decir lo que se hace?. No es precisamente describir lo que acontece;
tampoco consiste en levantar acta de lo que sucede; ni siquiera proclama lo que hay. Decir
lo que se hace es atravesar escrituralmente lo que pasa, nos pasay nos desborda para hacer
habitable por un tiempo un instante intempestivo, es decir, para extenderlo y compartirlo.
De aqui la insistencia en la distancia y la alteridad como posibilidad y en la intensidad
como actitud y fragil respuesta, como correspondencia mortal al presente —en su doble
significacion como regalo o donacién y como tiempo concreto en el que intervenir—.
De la mano de Heidegger y Foucault buscamos hacernos cargo de la transformacion
ontolégica en la mismidad del ser que coincide con la modificacién de la sustancia ética
en la que consistimos. El desplazamiento decisivo se produce cuando lo que emerge no
es la transformacion de un modo de ser, en este caso una subjetivacion, sino, mas bien,
cuando lo que nace es una configuracién diferente de aquello que hace soportable la

Ill

relacion del “sujeto” con el “llegar a ser”, cuando sucede una transformacién de y en la
“verdad” —que implica, quizas, saber de nuestra radical insoportabilidad?®—. Es decir, lo
que se decide en la relacidon entre la parrhesia y la alétheia es la posibilidad de acceder a

la “verdad”, por supuesto, a través de una labor permanente de cuidado y cultivo de si.

26 GROS, Frédéric, «Situation du cours», en Le Courage de la vérit. Le Gouvernement de soi et
des autres Il., Cours au College de France (1983-1984), Paris: Ed. Seuil/Gallimard, 2009, p. 327;
«Situacion del curso», en El coraje de la verdad: el gobierno de si'y de los otros Il, Curso en el Collége
de France (1983-1984), trad. cast. de Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Econdmica,
2010, p. 365.

27 «Juego de la parresia que permite que el sujeto de la enunciacién y el sujeto de la conducta se
encuentren y, a su modo, coincidan», GABILONDO, A. Yy FUENTES F., «Introduccién» a FOUCAULT, M.,
Discurso y verdad en la Antigua Grecia, Barcelona: Ed. Paidds, 2004, p. 9.

28 «La verdad es, definitivamente, lo insoportable, una vez que deja el dmbito de los discursos para
encarnarse en la existencia», GROS, F., op. cit., nota 32, p. 325; trad. cast. op. cit., p. 362, nota 32.

22



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.01 pP. 11-24

Bibliografia citada:

ARTIERES, P., BERT, J-F., GROS, F., REVEL, J. (dirs.), Michel Foucault, Cahier de L’Herne, Paris:
Ed. Editions L'Herne, 2011.

BROSSAT, A., «Introduction» a Foucault dans tous ses éclats, Paris: Ed. 'Harmattan, , 2005.

FOUCAULT, M., Histoire de la sexualité 3, Le souci de soi, Paris: Ed. Gallimard, 1984; trad.
cast. México, Siglo XXI, 1986.

FOUCAULT, M., Histoire de la sexualité 2, Paris: Ed. Gallimard, 1984; trad. cast. México: Ed.
Siglo XXI, 1986.

FOUCAULT, M., Le Gouvernement de soi et des autres | (1982-1983), Paris: Ed. Gallimard,
2008; El gobierno de si'y de los otros, Curso en el College de France (1982-1983), trad. cast.
de Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Econdmica, 2009.

FOUCAULT, M., Le Courage de la vérité. Le Gouvernement de soi et des autres Il, Cours
au Collége de France (1983-1984), Seuil/Gallimard, Paris, 2009; E/ coraje de la verdad: el
gobierno de si' y de los otros Il, Curso en el College de France (1983-1984), trad. cast. de
Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires, 2010.

GABILONDO, A. y FUENTES F., «Introduccién» a FOUCAULT, M., Discurso y verdad en la Antigua
Grecia, Barcelona: Ed. Paidds, 2004.

GABILONDO, A., El discurso en accién. Foucault y una ontologia del presente, Barcelona: Ed.
Anthropos, 1990.

GROS, F., «Situation du cours», en Le Courage de la vérit. Le Gouvernement de soi et
des autres I., Cours au College de France (1983-1984), Paris; Ed. Seuil/Gallimard, 2009;
«Situacion del curso», en El coraje de la verdad: el gobierno de si'y de los otros Il, Curso en
el College de France (1983-1984), trad. cast. de Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de

Cultura Econdémica, 2010.

HEIDEGGER, M., Beitrédige zur Philosophie (Vom Ereignis), Gesamtausgabe, Bd. 65, editado
por Fr-W. von Herrmann, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 1989.

HEIDEGGER, M., Uberlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938). Gesamtausgabe Bd. 94.
editado por Peter Trawny, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 2014.

HEIDEGGER, M., Uber den Anfang, Gesamtausgabe Bd. 70, editado por Paula-Ludovica
Coriando, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 2005; Sobre el comienzo, trad.
cast. de Dina V. Picotti C., Buenos Aires: Ed. Biblos, 2007.

PARDO, J. L., La intimidad, Valencia: Ed. Pre-Textos, 22 reimpresion, 2013.

23



DAVID CAMELLO
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHEIA, PARRHESIA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

TRAWNY, P., Ins Wasser geschrieben. Versuche liber die Intimitdt, Berlin: Ed. Matthes und
Seitz, 2013.

ZOUNGRANA, J., Michel Foucault, un parcours croisé: Lévi-Strauss, Heidegger, Paris: Ed.
Editions I Harmattan, 1998.

24



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

ANO 2 NUMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2015.i01.02

[pp. 25-41]

Recibido: 03/06/2016

Aceptado: 20/06/2015

El acontecimiento, la diferencia y lo sagrado en la filosofia de
Heidegger.

The event, diference and the sacred in Heidegger’s philosophy

Juan Pablo E. Esperén

USAL (San Miguel), UNLAM, ANCBA, CONICET

Resumen:

En el presente articulo nos proponemos aportar algunos elementos desde el pensamiento
heideggeriano para abordar la irrupcidon de la novedad sin remitirla o atribuirla a un
fundamento organizador. Para ello, el desarrollo de las nociones de acontecimiento,
diferencia y sacralidad nos han permitido repensar filoséficamente la novedad de un

modo alternativo al de la tradicion filoséfica occidental.

Palabras Clave: Acontecimiento, diferencia, sagrado

25



JUAN PABLO E. ESPERON
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFIA DE HEIDEGGER.

Abstract:

In this article we intend to provide some elements from Heidegger’s thought to think the
novelty. Therefore, we develop the notions of event, difference and sacredness. These
notions help us to rethink the novelty of a different way to Western philosophical tradition.

Keywords: Parrhesia, Intimacy, Freedom, Care.

Introduccion

Heidegger ha hecho grandes esfuerzos para pensar la realidad fuera de los limites de las
categorias tradicionales de la filosofia occidental. Debido a ello, este pensador es uno de
los pioneros en postular la nocién de acontecimiento y diferencia para abordar de otro
modo los problemas ontoldgicos reunidos bajo la nocion “ser” que se han planteado en la
historia de la filosofia; y cuyos desarrollos cargan con un caudal tan grande de problemas,
significaciones e interpretaciones que han terminado en muchos equivocos y malos
entendidos; hasta llegados al punto de que, actualmente, con la voz “ser”, no puede
plantearse ningun problema ni decirse nada nuevo. En este sentido es que Heidegger
inaugura un nuevo modo de hacer filosofia cuyo cardcter distintivo es el de replantear los
problemas ontolégicos centrales de esta actividad, i. e.: “qué es la realidad”, “por qué hay
realidad pudiendo no haberla” y “cdmo acceder a ella, i. e., como pensarla” postulando
un otro movimiento del pensamiento que tiene como eje fundamental la nocidn
acontecimiento y cuyo tratamiento se muestra en intima relacién con las categorias de
diferencia, tiempo y sacralidad.

Por ello resulta de suma relevancia para la filosofia actual preguntarnos qué es
un acontecimiento y asi poder aprehender que implicancias conlleva esta nocién para
la compresion de la novedad en una realidad que, en su caracter contingente, se nos
presenta y nos afecta.

Estado de la cuestion.

El problema especifico que aqui nos ocupa, entonces, se inserta en el marco general
de las discusiones actuales y contempordneas en torno al problema de la nocién de
diferencia, en particular la distincion heideggeriana entre la diferencia ontica y la
diferencia ontoldgica. La filosofia como la literatura y las artes, a diferencia de las ciencias,
no han dejado de plantearse desde hace tiempo el problema de lo nuevo, de la novedad,
de la posibilidad de crear o de inventar una nueva forma de pensamiento que no sea

26



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.02 Pp. 25-41

una repeticién mds o menos sutil o una interpretacion mds o menos sugerente de lo ya
producido por la filosofia en su historia anterior. Ya en 1806 Hegel habia sostenido que la
filosofia habia llegado a su culminacién y se habia convertido en “saber absoluto”, Unico
al que cabe el nombre de ciencia verdadera. De alli en mas, el marxismo, el positivismo, la
filosofia analitica, el estructuralismo, entre otras influyentes corrientes de pensamiento,
han proclamado el fin de la metafisica y la muerte de la filosofia, de lo cual se deriva la
imposibilidad de pensar la novedad. Desde los afios 30" en Alemania con el llamado giro
o viraje (Kehre) que Heidegger produce en el planteo de los problemas de su filosofia; y
en la segunda parte del siglo XX, en el dmbito francés, en particular, pensadores como
Derrida, Foucault y Deleuze rechazaron decididamente estas alternativas impuestas por
la coyuntura histdrica y afirmaron la posibilidad de “pensar de otro modo”. ¢Es posible
pensar de otro modo? ¢De qué manera? ¢No se esta en todos los casos dentro de las
alternativas planteadas desde las formas de pensamiento hegemadnicas? ¢ Como dar lugar

a la novedad si ya todo ha sido pensado?

I. Planteo del problema: La insuficiencia de las categorias metafisicas para pensar la
irrupcion de la novedad en el pensamiento de M. Heidegger.

Para Heidegger la filosofia es aquel pensar propio de occidente que busca determinar al
ente en su ser. Su punto de partida esta en los entes mismos, en lo finito, en lo limitado,
en las cosas mismas. El ser-humano, en cuanto ser mortal, estd entre medio de ellas y
tropieza con ellas en las dimensiones propias de su existencia: el espacio y el tiempo, lo
que implica la apertura del mundo como mundo. Asi, la filosofia se constituye como tal, al
configurar un modo propio de preguntar sobre los entes. Entonces, por un lado, la cuestién
fundamental inherente a esta actividad es: ¢qué es el ser del ente?, esto es: preguntarse
por el ente en cuanto tal, es decir, qué es en general lo que mienta al ente en cuanto ente.
Esta pregunta apunta a la estructura ontoldgica de todo ente. Por otro lado, se cuestiona
épor qué es el ente y no mas bien la nada?, esta pregunta resalta el caracter contingente
de todo ente mundano; pero, equivocamente, a lo largo de la historia occidental se ha
asociado la respuesta a dicha pregunta, con el ente superior a partir del cual todo surge
y del que todo depende. Esta interrogacidn apunta a la estructura teo-ldgica del ente
supremo. Por ello es que para Heidegger la filosofia y mas especificamente, la metafisica
occidental se ha constituido en intima union onto-teo-légica. Es muy dificil explicar la
procedencia de tal constitucidn, pero una de las hipdtesis que podemos aventurar es la

gran dimensionalidad que implica la nocién “ser”.

27



JUAN PABLO E. ESPERON
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFIA DE HEIDEGGER.

Entonces, la metafisica es aquella disciplina que teoriza sobre el ente en cuanto
ente, en busca de su estructura general —ontologia—, y teoria del ente supremo del cual
dependen todos los demds entes —teologia. La doble configuracién de la metafisica
como onto-teo-logia presenta conexiones que no han sido problematizadas en sus raices
comunes. Cuestionarlas equivale a pensar lo in-pensado? en la metafisica, esto implica, de
alglin modo, estar fuera de ella. Heidegger llama “historia de la metafisica” a la forma de
pensar que desde Platdon a Nietzsche se despliega como teoria general del ser del ente y
como teoria del ente supremo (onto-teo-logia), dado que se ha olvidado al ser mismo y
su diferencia con el ente, a favor del ser como fundamento del ente. Pero acd aparece un
extravio o enlace equivoco porque se identifica al ser con aquel ente que fundamenta y
causa toda existencia.? Tal identificacion es la que hace posible, a la vez, pensar al ser como
fundamento. Pero al identificar al ser como fundamento de lo ente se olvida la diferencia
en cuanto tal, esto es, la diferencia entre ser y ente.® Aceptado esto, se abre el camino para
que el ente supremo, y a través de la concatenacidn entre causas y efectos, se constituya
en fundamento y, a la vez, en causa primera de todo lo existente. Ello constituye el olvido
de la diferencia y la imposibilidad de pensar la irrupcion de la novedad en cuanto tal, pues
lo nuevo siempre es explicado y atribuido a un ente superior, o fundamentado por un
ente supremo que funciona como centro organizador, garante de la existencia de todo

ente y dador de sentido, conforme al modo de pensar onto-teo-légico explicitado aqui.

Entonces, lo decisivo dentro de este aspecto, y que Heidegger ha sefialado IUcidamente,
es que la metafisica se desarrolla como actividad que supone al pensamiento dentro del
horizonte onto-teo-légico, pero no convierte a la dimension del ser mismo y a la relacion
que este tiene con lo ente en problema; es decir, no se pregunta qué es la diferencia y
por qué hay acontecimiento. Solo se problematiza y se desarrolla la cuestion de lo ente.
En Platén, por ejemplo, lo ente aparece como aspecto o idea cuya estabilidad y unidad
hacen que permanezca idéntica a si misma. Por el contrario, las cosas sensibles muestran

1 Lo no-pensado no se refiere a todo aquello que la filosofia dejé de pensar, o los temas que
quedaron marginados de la reflexién y del pensar conceptual, sino mas bien a lo que aparece como
olvidado en la historia de la metafisica, pero que, precisamente, por aparecer asi, ha dado lugar a
la misma metafisica. Lo in-pensado no fue olvidado al principio de esa historia, y por eso no es algo
que hubiera que recuperar, sino que es lo que esta presente en cada pensador en el modo de la
ausencia.

2 Tal identificacion es posible porque esta supuesta y opera la ldgica de la identidad que Heidegger
muestra claramente en su conferencia sobre “El principio de Identidad”, en Identidad y Diferencia,
Trad. H. Cortés y A. Leyte, Anthropos, Barcelona, 1990.

3 Cfr. ESPERON, J. P., “Metafisica y post-filosofia en el pensamiento de Martin Heidegger”, en RIHUMSO.
Revista de Investigacion en Humanidades y Ciencias Sociales dependiente del Departamento de
Humanidades y Ciencias Sociales de la Universidad Nacional de La Matanza, San Justo, Bs. As. Afio
Il, nimero 4, 2013, p. 35.

28



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.02 Pp. 25-41

una inestabilidad en tanto devienen, surgen y desaparecen; en tanto entes sensibles
su ser consiste en participar o imitar a las ideas. En Aristételes ello tiene el caracter de
interpretacion categorial de la ousia, como también la comprension de la cosa como obra
(ergon)? en el ambito de la dynamis®y la energeia.® Ahora bien, este esquema o estructura
que define a la metafisica onto-teo-légicamente no puede ser atribuido absolutamente
ni a Platdn ni a Aristoteles; aunque Heidegger sostenga, que en Aristételes, la metafisica
se constituyd como tal.” Numerosos estudios han demostrado que ello es insostenible.
Sin embargo, podemos afirmar que el discurso metafisico que aqui esta en cuestion para
Heidegger, se ha afianzado, de tal modo, conforme a la tradicién medieval, a la asimilacion
y apropiacion de la filosofia griega por el mundo cristiano; y, fundamentalmente, a las

discusiones escolasticas y a la relectura de Aristoteles en clave teoldgica.

Ahora bien, ées posible pensar la irrupcién de la novedad en cuanto tal?, ¢qué es
un acontecimiento?, épor qué el acontecimiento implica pensarlo en el horizonte del
tiempo y la diferencia?, ¢ por qué el acontecimiento supone, también, pensar de un nuevo
modo lo sagrado? El desarrollo del texto que sigue tiende a problematizar esta cuestion
determinante para situarnos y habitar un mundo cuyo caracter resulta absolutamente
contingente.

Il. Heidegger, una filosofia del acontecimiento, la diferencia y lo sagrado.

“’Ser’ significa que el ente es
y no no-es. ‘Ser’ nombra este
‘que’ como la decision con que
acontece el alzarse contra la

nada”?
Il.A. La diferencia.

Los problemas en torno a la diferencia, el acontecimiento y el tiempo se desarrollan a
lo largo de toda la obra de Heidegger. Alli estas nociones son puestas en primer plano
y problematizadas. En Ser y Tiempo, quizas su gran obra, Heidegger elabora un plan de
delimitacidn de la ontologia metafisica. Parte de una insuficiencia sobre la nocion de ser,

4 Del griego antiguo épywv.

5 Del griego antiguo duvaptg.

6 Del griego antiguo evépyeta.

7 Cfr. HEIDEGGER, Martin, Conceptos fundamentales, Alianza, Madrid, 1990.
8 HEIDEGGER, Martin; Nietzsche Il, Destino, Madrid, 2000, p. 327.

29



JUAN PABLO E. ESPERON
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFIA DE HEIDEGGER.

transmitida por tal historia de la metafisica, para comprender “lo que es” y al hombre
mismo. Pero a su vez, es él mismo el que se pregunta por el sentido del ser y cuestiona
la nocion de ser transmitida por la metafisica. Como es sabido, también, Sein und Zeit se
encamina a sefialar al tiempo como horizonte de la pregunta por el sentido del ser como
acontecimiento apropiante (Ereignis), llegando a la indicacion de que el ser se da dentro
del horizonte del tiempo, en el sentido que es el instituirse mismo de la temporalidad
como unidad de los tres éxtasis: pasado, presente y futuro. Esta problematica del ser, de
la que no puede darse una definicién, es la base de la diferencia y, a su vez, este problema
ya es el de Ser y Tiempo, porque al plantearse el interrogante por el sentido del ser se
evidencia su diferencia con los entes. Pero la teorizacion de la diferencia como resultado
del planteo de Ser y Tiempo, se encuentran en un ensayo posterior, de 1929, llamado “La
esencia del fundamento” donde Heidegger afirma:

“El no ser escondido del ser significa siempre la verdad del ser del ente,
sea este real o no. Reciprocamente, en el no ser escondido de un ente
estd siempre implicita la verdad de su ser. La verdad ontica y la verdad
ontoldgica se refieren, respectivamente, al ente en su ser y al ser del ente.
Ellas se compenetran esencialmente en base a su relacién con la diferencia
(Unterscheid) entre el ser y el ente (ontologische Differenz). La esencia de
la verdad — que por eso se bifurca necesariamente en dntica y ontoldgica-,
sélo es posible, junto al abrirse de esta diferencia”.®

Aqui la diferencia se da entre lo que aparece en un cierto horizonte temporal y el
horizonte mismo como apertura que posibilita la aparicion del ente. Ahora bien, Heidegger
muestra que en la exegesis historiografica la pregunta por la diferencia (ontoldgica) resulta
extraviada u olvidada pues se ha reducido todo ente intramundano a la objetividad de la
presencia, ello es, al concepto; posibilitando su control y manipulaciéon. Pero en el fondo
de esta cuestion emerge el problema radical de la filosofia, la pregunta por el caracter
eminentemente contingente de la realidad: épor qué hay diferencia? Ello nos lleva a
plantear el problema de la diferencia fuera de los limites de las estructuras categoricas
de la metafisica.

La diferencia, desde este otro modo de pensar, implica pensarla ubicandonos en otra
dimensién que el lugar otorgado a la diferencia onto-teo-légica en la historia de la
metafisica. Pensar aquella (Unterscheidung)* significa que hay que comprender al ser del

9 HEIDEGGER, Martin, “La esencia del fundamento”, en Hitos, Alianza, Madrid, 2000, p. 126.

10 Inter-cisidn. Es la es-cision entre (del latin inter) ser y ente, que resulta inter porque a su vez estan
referidos el uno al otro. “La diferencia de ser y ente, en tanto que inter-cision entre la sobrevenida
y la llegada, es la resolucion desencubridora y encubridora de ambas. En la resolucion (Austrag)

30



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.02 Pp. 25-41

ente como genitivo®! objetivo? y genitivo subjetivo®® a la vez. Aqui estd implicita siempre la
diferencia en cuanto tal. Ambos, sery ente, estan vinculados, mutuamente se pertenecen.
En el primer caso se indica que el ser pertenece a lo ente y, en el segundo caso, se indica
que lo ente pertenece al ser mismo. Asi, se convierte en asunto del pensar a la diferencia
en cuanto tal, es decir, en cuanto “diferenciante”. El participio presente indica la donacién
del ser respecto a lo ente. Es fundamental comprender al “es”, en el lenguaje, como un
transito a... El ser sobreviene en el ente y lo desoculta, pero a su vez, el ser se oculta en
aquello que desoculta. Esta trascendencia del ser, como sobrepasamiento y donacién en
lo ente al que llega, ad-viene. Este es el sentido propio del participio presente; es una
tension que se “da” entre (Zwischen) ambos y se mantiene. Asi, Heidegger puede afirmar
que “sobrevenida y llegada estdn a la vez separadas unas de otra y referida la una a la

otra”**

11.B. El acontecimiento.

Pero a su vez, para Heidegger la nocién de diferencia esta intimamente ligada a la
nocién de mismidad enunciada por Parménides: “ser y pensar son lo mismo”. Pero, para
Heidegger, la mismidad de pensar y ser, que se halla en la frase de Parménides, procede
desde otra dimension, distinta al lugar de la identidad determinada por la metafisica
donde se identifica al ser con el ente supremo. La mismidad de pensar y ser es mutua
pertenencia (Zusammengehdren)®® entre (Zwischen) ambos. Esta identidad originaria que
sale fuera de la representacion de la metafisica, habla de una “mismidad” a partir de la cual
tiene su lugar el pensar y el ser; desde lo cual ser y pensar se pertenecen mutuamente.
¢Qué es esta mismidad? La mutua pertenencia entre ser y pensar.*® Pero éser y pensar no
son dispares? El hombre no es simplemente un ser racional —con esta determinacién la

reina el claro (Lichtung) de lo que se cierra veldndose y da lugar a la separacion y la reunion de la
sobrevenida y la llegada”. HEIDEGGER, Martin, Identitdt und Differenz, Gesamtausgabe 11, Vittorio
Klostermann, Frankfurt an Main, 2006. Nosotros utilizamos y citamos a lo largo del texto la edicién
bilinglie de Identidad y Diferencia, Trad. H. Cortés y A. Leyte, Anthropos, Barcelona, 1990. p. 141. En
adelante para citar el texto en cuestion utilizaremos solamente la sigla “ID”.

11 El genitivo indica posesion o pertenencia.

12 El ser es en transito a..., recae sobre lo ente.

13 Se acentua el ser mismo en su sobre-llegar a lo ente
141D, p. 141.

15 Heidegger sostiene que el pertenecer (ge-horen) determina lo mutuo (zusammen), y no
viceversa. Cfr. ID, 68-73.

16 Cfr. ID, p. 68-73.

31



JUAN PABLO E. ESPERON
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFIA DE HEIDEGGER.

metafisica lo convirtié en un ente. El ser-humano? es, en cuanto tal, pertenencia al ser,
que resulta mutua porque el ser pertenece, asimismo, al hombre, ya que solo asi “es”,
acontece. No hay preeminencia de uno sobre el otro; hay una vinculacion respetando
cada uno su lugar en su mutua pertenencia; pero a su vez, en su diferencia originaria.'® De
este modo, segun la comprension heideggeriana desde el pensar fundante o desde otro
modo de pensar, la frase de Parménides dice “el ser tiene su lugar — con el pensar — en lo
mismo” (Sein gehért — mit dem Denken- in das Selbe)”.* Y iqué es ese “lo mismo” para
el pensar no metafisico de Heidegger? Lo que da (es gibt) tanto al ser como al pensar su
mismidad, es su mutua pertenencia. Entonces, ese mutuo pertenecerse acontece, para
Heidegger, como acontecimiento apropiante (Er-eignis).?° En el Er-eignis hombre y ser se

pertenecen.

Heidegger propone, para llevar a cabo este otro modo de pensar, dos movimientos
complementarios. Por un lado, el pensar debe moverse dando un “paso atras” (der Schritt
zurlick), preguntando y haciendo asunto de litigio a la diferencia en cuanto tal, observando
que la diferencia onto-teo-ldgica no es la diferencia originaria que los primeros pensadores
(presocraticos) sefialaron. Pues, al hacerse patente lo no pensado, la diferencia ontoldgica,
el pensar puede volver a preguntarse por la diferencia. Por otro lado, el pensar debe
moverse dando un “salto” (der Absprung), mas alla o por fuera de la metafisica, para
pensar el vinculo que se manifiesta en la relacidn entre el ser y el hombre. Este salto, es un
salto mas alla de la historia acontecida, es un movimiento del pensamiento en direccién
al ser mismo y su sentido, que acontece como mutua pertenencia de ser y pensar. Pero
el salto, también, nos trae de regreso a la época actual donde el dominio técnico se ha
universalizado. De este modo, Heidegger afirma que:

“la mutua pertenencia de hombre y ser a modo de provocacidn alternante,
nos muestra sorprendentemente cerca, que de la misma manera que el
hombre es dado en propiedad al ser, el ser, por su parte, ha sido atribuido
en propiedad al hombre. En la com-posicidon reina un extrafio modo de dar
o atribuir propiedad. De lo que se trata es de experimentar sencillamente

17 En la nocion ser-humano se devela la relacion presente entre (zwischen) ser y hombre. Del mismo
modo que se sefiala la intima relacion entre la identidad y la diferencia. La identidad, mismidad
entre ser y hombre, es en la diferencia-diferenciante (Unterscheidung).

18 Cfr. ID, p. 68-73.
19D, p. 69.
201D, p. 91.

32



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.02 Pp. 25-41

este juego de apropiacion en el que el hombre y el ser se transpropian
reciprocamente, esto es, adentrarnos en aquello que nombramos Ereignis”.?

La con-posicion (Ge-Stell)*? nos lleva al Ereignis que podemos traducir como
acontecimiento apropiante, pero Heidegger afirma que esta palabra, como palabra
conductora de su pensamiento, no se deja traducir al igual que el Idgos griego. Ella
remite, etimolégicamente, a Er-auguen, que significa asir con la mirada, apropiar. En
la con-posicion ser y hombre estan referidos el uno al otro, el uno se apropia del otro;
pero si penetramos, con la mirada en lo profundo de la con-posicion, experimentamos el
Ereignis, en donde ser y hombre estan en relacidn de mutua pertenenciay, de este modo,

acontecen. Pero Heidegger dice:

“...lo que experimentamos en la composicion como constelacion de ser y hombre, a través
del moderno mundo técnico, es solo el preludio de lo que se llama acontecimiento de
transpropiacion (Ereignis). Pero la com-posicion no se queda necesariamente detenida
en su preludio, pues en el acontecimiento de transpropiacién habla la posibilidad de
sobreponerse al mero dominio de la com-posicién para llegar a un acontecer mas
originario”.?®

Esto es el llevar adelante la posibilidad de trascender la Ge-Stell en direccion al
Ereignis, el sobreponerse a la con-posicion transformando, radicalmente, la relacion del
hombre con la técnica, ya no como dominio de lo ente en general, sino como al servicio
del hombre y lo ente. Luego afirma Heidegger:

211D, p. 85.

22 Para Heidegger, la disposicién en la que el hombre se relaciona con el ser sometiéndolo al calculo
pero que, al mismo tiempo, el hombre mismo es tomado como cosa, a quien le viene impuesto lo
técnico, constituye nuestra constelacion (Cfr, ID, p. 81). En esta constelacidon ser y hombres estan
relacionados como cosas, es decir, se toma al hombre como ente y al ser como ente, de este modo,
ambos casos se identifican como objetos manipulables, disponibles y calculables. EI hombre,
mentor de la técnica omniabarcante, es desafiado por el ser de ésta, es decir, el hombre mismo se
convierte en objeto de la tecno-ciencia. La constelacién regida por la técnica, cuya consecuencia
se despliega como consumacion de la metafisica y sus posibilidades es lo que Heidegger nombra
con la palabra Ge-Stell, nocion de muy dificil traduccidn a la lengua hispana. En el aleman ordinario
significa “armazon”, pero que aqui traducimos por “con-posicion”. El Ge indica, en aleman, un
conjunto, un colectivo, el guion indica que fijemos la atencion en el verbo aleman Stellen (‘poner,
colocar’). Si ponemos la atencién en la con-posicién de nuestra época técnica, comprendemos esta
constelacién como lo calculable y asegurable, que a su vez, es mutua provocacion alternante entre
el ser y el hombre (Cfr, ID, p. 83). En esta mutua provocacion, el ser aparece como algo disponible
y almacenable; y el hombre como medio para un fin: material de trabajo, objeto de ciencia, de
propaganda o de destruccion. El hombre es, desde esta perspectiva, mercancia, capital disponible.

231D, p. 87.

33



JUAN PABLO E. ESPERON
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFIA DE HEIDEGGER.

“...el Ereignis es el ambito en si mismo oscilante, mediante el cual el hombre
y el ser se alcanzan el uno al otro en su esencia y adquieren lo que les es

esencial al perder las determinaciones que les presté la metafisica”.?

Asi, mediante el salto, abandonamos el lugar de la representacion propia del pensar
metafisico; y es posible, de este modo, la manifestacién de una dimension diferente,
propio de un pensar contemplativo, donde ser y hombre mutuamente se pertenecen, se
experimenta de un modo originario lo ente, y a la vez, se expropian las determinaciones
metafisicas de la representacion (sujeto-certeza-objeto). Este es un ambito donde la
llamada del ser se deja escuchar, y donde el hombre reconoce su pertenencia al ser,
que a su vez, es mutua. Plantear la pregunta por la diferencia ontolégica nos condujo,
entonces, a este dejar pertenecer mutuo que se manifiesta en el Ereignis. De este modo,
el movimiento de retroceso (paso atras) y avance (salto) respecto de la metafisica, situan,
su historia, en cuanto despliegue tecno-cientifico, como una época consumada; lo que
significa, por un lado, no que ésta haya acabado o finalizado, sino que ella misma ha
desplegado todas sus posibilidades de dominio; y, por otro lado, al desplegar todas sus
posibilidades de dominio, la metafisica muestra sus propios limites, lo cual nos coloca, de

alglin modo, fuera de ella.

El “paso atrds” y el “salto” pueden ponerse en marcha, segun Heidegger, si nos
situamos en una dimension diferente a la del modo de pensar de la metafisica.?” El primer
movimiento del pensamiento (el paso atras) retrocede hacia el pasado, para develar los
sentidos ocultos en los conceptos metafisicos. Este es un movimiento destructivo, pero de
caracter positivo dado que se destruyen los sentidos equivocos que se habian acumulado
sobre las nociones filoséficas fundantes. Esta destruccion es, al mismo tiempo, liberadora,
porque permite a estas nociones mostrar su sentido originario. Este movimiento
destructivo no pretende aniquilar el pasado, sino conservarlo como pasado. El segundo
movimiento del pensamiento (el salto) regresa al presente para develar el aparato
conceptual ilegitimo que impide pensar la diferencia y al acontecimiento en cuanto tales.
En este movimiento, el pensar hace de la diferencia y el acontecimiento su asunto propio.
Dado que es un salto hacia la ausencia de fundamento (Ab-grund), no por ello implica
considerar, que el salto, es un brinco hacia el vacio, sino, por el contrario, es un salto hacia
un nuevo suelo (Boden) como aquello que se retrae y sustrae en el darse (Es-gibt). Este
movimiento es el que en cuanto rememoracién (An-denken), recuerda y problematiza a la

diferencia y al acontecimiento, cuestionando y haciendo asunto de otro modo de pensar

241D, p. 89.
25 Cfr. Introduccién de Arturo Leyte a Identidad y Diferencia, Anthropos, Barcelona, 1990, p. 42.

34



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.02 Pp. 25-41

por qué hay diferencia y acontecimiento. Al contario del pensar fundamentador, propio
de la metafisica, que sélo se concentra en la representacion del ente en su ser, como
ser presente, sin pensar su proveniencia. Pensar como “rememorar” significa captar la
apertura del ser, captar el Ereignis. Este modo de pensar se dirige al ser como diferencia,
no solo como aquello que difiere, sino también como aquello que se da en el darse, pero
que en ese mismo darse se sustrae; y también como aquello que, en su apertura, al diferir,
disloca. Pensar, desde esta posicidn, significa preparar un pensar desde una dimensién
desfundamentadora o, mejor dicho, desde una dimensién fundante.

II.C. Lo sagrado

En suma, Heidegger, vislumbra junto al comienzo tradicional de la filosofia como
metafisica, cuya esencia gira en torno a la busqueda de un fundamento (arkhé) absoluto
gue sea soporte de todo lo ente, a partir del pathos de la admiracién que produce lo real;
otro comienzo del pensar cuyo sentimiento fundamental es el temor (Scheu), la serenidad
(Gelasenheit) y el espanto (Schrecken).?® Otro comienzo, no uno nuevo, porque se ubica
en otra parte y no después, en otro estrato en el que el tiempo histdrico se ilumina a
partir de la concepcion del ser como acontecimiento apropiante (Ereignis).?” Este es un
lugar en el que ya todos habitamos, pero del cual siempre alejamos la mirada. Este otro
comienzo es el paso de la consideracidon de la metafisica como onto-teo-logia, a la del ser
y la diferencia como acontecimiento apropiante (Ereignis); y el paso del pensamiento que
interroga por el fundamento de lo real asegurandolo en la objetividad de la representacion,

al pensamiento que esta a la escucha del ser.

En Aportes a la filosofia,?® Heidegger habla de un primer comienzo que designa a
toda la historia de la metafisica, y que, en su acontecer, se caracteriza por el olvido de
la pregunta que interroga por el sentido del ser; pero también, muestra la posibilidad
de otro comienzo que subyace en la elaboracidn de la pregunta équé es el ser? y épor
qué la diferencia? Este transito cobra sentido cuando Heidegger comprende la diferencia

ontolégica como Ereignis. Este es un transito de la verdad del ente hacia la verdad del

26 Cfr. HEIDEGGER, Martin, Aportes a la Filosofia. Acerca del Evento, p. 20-23.

27 Desde el pensar fundante o desde otro modo de pensar Heidegger sostiene, “el ser tiene su
lugar — con el pensar — en lo mismo” (Sein gehért — mit dem Denken- in das Selbe)” (ID, p. 69). Y
équé es ese “lo mismo” para el pensar no metafisico de Heidegger? Lo que da (es gibt) tanto al ser
como al pensar su mismidad, es su mutua pertenencia. Ahora, ese mutuo pertenecerse acontece,
para Heidegger, como Er-eignis (ID, p. 91). En el Er-eignis hombre y ser se pertenecen y se apropian
mutuamente.

28 HEIDEGGER, Martin, Aportes a la Filosofia. Acerca del Evento, p. 36-38.

35



JUAN PABLO E. ESPERON
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFIA DE HEIDEGGER.

ser, y a la problamatizacién de la diferencia. Heidegger encuentra el sentido pleno de
este movimiento, en la consideracidn de la diferencia ontoldgica, como la relacién entre
Austrag y Lictung® que adviene en cuanto Ereignis. Ello implica, segin Heidegger, un
transito del pensamiento donde se deja de comprender al hombre como amo y sefior que
lo domina todo a través de la tecno-ciencia, hacia la comprension del ser como destinacion
(Geschick), y como donacion del ser en forma de desocultamiento y ocultamiento a la
vez. El transito es un camino o travesia hacia lo abismal o el abismo del ser, es decir, un
recorrido desde el modo de pensar de la metafisica que todo lo fundamenta a la des-
fundamentacién, o mejor dicho, a la fundacidn. El transito llega a realizarse a través del
ensamble (Aufriss) que explica Heidegger en Aportes a la filosofia de la siguiente manera.
En la resonancia se experimenta el abandono del ser, ello conduce al pase del primer
comienzo al otro, a través de un salto hacia lo abismal del ser, y en torno a su verdad, en la
cual comparecen los futuros con el fin de que pueda advenir el ultimo dios. El transito se
da aqui, estrictamente hablando, en el pase. El pase es la transicién del primer comienzo
al otro comienzo del pensar.®® Esto no significa desechar la historia de la metafisica sino,
que desde el otro comienzo, dialogar con ella.3!

¢Qué significa historia de la metafisica? Significa que la filosofia, que en su inicio
pregunta iqué es el ser? desde su diferencia ontoldgica con lo ente, ha olvidado la
diferencia-diferenciante, ha confundido esta diferencia con otra diferenciacién: la
diferencia onto-teo-ldgica, diferencia que se da entre un ente supremo y todos los demds
entes y que, a su vez, se constituye como fundamento de todo lo ente en general. Segun
Heidegger, esta diferencia, no originaria de la esencia de la filosofia, se convierte en el
motor que pone en marcha a la metafisica en cuanto dominacién y en cuanto manipulacion

de todo lo ente en general, hasta su consumacion en la época moderna.

Pero, dado que a través de la tradicion metafisica recibimos lo pensado; pero que
implica, también, lo in-pensado en ella, esto, a su vez, posibilita tanto el despliegue de
la historia metafisica como su superacién. Lo in-pensado se presenta como retraccion
(Entzug) y como velamiento (Lethe) pero nos atraviesa dejando su rastro o huella (Spur). A
partir de atender a estas huellas es posible el pensamiento rememorante, es decir, pensar

29 Ver nota numero 10.

30 Cfr. ESPERON, J. P., “Metafisica y religién. Caminos hacia un replanteamiento de la cuestién de lo
divino a partir de las filosoffas de Heidegger y Nietzsche”, en HORIZONTES FILOSOFICOS. Revista de
Filosofia, Humanidades y Ciencias Sociales, Editada por las dreas “Epistemologia” y “Problematicas
especiales de la filosofia: el lenguaje”, Departamento de Filosofia, Facultad de Humanidades,
Universidad Nacional del Comahue, Neuquén, Argentina. Afio 2, nimero 2, 2012, p. 114.

31 Cfr. SANTIESTEBAN, Luis Cesar, “Heidegger y Vattimo: intérpretes de Nietzsche”, en Didnoia,
volumen LIV, nimero 63, revista de la UNAM, México, 2009, p. 22-23.

36



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.02 Pp. 25-41

lo in-pensado (An-denken). Pues, lo que se sustrae puede tocar, o, mejor dicho, toca al
hombre de modo tan grave que lo interpela mas que la presencia de lo ente; entonces
la filosofia debe meditar sobre aquellos signos de lo que se sustrae, preparar el pensar
rememorante para el paso del Gltimo dios. Este ultimo dios sefiala lo totalmente otro ante
los dioses de la metafisica, ajeno a toda religion, fuera de lo calculable y extrafio a las
determinaciones del dios de la metafisica como ente supremo, creador, causa primera,
etc., pero tampoco debe confundirse con el ser o el Ereignis del otro comienzo. Entonces,
para acoger la venida del Ultimo dios es necesario prepara un claro (Lichtung), un lugar
donde espacio y tiempo resultan sagrados como ambito para el encuentro con lo divino.
Desde el ser no se llega a lo divino, aunque la pregunta por el ser sea una instancia
necesaria para su advenimiento. Heidegger sefiala que hay que preparar el lugar sagrado
que nos abre la esencia de la divinidad, y asi llegar a pensar la esencia de dios como lo

divino.

Pero, épor qué ultimo dios? La nocidén heideggeriana ultimo dios®? (der letzte Gott)
refiere, por un lado, al eco del hombre frenético, que en la filosofia de Nietzsche, con
dolor y en busqueda de la divinidad, anuncia la muerte del dios de la metafisica;* y por
otro lado, ultimo no refiere al final de una época sino al comienzo de otro modo de pensar,
en donde a partir del Ereignis preparamos el espacio-tiempo sagrados para el instante
de su paso. “El ultimo dios es el comienzo de la mas larga historia en su mas corta via. Se
requiere larga preparacidn para el gran instante de su paso.”? El Gltimo dios no muestra
el fin de la historia, como podria interpretarse, por el contrario, ello mienta la apertura
inconmensurable y las infinitas posibilidades de un nuevo comienzo para la historia del

hombre y su vinculo con lo divino.*

De este modo, Heidegger se esfuerza, también, por plantear el problema de la relacion
del hombre con lo divino en un nivel mas radical que el de la metafisica.?® Por ello afirma
que “el ultimo dios (...) se halla fuera de toda determinacién calculadora significada por

32 Aclaremos que la nocién de Dios no debe confundirse con el tratamiento teo-ldgico que esta en
cuestion en el texto, porque la teologia no habla, en realidad de Dios como la divinidad, sino que
mienta, en su concepto, el fundamento que unifica la totalidad de lo ente.

33 Cfr., NIETZSCHE, Friedrich W., La ciencia Jovial, Monte Avila, Caracas, 1990, p. 116-118.
34 HEIDEGGER, Martin, Aportes a la Filosofia. Acerca del Evento, op. cit., p. 332.

35 Cfr. CAPELLE-DUMONT, Philippe, Filosofia y teologia en el pensamiento de Martin Heidegger, FCE,
México, 2012, p. 142-143.

36 John D. Caputo ya ha dado cuenta del interés, la vinculacién y la influencia del pensamiento
religioso en el pensamiento heideggeriano; fundamentalmente en lo que respecta a su vertiente
mistica en su libro The mistical elements in Heidegger ‘s thought, Ohio University Press, 1978.

37



JUAN PABLO E. ESPERON
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFIA DE HEIDEGGER.

los titulos mono-teismo, pan-teismo y a-teismo”;*’ pues partiendo de los entes y sus
explicaciones causales al modo de la tecno-ciencia moderna no es posible la preparacion
de unlugar sagrado donde acoger el advenimiento de lo divino. Por ello sostiene Heidegger
“Solo a partir de la verdad del ser se ha de pensar qué sea lo sagrado. Solo a partir de qué
sea lo sagrado se ha de pensar qué sea la divinidad. Solo a la luz de qué sea la divinidad se
puede pensar y decir qué deba nombrar con la palabra Dios”.3®

Resulta claro, entonces, que el ser heidegggeriano no debe confundirse con lo divino.
A partir de la verdad del ser y el Ereignis, es decir desde el otro comienzo del pensar, es
posible pensar la esencia de lo sagrado, dado que el Ereignis opera, en el pensamiento
de Heidegger, como lugar de apertura originaria donde es posible prepara un nuevo
encuentro del hombre con lo divino. De este modo, la esencia de lo sagrado nos abre
la esencia de lo divino, que nada tiene que ver con las determinaciones y atributos del
dios de la metafisica. Entonces, lo divino, en la filosofia heideggeriana, adviene frente a
una continua actitud interrogadora por el sentido del ser, esto significa que lo divino es
la radical alteridad que adviene en el seno del ser mismo.** A lo divino solo se lo puede
sefialar, poéticamente quizas, pero no definir. Es por ello que el rechazo del dios metafisico
posibilita el advenimiento de la divinidad religando, de este modo, al hombre con lo divino
de un modo diferente al de la tradicién occidental.

En este sentido, Picotti sostiene que la expresion ultimo dios “no ha de ser
considerada degradacidn ni blasfemia [respecto de dios], sino por el contrario ella destaca
la singularidad de la esencia divina como una dimensién del ser, diferencidandose de su
dimension metafisica como ente supremo, solo en cuyo nivel se juegan los ateismos y
teismos de toda especie”.®® Es por ello que ultimo dios no designa el fin de los dioses
o el fin de la historia como podria interpretarse, sino que designa al otro comienzo de
la historia y sus posibilidades inconmensurables. Este planteo tiene como una de sus
consecuencias mas relevantes reubicar lo sagrado, lo divino y lo humano junto a todos
los entes en una dimensién mas originaria; expresado en la consideracidén heideggeriana
del cuarteto del mundo. Con ella, el pensador aleman, quiere sefialar aquella dimensién

esencial en donde se expresa “la contienda de cielo, tierra, mortales y divinos en que

37 HEIDEGGER, Martin, Aportes a la Filosofia. Acerca del Evento, Biblos, Buenos Aires, 2003, p. 329.
38 HEIDEGGER, Martin, Nietzsche I, Destino, Barcelona, 2000, p. 396.

39 Cfr. CAPELLE-DUMONT, Philippe, Filosofia y teologia en el pensamiento de Martin Heidegger, FCE,
México, 2012, p. 154.

40 picoTTl, Dina, Heidegger: el otro comienzo del pensar y las exigencias de nuestro tiempo, Bs. As.,
Ed. Quadrata, 2010, p. 78.

38



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.02 Pp. 25-41

se da la verdad del ser en su juego ocultacién-desocultacidn, donacidn y sustraccién”.*
Asi, el hombre puede volver a habitar el mundo de un modo contemplativo, sin ejercicio
de violencia; reuniendo y cuidando estas cuatro dimensiones del acontecer propio de
la contingencia del mundo; donde acogiendo la apertura del cielo, salvaguardando la
tierra, acompafiando a los mortales y venerando lo sagrado, el hombre puede ponerse
a la escucha del ser y por ende preparar un lugar de apertura sagrado para que lo divino

advenga.
Conclusion.

Heidegger, con la nocidn de Ereignis intenta pensar al ser en cuanto tal y la diferencia con
lo ente, de otro modo frente a los limites categoriales de la metafisica entendida como
onto-teo-logia. El acontecimiento apropiante es el movimiento del ser y el tiempo que se
dona a los entes y al hombre pero que se retrae a si mismo. El movimiento del Ereignis
es pensado por Heidegger como la donacién de ser y tiempo, por eso afirma Heidegger
que lo que “intentamos pensar es el Es de este Es gibt Sein, Es gibt Zeit, el Es que da ser
y tiempo”*? por ello el “Ereignis ereignet”* es decir, el acontecimiento de apropiacion se

expropia a la vez que se retiene o apropia a si mismo.

El acontecimiento, entonces, es una singularidad sin modelos o esencia presupuesta,
pues la originalidad de todo acontecimiento resulta ser el movimiento a partir del cual
lo nuevo emerge, lo no previsto irrumpe en la realidad y escapa de los limites de la
historiografia porque en todo acontecimiento hay un resto no histérico, inaprehensible,

gue excede los limites discursivos humanos.

En definitiva, el acontecimiento es una singularidad que adviene, que resulta
imprevisto ya que excede los limites de toda légica de pensamiento fundamentador. El
acontecimiento, por ende, destruye todo horizonte onto-teo-légico y teleoldgico a la vez,
por lo cual impide cualquier intento de fundamentacién y totalizacion. El acontecimiento
acaece, en términos heideggerianos, como novedad, sin que puedan preverse causas;
es sorpresa absoluta que no puede ser anticipada. El acontecimiento mienta, a su vez, el
advenimiento y la irrupcion de lo extraordinario cuyo cardcter es la absoluta gratuidad. No
hay un por qué en él, simplemente hay acontecimiento, se da (Es gibt) como donacion de
ser y tiempo; y, también, el acontecimiento constituye una constelacion de sentido para
el hombre. De ello se sigue la gran relevancia que la hermenéutica asume para la posicién

41 bid., p. 79.
42 HEIDEGGER, Martin, Tiempo y Ser, Madrid, Tecnos, 2006, p. 24.
43 HEIDEGGER, Martin, Tiempo y Ser, Madrid, Tecnos, 2006, p. 43.

39



JUAN PABLO E. ESPERON
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFIA DE HEIDEGGER.

heideggeriana, en cuanto posibilita la proliferacion de perspectivas interpretativas e
impide toda totalizacién del sentido.

Entonces, el problema de la diferencia, que es el mismo problema que el de la pregunta
por el ser, implica en la filosofia de Heidegger pensarlos como Ereignis; pero a su vez,
pensar el Ereignis es preparar y propiciar un espacio y tiempo originarios cuya cualidad
es la sacralidad. Lo sagrado es la cualidad que anuncia el despliegue, la irrupcién y la
posibilidad del advenimiento de lo divino, y asi pues, lo divino, puede hacerse presente.
Lo sagrado es la dimensidn, por lo tanto, de anuncio, despliegue y acercamiento del
hombre con los dioses.

Resulta, por todo ello, claro que la propuesta de Heidegger conlleva el esfuerzo por
conducir al pensamiento humano hacia un lugar de contemplacion y respeto hacia las
dimensiones de lo real, como condicion para la recuperacién del sentimiento religioso
que posibilite la preparacién de la dimensidn sagrada, que habita en todo lo que es, para
esperar, de este modo, el advenimiento de lo divino.

Bibliografia
ARISTOTELES (1998), Metafisica, traduccion de T. Calvo Martinez, Madrid: Gredos.
CORTI, E. (1985), “La inteligencia y lo inteligible”, en Pensamiento y Realidad, Bs. As: Usal.

CAPELLE-DUMONT, P., Filosofia y teologia en el pensamiento de Martin Heidegger, FCE,
Meéxico, 2012.

CAPUTO, J. D., The mistical elements in Heidegger ‘s thought, Ohio University Press, 1978.
CRAGNOLINI, M. (2007) Derrida, un pensador del resto. Buenos Aires: La Cebra.
EGGERS LAN, C., y JULIA, V. E., (1994) Los fildésofos presocrdticos, Madrid: Gredos.

ESPERON, J. P, “Metafisica y post-filosofia en el pensamiento de Martin Heidegger”,
en Rihumso. Revista de Investigacion en Humanidades y Ciencias Sociales. Dpto de
Humanidades y Ciencias Sociales de la Universidad Nacional de La Matanza, San Justo, Bs.
As. Aho Il, n2 4, 2013.

ESPERON, J. P., “Metafisica y religiéon. Caminos hacia un replanteamiento de la cuestién
de lo divino a partir de las filosofias de Heidegger y Nietzsche”, en Horizontes filoséficos.
Revista de Filosofia, Humanidades y Ciencias Sociales, ed. por las areas “Epistemologia”
y “Problemadticas especiales de la filosofia: el lenguaje”, Dpto de Filosofia, Facultad de

Humanidades, Universidad Nacional del Comahue, Neuquén, Argentina. Afio 2, n92, 2012.

40



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.02 Pp. 25-41

FINK, E. (2000), La filosofia de Nietzsche. Madrid: Alianza.
HEIDEGGER, M., (1971), Ser y tiempo, trad, J. Gaos, México: FCE.

HEIDEGGER, M., (2000), “La esencia del fundamento” en Hitos, Traduccidon de H. Cortés y
A. Leyte, Madrid: Alianza.

HEIDEGGER, M., (1990), Identidad y Diferencia, Traducciéon de H. Cortés y A. Leyte,
Barcelona: Anthropos.

HEIDEGGER, M., (1969), Introduccion a la Metafisica, Traduccidn de E. Estiu, Bs. As: Nova.

HEIDEGGER, M., (2003), Aportes a la filosofia. Acerca del evento, traduccion de Dina Picotti,

Buenos Aires: Almagesto.

HEIDEGGER, M., (2000), Nietzsche, traduccién de Juan Luis Vernal, Madrid: Destino.
HEIDEGGER, M., (1990), Conceptos fundamentales, Madrid: Alianza.

HEIDEGGER, M., (2000), “Carta sobre el Humanismo” en Hitos, Madrid: Alianza.

HEIDEGGER, M., (2000), “Introduccién a ¢ Qué es metafisica?”, publicado en Hitos, Madrid:

Alianza.

HEIDEGGER, M., (1998), “La sentencia de Anaximandro”, publicada en Caminos de bosque,
Madrid: Alianza.

HEIDEGGER, M., (2000),“De la esencia de la verdad”, en Hitos, Madrid: Alianza.
HEIDEGGER, M., Tiempo y Ser, Madrid, Tecnos, 2006.
PLATON (1986), Reptiblica. Madrid: Gredos.

PICOTTI, D. (2010), Heidegger: el otro comienzo del pensar y las exigencias de nuestro
tiempo, Bs. As., Ed. Quadrata.

POGGELER, O. (1986), El camino del pensar de Martin Heidegger, Alianza, Madrid.

SANTIESTEBAN, L. C. (2009), “Heidegger y Vattimo: intérpretes de Nietzsche”, en Didnoia,
vol. LIV, n? 63, revista de la UNAM, México.

VATTIMO, G. (1986) Las aventuras de la diferencia. Barcelona: Peninsula.

41






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

ANO 2 NUMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2015.i01.03

[pp. 43-57]

Recibido: 29/05/2015

Aceptado: 20/06/2015
Hacia una filosofia de las cosas de inspiracion heideggeriana
Toward a Heideggerian Philosophy of Things

ifiigo Galzacorta

Universidad del Pais Vasco

Resumen:

El objetivo de este articulo es esbozar algunas de las lineas fundamentales en las que creo
que deberia adentrarse una filosofia de las cosas de inspiracidon heideggeriana. A partir del
andlisis del desarrollo que Heidegger hace en El origen de la obra de arte de las nociones
de «mundo» y «tierra» como el horizonte desde el que debemos pensar las cosas, el
trabajo trata de hacer frente a algunas objeciones de autores contemporaneos que, como
Bruno Latour, han criticado la escasa atencion que el pensamiento de Heidegger presta a

las cosas que conforman el mundo en que vivimos.

Palabras Clave: Heidegger; filosofia de las cosas; mundo; tierra.

43



iNIGO GALZACORTA
HACIA UNA FILOSOFIA DE LAS COSAS DE INSPIRACION HEIDEGGERIANA

Abstract:

The aim of this paper is to sketch some of the basic directions that a philosophy of things
inspired in Heidegger’s thought should explore. It will discuss some objections that a
contemporary author like Bruno Latour has posed to Heidegger, suggesting that he hasn’t
paid sufficient attention to the particular things that shape the world in which we live.
To this effect, it will consider Heidegger’s development of the notions of «world» and
«earth» as the horizon from where we should understand the being of things. .

Keywords: Heidegger; philosophy of things; world; earth.

1. ¢Una filosofia de las cosas heideggeriana?

El objetivo de las paginas que siguen sera esbozar algunas de las lineas en las que creo que
podria y deberia adentrarse una filosofia de las cosas de inspiracidn heideggeriana. Para
ello, partiré de dos objeciones planteadas por Bruno Latour al pensamiento de Heidegger.
Dos objeciones que, justamente, vienen a sefialar la insuficiente atencién que Heidegger
ha prestado a las cosas, la insuficiencia, por tanto, de una supuesta filosofia de las cosas
heideggeriana. Aceptaré, en ambos casos, las objeciones de Latour, aunque, también
en ambos casos, lo haré sélo de manera parcial. Pues, no en vano, el hilo conductor de
mi exposicion sera el intento de mostrar que, pese a las insuficiencias a las que alude
Latour, es posible retomar de forma apropiada las cuestiones que éste plantea desde
una perspectiva inspirada en el propio pensamiento de Heidegger; una perspectiva que,
ademads, considero que ofrece elementos fructiferos para abordar de forma fructifera
algunos problemas afines a los que el propio Latour plantea en su trabajo*.

La primera de estas objeciones sefiala que, a pesar del célebre dictum heideggeriano
segun el cual el Dasein es siempre y en cada caso «en un mundo», «arrojado a un
mundo», Heidegger apenas ha prestado atencidn a las cosas y entramados de cosas que

efectivamente constituyen y articulan ese «mundo» en el que siempre y en cada caso

1 No es éste el marco apropiado para discutir las consecuencias filoséficas del ecléctico y siempre
sugerente trabajo intelectual de Latour. En cualquier caso, en la medida en que ella se encuentra en
la base de la lectura de Heidegger que vamos a ensayar aqui, si me gustaria llamar la atencién sobre
una de las cuestiones que Latour plantea en la conclusidn de su Nunca fuimos modernos. Alli, éste
sefiala la imposibilidad de captar adecuadamente todo aquello relacionado con lo humano «sin que
le devuelvan a éste esa otra mitad de si mismo, la parte que corresponde a las cosas» (LATOUR, B.:
Nunca fuimos modernos. Buenos Aires: Siglo XXI, 2007 p. 199). Estoy convencido de que esta tarea
de pensar el papel de todas esas cosas a las que el pensamiento moderno ha conceptualizado como
«objetos» en la constitucidén de nuestra existencia serd una de las tareas que marcara buena parte
de la agenda filoséfica de las décadas que vienen.

44



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.03 pP. 43-57

somos. «El Dasein -sefiala Latour- esta arrojado al mundo, pero esta tan desnudo que
no tiene muchas posibilidades de sobreviviry. Pues éste, continua, «no tiene ropa, ni
habitat, ni biologia, ni hormonas, ni atmésfera alrededor de él, ni medicacidn, ni sistemas
transporte»?.

La segunda objecidn sefiala que, incluso en aquellos lugares en los que efectivamente
Heidegger atiende a las cosas que nos rodean y acompafan en nuestra existencia, éste
muestra una desafortunada predileccion por cierto tipo de cosas que, como martillos,
zapatos de campesino, templos griegos, puentes o jarras, remiten con cierta nostalgia mal
disimulada a un mundo arcaizante y ya perdido. Por el contrario, las cosas que conforman
nuestro propio mundo, como radios, televisiones o aviones, son miradas con cierto recelo,
mientras se da cuenta de ellas apresuradamente nivelandolas como manifestaciones
de la técnica moderna. Recordando las palabras atribuidas a Heraclito segun las cuales
también en lugares aparentemente triviales «los dioses estan presentes»?, Latour sefiala
que también cosas como coches, teléfonos inteligentes o medicamentos, merecen una
atencidn detallada por ser ellas las que configuran y articulan la singularidad de ese mundo
en el que somos*. Y, ciertamente, hay que reconocer que algo de este sesgo en la mirada
esta presente en la obra de Heidegger. Sin embargo, considero que ello tiene que ver con
algunas particularidades de Heidegger que nada tienen que ver con lo mas relevante de
su aportacion filoséfica y, en este sentido, deberia ser posible abordar de forma renovada
y fructifera el analisis de objetos como los que sefiala Latour desde perspectivas abiertas
por el propio Heidegger®.

2 LATOUR, B., «Spheres and Networks. Two way to reinterpret Globalization» en Harvard Design
Magazine, Spring/Summer, 30, 2009 p. 140.

Es facil replicar que estas cuestiones de caracter «éntico» no tienen relevancia en el marco de la
investigacion ontoldgica emprendida por Heidegger. Por quedarnos en el contexto de Ser y tiempo
al que parece hacer referencia Latour, la investigacion no tiene como objetivo describir la forma que
adquiere un mundo particular y concreto, sino mas bien analizar las estructuras transcendentales
que constituyen el «ahi» en el que en cada caso somos. Sin embargo, habria que preguntarse si las
cosas concretas que nos acompafian en la existencia no juegan quizds también un papel constitutivo
y constituyente de ese ahi en el que en cada caso somos. Veremos que no es descabellado
apuntar en esta direccion desde una perspectiva no excesivamente extraia al propio pensamiento
heideggeriano.

En cualquier caso, y en relacion al problema de la «desnudez» del Dasein, las criticas relativas
a la falta de atencion heideggeriana al problema de la «corporalidad» han sido habituales en la
recepcion y apropiacion de Heidegger en la fenomenologia francesa.

3 Se trata de una anécdota recogida por Aristoteles (De Part. Anim, A5, 645a 17) que, curiosamente,
el propio Heidegger cita y hace suya en la Carta sobre el humanismo.

4 LATOUR, B., Nunca fuimos cit., pp. 99y ss.

5 De hecho, Heidegger observa repetidamente y de forma explicita que su pensamiento no tiene
nada «en contra» de la técnica moderna. Al respecto se pueden leer indicaciones en la mayor

45



iNIGO GALZACORTA
HACIA UNA FILOSOFIA DE LAS COSAS DE INSPIRACION HEIDEGGERIANA

Para abordar estas cuestiones me valdré fundamentalmente de elementos
desarrollados en un bien conocido trabajo de mediados de los afios treinta: El origen de

la obra de arte®.

2. El origen de la obra de arte: las cosas y el combate entre mundo y tierra

Como es sabido, en este texto Heidegger se pregunta, en el marco de una interrogacion
acerca de la naturaleza esencial de la «obra de arte», por el cardcter de cosa de las cosas,
por aquello en que consiste el «ser-cosa» de las cosas. Al fin y al cabo, sefiala Heidegger,
las obras de arte son también cosas, cosas singulares, pero cosas después de todo, y serd
necesario saber en primer lugar en qué consisten las cosas en general para luego poder
comprender ese «plus» que convierte a las obras de arte en obras de arte’. Este camino le
lleva a Heidegger a la consideracion de que todos asumimos como lo mas natural una serie
de consideraciones acerca del «ser-cosa» de las cosas, una serie de determinaciones del
«ser-cosa» de las cosas en las que ya nos movemos y que condicionan nuestra mirada sobre
éstas sin que seamos realmente muy conscientes ni del origen de estas determinaciones
ni de lo que realmente implican. Bien sea concibiéndolas como cierto nucleo que retne
en torno a si diferentes propiedades, como la unidad de una multiplicidad que se da en los
sentidos 0 como conjuncidn de materia y forma, la tradicién proporciona las directrices
en las que inmediatamente se mueve nuestra interrogacidn sobre las cosas. Sin embargo,
a través de una serie de discusiones que no podemos seguir aqui Heidegger llega a la

conclusién de que todas estas determinaciones constituyen «atropellos»® al propio «ser-

parte de los textos heideggerianos dedicados al analisis de la modernidad o de la técnica moderna;
sin embargo, probablemente el lugar en el que mas claramente se manifiesta al respecto sea la
entrevista realizada por R. Wisser y emitida en la ZDF el 24 de septiembre de 1969, en donde sefiala
que «no estoy en contra de la técnica. Nunca hablé contra la técnica, como tampoco contra lo que se
llama el caracter “demoniaco de la técnica». A pesar de que no tengo claro que Heidegger siempre
haya sido totalmente coherente con esta exigencia, si estoy convencido que lo mas relevante del
andlisis heideggeriano sobre la técnica sélo aparece cuando la observamos con rigor.

6 Heidegger, M.: «Der Ursprung des Kunstwerkes» en Holzwege. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1994. En adelante UK.

Esta primera aproximacion a la cuestion de la «filosofia de las cosas» heideggeriana deberia ser
complementada con el analisis de otros trabajos heideggerianos posteriores y también relevantes
para la cuestion como «Das Ding» o «Bauen, Wohnen, Denken». Ambas conferencias estan recogidas
en Vortdge und Aufsdtze. Pfullingen: Glinther Neske, 1997.

7 Al respecto, cfr. UK cit., p. 9. «<Ademas de ser una cosa acabada, la obra de arte tiene un caracter
afiadido. Tener un caracter afiadido “llevar algo consigo” es lo que en griego se dice symbalein. La
obra es simbolo».

8 Bien porque, como en la primera concepcion, se quedan muy lejos de lo que las cosas son, bien
porque, como en la segunda, demasiado cerca, bien porque, como en la tercera, imponen de forma

46



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.03 pP. 43-57

cosa» de la cosa y, ademds, dificultan comprender apropiadamente las peculiaridades de
algunos de los tipos de cosas con los que ese trabajo se ocupa, como, por ejemplo, las
propias «obras de arte» o los «utensilios»®. Es por ello que Heidegger se embarca en una
discusion acerca del propio ser-cosa de las cosas, una discusion en la que la atencién a
las peculiaridades de algunos tipos de cosa, como la propia obra de arte o los utensilios,
deberia ponernos en camino para comprender el ser-cosa de las cosas como tales®.

La tesis central de E/l origen de la obra de arte en lo que respecta a las cosas es bien
conocida: éstas deben pensarse a partir del lugar que ellas ocupan en el entramado, en la
articulacion entre lo que Heidegger denomina «mundo» y «tierra». Las cosas son el lugar
en el que acontece el «combate» (Streit) entre «mundo» (Welt) y «tierra» (Erde). Habra,
por tanto, que examinar a qué se apunta con esto para, posteriormente, ver qué caminos

se abren aqui para una posible filosofia de las cosas de inspiracion heideggeriana.

Con la referencia a la nocién de «mundo» Heidegger introduce algunas de las
intuiciones fundamentales de su pensamiento, bien conocidas desde, por lo menos,
Ser y tiempo'!. «Mundo», nos recuerda Heidegger en «El origen de |la obra de arte», no
debe ser entendido como una «mera agrupacién de cosas», ni tampoco como un «marco
imaginario» que representemos para «englobar la suma de las cosas dadas»!2. Por el
contrario, «mundo» constituye ese horizonte siempre ya abierto de significatividad a
partir del cual las cosas aparecen o se muestran como aquello que en cada caso son.
Por decirlo en el lenguaje algo tremendista de «El origen de la obra de arte», «mundo»
refiere a la articulaciéon de esas «vias y relaciones en las que nacimiento y muerte,
desgracia y victoria, permanencia y destruccion, conquistan para el ser humano la figura
de su destino»?3, Es el marco de un mundo abierto el que «da a las cosas su rostro y a los
humanos su vision de si mismos», el que establece «qué es sagrado o profano, grande o

pequefio, atrevido o cobarde, noble o huidizo»**.

inconsciente una determinada interpretacion de un determinado tipo de cosa — el Util como materia
conformada para cierto fin — a las cosas en general (Al respecto, cfr. UK, pp. 12-16).

9 «De este modo ocurre que los conceptos dominantes de cosa nos cierran el camino hacia el
caracter de cosa de la cosa, asi como al caracter de utensilio del utensilio y sobre todo al caracter de
obra de la obra» (UK cit., p. 20).

10 Asi, por ejemplo, en UK cit., p. 57 leemos: «A partir del saber sobre el caracter de obra de la obra
puede introducirse por buen camino la pregunta por el caracter de cosa de la cosa».

11 Sobre la cuestion del «<mundov, cfr. Sein und Zeit. Tibingen: Max Niemayer Verlag, 1993, § 14-24.
12 UK cit., p. 33.
13 UK cit., p. 31
14 UK cit., p. 32.

47



iNIGO GALZACORTA
HACIA UNA FILOSOFIA DE LAS COSAS DE INSPIRACION HEIDEGGERIANA

Estas consideraciones sobre la nocién de «mundo» como horizonte siempre ya abierto
de la significatividad de la existencia son bien conocidas y no parece necesario para el
objetivo de este trabajo detenerse excesivamente en ellas. Si hay, sin embargo, un par
de matices que Heidegger introduce en este texto sobre las que, en la medida en que

posteriormente jugardn un papel en la exposiciéon, quizas vale la pena llamar la atencidn.

En primer lugar, frente al planteamiento de Ser y tiempo, en este texto Heidegger incide
en el caracter historico del mundo. Es a partir de ese horizonte abierto que constituye el
«mundo» como en cada caso una «pueblo histérico» se concibe a si mismo. Con todas las
precauciones que deberiamos tomar en el uso de estos términos, pues al fin y al cabo con
esta nocion Heidegger pretende reformular desde un horizonte fenomenoldgicamente
apropiado lo que éstos han conceptualizado desde el horizonte heredado de Ila tradicion
metafisica, «mundo» parece aludir a ese horizonte de significatividad histérica que el
pensamiento moderno ha nombrado con términos como «cosmovision», a lo que los
modernos han conceptualizado como la articulacidn de los «valores» y «significados» que
constituyen una «cultura»®.

En segundo lugar, y sobre esto volveremos mds adelante, en «El origen de la obra
de arte» se reconoce explicitamente el papel que las cosas B o, por lo menos, cierto
tipo de cosas a las que alli se denomina «obras de arte» [ juegan en la configuracion,
instauracion, transformacién o surgimiento de un «mundo». En este sentido, podemos
leer, por ejemplo, que es el «templo griego», la «obra-templo», la que «en su alzarse ahi»

(in seinem Dastehen) «da a las cosas su rostro y a los humanos su visidn de si mismos»?®.

En cualquier caso, la principal singularidad del texto que nos ocupa frente los anteriores
planteamientos de Heidegger es la introduccién de la nocion de «tierra» como elemento
que, en su constante entretejimiento o, por decirlo en los términos tremendistas de
Heidegger, «combate» con el «<mundo», resulta fundamental a la hora de concebir el ser
de las cosas y la propia existencia. Veamos a qué puede apuntar Heidegger con ello.

«Tierra», nos dice Heidegger en «El origen de la obra de arte», es «aquello sobre lo
cual y en lo cual el ser humano funda su morada»'’. Obviamente, esto no quiere decir
que debamos entender este término en su sentido habitual. «Tierra», advierte Heidegger,

15 Sobre la critica heideggeriana a los presupuestos metafisicos subyacentes a las nociones de
«cosmovision» (Weltanschauung), «valor» o «cultura», cfr. p.ej. «Die Zeit des Weltbildes» en:
Holzwege cit. pp. 75-114.

16 UK cit., p. 32.
17 UK cit., p. 31

48



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.03 pP. 43-57

no nombra aqui ni un «planeta» ni una «masa material sedimentada»®®. Antes bien,
tratando de reformular desde un horizonte fenomenolégicamente apropiado lo que
desde el horizonte de la metafisica se ha nombrado con términos como «materialidad» o
«naturaleza», Heidegger caracteriza ese elemento «tierra» como das Hervorkommende-
Bergende, es decir, en la traduccién de Arturo Leyte y Helena Cortés, «lo que hace surgir

y da refugio»®.

Asi, «tierra» mienta en primer lugar das Hervorkommende, «lo que hace emerger»
0, quizas de forma mas cercana al original, «lo emergente» mismo. En clara conexién
con la nocién griega de physis, la nocién de «tierra» apunta al modo en que las cosas
gue nos rodean surgen y se sostienen en la presencia, al modo en que las cosas brotan,
se transforman, permanecen y desaparecen. La «tierra», nos dice Heidegger en uno de
los parcos ejemplos que utiliza en este texto para ilustrar el significado de este término,
se manifiesta «en el silencioso regalo del trigo maduro», aunque también en el «yermo
barbecho del campo invernal»®. Con la nocion de «tierra» parece sefialarse al innegable
hecho de que nos hallamos inmersos en una red de cosas que interaccionan entre siy en
cuya interaccion ellas surgen y desaparecen, emergen y se mantienen como tales, o se
transforman, o desaparecen. El «regalo del trigo maduro» sélo es posible en la interaccion
entre la semilla y el sol, la lluvia, los nutrientes del suelo y el trabajo del agricultor; de
la misma manera que es en la falta de estos elementos cuando emerge, brota, aparece
como tal el «yermo barbecho del campo invernal». Y lo mismo podria decirse no sélo de

los seres vivos, sino de todas las cosas que nos rodean?.

18 UK cit., p. 31.
19 UK cit., p. 35. Version espafiola en Caminos del bosque, Alianza, Madrid, 1998, p. 33.
20 UK cit., p. 23.

21 Este dimension fundamental de la interaccidn, interrelacion e interdependencia que aqui he
pretendido asociar a la nocién de «tierra» aparece timidamente en este texto, nunca de forma
totalmente explicita, aunque siempre presente en los ejemplos a los que se alude. Quizas el lugar
donde aparece de forma mas explicita es el siguiente: «Todas las cosas de la tierra, y ella misma
en su totalidad, fluyen en una reciproca consonancia (Alle Dinge der Erde, sie selbst im Ganzen,
verstrémmen sich in einem wechselnweisen Einklang). Pero ese fluir no es un difuminar (ist kein
verwischen). Lo que aqui fluye es la corriente de la delimitacion que reposa en si misma y limita
en su presencia todo lo que se presenta (Hier strémt der in sich beruhte Strom des Ausgrenzens,
das jedes Anwesende in sein Anwesen begrenzt ). Asi, cada una de las cosas que se cierran en si
mismas se desconocen en la misma medida» (UK cit., p. 36). Cuando, mas de una década mas
tarde Heidegger retome la nocion de «tierra» - bien es cierto que en una nueva formulacién, como
integrante de das Geviert - este elemento de interaccidn o interrelacidn seguird estado claramente
presente. «In Wasser des Geschenkes weilt die Quelle. In der Quelle weilt das Gestein, in ihm der
dunkle Schlummer der Erde, die Regen und Tau des Himmels empfdngt. Im Wasser der Quelle weilt
die Hochzeit von Himmel und Erde. Sie weilt im Wein, den die Frucht des Rebstocks gibt, in der das
Néhrende der Erde und die Sonne des Himmels einander zugetraut sind. Im Geschenk von Wasser, im

49



iNIGO GALZACORTA
HACIA UNA FILOSOFIA DE LAS COSAS DE INSPIRACION HEIDEGGERIANA

Sin embargo, la «tierra» no es soélo caracterizada como lo «emergente». Pues esto
emergente, sefiala Heidegger, «acaece como das Bergende»*, como aquello que
«acoge», «da refugio» y «alberga». Esta caracterizacién parece subrayar esa dimensidn
de interaccidn o interdependencia a la que acabamos de sefialar. Los seres humanos,
como cualquier otro ser, dependemos de eso «emergente» para mantenernos en la
existencia, para vivir. Como sefiala Heidegger, la «tierra» se manifiesta también en el
«temor por tener seguro el pan», en la «alegria cuando se ha vuelto a vencer la miseria»,
en el «escalofrio ante la muerte»?. Nuestra existencia se sostiene en una singular red de
relaciones entre cosas, y son estas relaciones las que «albergan», «acogen» o «sostienen»
nuestra existencia; aunque, por supuesto, también pueden ser estas relaciones las que,
en algunos casos, debiliten, dificulten o impidan nuestra existencia. Estos entramados
de cosas posibilitan la manifestacion de determinadas potencias o capacidades, mientras
que también pueden impedirlas o dificultarlas. Asi, la «tierra» es «aquello sobre lo cual y
en lo cual®* el ser humano funda su morada»?. Nuestra morada se sostiene siempre en, se
halla atravesada por, esa red de relaciones entre las cosas en la que éstas emergen como
las cosas que son y en la que nosotros, en ocasiones precariamente, fundamos nuestra

existencia.

3. Directrices para una filosofia de las cosas heideggeriana

Asi, vemos como el concepto heideggeriano de «tierra» parece devolvernos a la objecidon
de Latour con la que comenzdbamos». El Dasein, decia Latour, «esta arrojado al mundo»,
pero, en la medida en que «no tiene ropa, ni habitat, ni biologia, ni hormonas, ni atmédsfera
alrededor de él, ni medicacidn, ni sistemas de transporte», «esta tan desnudo que no tiene

muchas posibilidades de sobrevivir»?®. Pues bien, por mas que Heidegger no dedicara

Geschenk von Weil weilen jeweils Himmel und Erde. Das Geschenk des Gusses aber ist das Krughafte
des Kruges. Im Wesen des Kruges weilen Erde und Himmel». (Das Ding cit., pp. 164y s.)

22 UK cit., p. 31.

23 UK cit., p. 23.

24 El sentido del «en» segun el cual fundamos nuestra existencia «sobre» y «en» la «tierra» deberia
también ser precisado. En otros textos de la época, como por ejemplo en los Beitrdge zur Philosophie,
Heidegger relaciona explicitamente «tierra» con la «corporalidad»: «Aus dem Ereignis, worin diese
Zugehdrigkeit geschichtlich sich griindet, entspringt erst die Begriindung, warum »Leben« und Leib,
Zeugung und Geschlecht, Stamm, im Grundwort gesagt: die Erde, zur Geschichte gehéren und in
ihrer Weise wieder die Geschichte in sich zuriicknehmen und in alldem nur dem Streit von Erde und
Welt dienstbar sind, getragen von der innersten Scheu, je ein Unbedingtes zu sein». Beitrdge zur
Philosophie. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1989, p. 399.

25 UK cit., p. 31

26 LATOUR, B., «Spheres and Networks » cit., p. 140.

50



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.03 pP. 43-57

atencidn a estas cuestiones, la nocion de «tierra» parece situarnos ante la posibilidad —si
no ante la exigencia— de pensar, desde una perspectiva estrictamente heideggeriana, el
modo en que «fundamos nuestra morada» siempre ya inmersos en una red de relaciones
de interaccién y dependencia hacia las cosas. Sin poder desarrollar con detenimiento
como se podria concretar una filosofia de las cosas de este tipo, si me gustaria esbozar
por lo menos algunas de las directrices que considero que ésta deberia seguir.

En primer lugar, esta filosofia de las cosas deberia prestar atencion a la afirmacion
heideggeriana segln la cual «mundo» y «tierra», por mas que «esencialmente diferentes
entre si, sin embargo, nunca estan separados». «Mundo» y «tierra», observa Heidegger,
acontecen en un «combate» esencial. La tierra sélo puede «aparecer ella misma como
tierra» en «lo abierto del mundo»?’, pero, al mismo tiempo, «el mundo tampoco puede
deshacerse de la tierra»?, pues ésta, «en tanto que aquello que acoge y refugia (als das
Bergende), (...) tiende a englobar al mundo y a introducirlo en su seno»®,

Una constante en el pensamiento moderno a la hora de conceptualizar nuestra relacién
con las cosas ha radicado en su insistencia en tratar de discernir entre aquello que
pertenece a lo «objetivo» y aquello que pertenece a lo «subjetivo». Para los modernos,
es importante separar los aspectos «naturales» de las cosas de las interpretaciones
«culturales», lo «material» de lo «espiritual», los «hechos» de los «valores», etc. Por el
contrario, en la medida en que sefiala la originariedad de este «combate esencial» entre
«mundo» y «tierra», Heidegger parece querer llamar la atencion sobre la necesidad de
pensar las cosas mas alla, o mas acd, de todas estas dicotomias; o, por decirlo de otra
manera, de pensarlas desde o en su relacién con cierta dimensidn originaria desde las
que derivan, en la que en el fondo se sostienen, todos estos conceptos. Comprender
apropiadamente las cosas exigiria pensar el lugar que éstas ocupan en ese combate, asi
como el lugar que este combate ocupa en ellas. De esta manera, seria preciso mostrar
como todo eso que denominamos «naturaleza», «objetividad» siempre se muestra a la
luz de y entrelazado con un «mundo» siempre ya abierto, pero también cdmo, de manera
simétrica y al mismo tiempo, ese «mundo» se articulo y se abre siempre en vinculacién
directa y entretejimiento con esa dimension a la que Heidegger alude con la nocién
de «tierran. Como sefialara afios después en su conferencia sobre «Construir, habitar,
pensar», no acertamos a comprender adecuadamente lo que un puente propiamente
es en la medida en que permanecemos en nuestra habitual tendencia a considerar por

27 UK cit., p. 38
28 UK cit., p. 38.

29 UK cit., p. 37. En este sentido, leemos también alli mismo: «la tierra se alza por medio del mundo;
el mundo se funda sobre la tierra».

51



iNIGO GALZACORTA
HACIA UNA FILOSOFIA DE LAS COSAS DE INSPIRACION HEIDEGGERIANA

un lado el puente en tanto «cosa», con todas sus propiedades objetivas, y, por otro, su
conversion en un «simbolo» que lo dota de toda una serie de connotaciones significativas
y culturales. Por el contrario, el propio puente en su estar ahi redine en torno a si y hace
aparecer como tales tanto al espacio que lo rodea como a los humanos que habitan en
torno a éI*°. Toda referencia a algo asi como hechos objetivos o naturales o a construcciones
subjetivas o culturales sélo es pensable a partir de la siempre ya acontecida reunién o

coligacion de los humanos con las cosas que ellos construyen y entre las que ellos habitan.

Pero hay otro elemento que Heidegger introduce en este texto de la mano de la nocién
de «tierra» que deberia ser tomado en consideracidn por una filosofia de las cosas

heideggeriana.

La «tierra», eso que hemos caracterizado hasta el momento como das Hervorkommende-
Bergende, como «lo que hace emerger» y «acoge o da refugio», es caracterizado por otro
elemento fundamental: «tierra», dice Heidegger, es «lo que se cierra en si», das Sich-
verschliessende®!. Ese emerger y sostenerse en la presencia se halla atravesado por una
constitutiva negatividad, por una inherente substracciéon, por un esencial ocultamiento.
Tal y como muestran algunos de los ejemplos utilizados por Heidegger, con ello parece
apuntarse a la constitutiva irreductibilidad de las cosas a cualquier intento de apropiaciéon
total de su ser. Las cosas siempre son mas de lo que éstas muestran de si en cualquier
relacion en la que éstas entran con otras cosas o con nosotros mismos. Cualquier intento
de captar el ser de una cosa es siempre parcial, siempre atravesada por una dimension
de «oscuridad», de «cerrarse a si misma». Las cosas se muestran como algo, pero en ese
mostrarse siempre hay algo de ellas, de su naturaleza, de sus potencialidades, que se
substrae. Sin entrar a discutir con detalle estas complejas nociones heideggerianas de
«substraccién» o de «ocultamiento»®, si me gustaria tratar de apuntar someramente a

algunas las direcciones que éstas abririan para una filosofia de las cosas.

Como hemos visto, las cosas son mas de lo que actualmente nos muestran de si. Su
mostrarse, nuestra apropiacion de ellas, es siempre parcial. Como observa Heidegger, por
mas que «Nnos creemos en casa en el ambito mas proximo de lo ente», por mas éste nos
resulte «familiar, fiable, seguro», es preciso reconocer que «sin embargo un constante
encubrimiento atraviesa el claro» en el que las cosas se muestran. Y asi, si atendemos

a esa dimensidén, deberiamos reconocer que lo que parece «seguro es en el fondo in-

30 Al respecto, cfr. «Bauen, Wohnen, Denken» cit. pp. 147 y ss.
31 UKcit., p. 37.

32 Habria que comentar, por ejemplo, el modo en que en esta conferencia trata de distinguir entre
«ocultamiento» y «tierra», y «desocultamiento» y «mundo»: la tierra se muestra en su cerrarse, el
mundo se abre atravesado por una dimensién de ocultacién. Al respecto, cfr. UK cit., p. 43.

52



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.03 pP. 43-57

seguro, monstruoso (Un-geheuer)» *3. Deberiamos reconocer que toda nuestra relacién
con las cosas «se funda sobre un elemento no dominado, oculto, desorientador»3. Si,
como hemos sefialado antes, las cosas conforman, articulan el «mundo», debemos
reconocer que las cosas que producimos, disefiamos, transformamos o elegimos alteran
ese mundo de un modo insospechado. Si como hemos sefialado cada cosa forma parte de
esa red de interacciones y dependencias en que se sostiene nuestra existencia, debemos
reconocer el potencial encubierto de cualquier cosa para alterar de manera insospechada
esa red que nos alberga y acoge, o que también nos destruye o debilita. En este sentido,
una filosofia de las cosas heideggeriana deberia estar comprometida con este intento de
convertir lo aparentemente trivial y seguro en algo sorprendente, monstruoso, inseguro
(Un-geheuer). Una filosofia de las cosas heideggeriana deberia ensefiarnos a cartografiar
y habitar en ese claro atravesado por el encubrimiento en que se sostienen las cosas que

acompafan nuestra existencia.

4. A vueltas con las cosas: utiles y obras de arte

Hechas estas indicaciones, me gustaria concluir con algunas consideraciones sobre el
analisis que hace Heidegger del modo en que algunos tipos de cosas, basicamente los
utensilios y las obras de arte, se relacionan con el mundo y con la tierra. Quizas esto
nos pueda ayudar a discutir la segunda objecién de Latour a la filosofia de las cosas de
Heidegger.

En El origen de la obra de arte Heidegger retoma el andlisis del «utensilio» que
tan brillantes resultados le habia dado en Ser y tiempo®. El «utensilio», nos recuerda
aqui, se caracteriza por «servir para algo», por su «utilidad». Estos han sido fabricados
para servir a un «fin». Por ello, tanto mejor estaran hechos cuanto mas desaparezcan
en su utilidad, en la realizacion de ese «fin». En este sentido, el elemento fundamental
del analisis heideggeriano del utensilio radica en lo que éste denomina su «fiabilidad»
(Verldflichkeit)®. Como ilustra con su anadlisis de los zapatos de una campesina, éstos
son tanto mas propiamente aquello que son cuanto menos piense ésta en ellos en su
uso, cuanto menos se repare en ellos en el cumplimiento de la tarea para la que fueron
elaborados. Por el contrario, cuando lo miramos atentamente, cuando lo convertimos en
objeto de la mirada tedrica y tratamos de determinar sus propiedades, el utensilio deja

33 UK cit., p. 43.
34 UK cit., p. 44.
35 HEIDEGGER: Sein und Zeit cit. §§ 15-18.
36 UK cit., p. 23.

53



iNIGO GALZACORTA
HACIA UNA FILOSOFIA DE LAS COSAS DE INSPIRACION HEIDEGGERIANA

de aparecer como aquello que propiamente es. Heidegger sostiene que en el uso habitual
del utensilio éste esta referido constantemente a un mundo y a la tierra. Sin que podamos
determinar en ningun caso objetivamente todas estas remisiones, en los zapatos de la
campesina resuenan las directrices de mundo y la llamada de la tierra: el duro trabajo
diario, el regalo del trigo maduro, el temor por tener seguro el pan, la alegria por vencer la
miseria. La campesina, dice Heidegger, «sabe muy bien todo esto sin necesidad de mirarlos
ni de reflexionar». En su «fiabilidad», el utensilio «mantiene todas las cosas reunidas en
si»; en ella, el usuario «se abandona» a la «llamada de la tierra» y a la «seguridad de un

mundo» dado®.

Por el contrario, sefiala Heidegger, las «obras de arte» se relacionan de forma diferente
con el mundo y con la tierra. Estas se caracterizan por su capacidad para «abrir un mundo»
y, al mismo tiempo, «dejar-ser tierra a la tierra». «Alzdndose en si misma -dice Heidegger-,
la obra abre un mundo y lo mantiene en una reinante permanencia»®. Al mismo tiempo,
«la obra sostiene y lleva a la propia tierra a lo abierto de un mundo» y «permite a la
tierra ser tierra»®. En este sentido, dice Heidegger, a diferencia de lo que ocurre en la
fabricacién de utensilios*, en la obra de arte «lo ente es llevado al desocultamiento y

mantenido en él», en la obra «acontece la verdad»*..

Pero, é¢es esto asi? ¢En qué sentido podemos afirmar que la obra de arte abre un
mundo, trae-aqui la tierra dejandola ser ella misma, mientras que, por el contrario, el
ser-utensilio del utensilio se agota en esa fiabilidad por la que se abandona a un mundo
dado y a una tierra que se disuelve en su empleabilidad para unos fines establecidos de
antemano?

Me gustaria llamar, en primer lugar, la atenciéon sobre cierta ambigiiedad en la
explicaciéon heideggeriana del modo en que la obra de arte «abre» mundo y «deja-ser-
tierra» a la tierra. Asi, por ejemplo, si prestamos atencion a la explicacion del modo en que
el templo griego o la tragedia «abren mundo» veremos que parece apuntarse a que esto
ocurre en la medida en que éstas «instauran», «erigen» un mundo, instauran o erigen
un horizonte de significatividad. La obra de arte, en su mero «alzarse-ahi», «altera» o
«transforma» y, en este sentido, «crea», «funda», «da-inicio». Es por ello que, como

dice Heidegger, «pone-en-obra» la verdad. Por el contrario, si prestamos atencién a la

37 UK cit., p. 23.
38 UK cit., p. 33.
39 UK cit., p. 35.

40 En efecto, dice Heidegger «la fabricacidn de utensilios no es nunca inmediatamente la realizacion
del acontecimiento de la verdad» (UK cit., p. 52).

41 UK cit., p. 44

54



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.03 pP. 43-57

explicacién del modo en que el cuadro de Van Gogh «abre mundo» y «deja-ser-tierra» a la
tierra, la cosa se presenta de una manera diferente. Aqui, parece que lo singular de la obra
de arte no radica tanto en su capacidad para instaurar, erigir o transformar un mundo,
como en su capacidad para tematizar, hacer explicita, esa relacidon entre cosa-mundo-y-
tierra que en el uso del utensilio estd ahi presente de un modo efectivo pero atematico,
no-explicito (unauffdllig) y que, en el convertir al utensilio en objeto de la mirada tedrica,
simplemente desaparece, se retrae. En este caso, si la obra de arte «pone-en-obra» la
verdad es porque es capaz de sacar a la luz, traer a lo abierto, ese singular cruce entre

cosa, mundo y tierra.

Asi pues, éen qué sentido la obra de arte pone-en-obra la verdad? Probablemente la
respuesta adecuada no sea otra que: en ambos. Pero esto nos obliga a seguir reflexionando

sobre el modo en que las cosas se relacionan con el mundo y la tierra.

Lo primero que me gustaria decir es que, por mas que enormemente fructifero e
interesante, no creo que el analisis heideggeriano del utensilio agote todo lo que éste es.
Es cierto que el uso de un Util se caracteriza por cierta entrega y abandono a un mundo
dado y a la tierra, por el caracter atematico de la relacién entre el Util y el mundo y la
tierra al que alude Heidegger. Sin embargo, Heidegger parece en ocasiones menospreciar
la capacidad de los utiles, incluso los aparentemente mas comunes y triviales, para alterar,
transformar nuestra relacién con el mundo y con la tierra. Y probablemente a esto aludia
Latour cuando sefialaba que también en estos objetos triviales que nos rodean «estan
presentes los dioses»: también en ellos acontece la verdad, también en ellos se crea
mundo, también ellos traen-aqui la tierra. Sin embargo, como sefialdbamos y como supo
ver bien Heidegger, esto ocurre de un modo singular: de una manera atematica, impensada,
inconsciente. En nuestro constante trato cotidiano con utiles o artificios tecnolégicos nos
entregamos a su uso y olvidamos lo que éstos tienen de «un-geheuer», de «monstruoso»
(«Monstruoso» en un sentido que nada tiene que ver con una valoracién, con un rechazo,
sino con el reconocimiento de lo que estos transforman y de nuestro desconocimiento del
alcance de estas transformaciones).

Es en este contexto donde cobran interés las «obras del arte» por esa capacidad ala que
alude Heidegger para «abrir-mundo» en el sentido de sacar a la luz, poner de manifiesto
todo eso que en nuestro trato habitual con las cosas es efectivo pero latente, atematico (y
que, en su conversion en objetos de la mirada tedrica, simplemente desaparece, se diluye
en la separacién entre lo objetivo y lo subjetivo); por su capacidad para «dejar-ser-tierra»
ala tierra en el sentido de mostrar el caracter cerrado, irreductible, misterioso, de esa red

55



iNIGO GALZACORTA
HACIA UNA FILOSOFIA DE LAS COSAS DE INSPIRACION HEIDEGGERIANA

de dependencias en la que nos hallamos inmersos. Por su capacidad, por tanto, para que
«emerja lo inseguro y desaparezca todo lo que hasta ahora parecia seguro»*2,

Si esto es lo que hace el arte, ibienvenido sea el arte! Pues entonces el arte es hoy
mas necesario que nunca. Sin embargo, estoy convencido de que ademds del arte
es hoy mas necesaria que nunca la reflexion filosofica acerca de lo que son las cosas y
acerca del modo en que éstas, su produccion e invencidn, su uso o su desuso, alteran y
transforman tanto nuestro mundo como a nosotros mismos. Como ha sefialado Latour,
un elemento caracteristico del pensamiento moderno ha sido el modo en que hemos
entregado el andlisis de las cosas a los cientificos y los ingenieros. Ha sido a ellos a quienes
que les ha correspondido decir como son las cosas, como se comportan, qué es lo que
ocurre cuando las manipulamos y transformamos. A la filosofia, en todo caso, le ha
correspondido analizar cdmo se nos manifiestan las cosas a nosotros, los humanos, cémo
diferentes estructuras subjetivas, sean estas cognitivas, linglisticas, sociales o culturales,
condicionan nuestro acceso a las mismas y nuestra relacién con ellas*®. Frente a ello,
Latour reivindica la urgencia de situar a las cosas mismas, al modo en que ellas también
condicionan y articulan nuestro propio ser, en el centro de la reflexion filoséfica*. Tras
siglos en los que el pensamiento ha seguido la observacidn kantiana segun la cual en
el fondo todas las grandes preguntas filoséficas se resumen, de un modo u otro, en la
pregunta équé es el hombre?, urge dice Latour, devolver al hombre «su otra mitad»,
aquella que pertenece a las cosas con las que siempre ya y constantemente nos hallamos
vinculados y entrelazados®. Pues bien, me atrevo a afirmar que ésta serd una de las tareas
fundamentales de la filosofia en las décadas que vienen. A nosotros nos corresponde
examinar si Heidegger tendrd o no algo que decir en este debate.

Referencias bibliograficas:

HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit. Tibingen: Max Niemayer Verlag, 1993.

42 UK cit. p. 54.
43 LATOUR, Reensamblar lo social, Buenos Aires: Manantial, 2008, pp. 122y s.

44 Como observa Latour, la tradicion occidental ha desarrollado multitud de narraciones acerca
del modo en que sujeto, entendido de diferentes modos, ha constituido el objeto. Sin embargo,
nadie ha narrado «el otro aspecto de la historia», es decir, cdmo los diferentes objetos con los que
humanos desde nuestro origen mismo nos hemos asociado nos han constituido como aquello que
somos (Latour, Nunca fuimos ... cit., p. 123.

45 LATOUR, Nunca fuimos... cit., p. 199.

56



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.03 pP. 43-57

HEIDEGGER, M.: «Die Zeit des Weltbildes» en: Holzwege. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1994.

HEIDEGGER, M.: «Das Ding» en: Vortdge und Aufsdtze, Pfullingen: Glinther Neske, 1997.

HEIDEGGER, M.: «Bauen, Wohnen, Denken» en Vortdge und Aufsdtze, Pfullingen: Glinther
Neske, 1997.

HEIDEGGER, M.: «Der Ursprung des Kunstwerkes» en Holzwege. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann, 1994.

HEIDEGGER, M.: Beitréige zur Philosophie. (Vom Ereignis). Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann. 1989.

LATOUR, B.: Nunca fuimos modernos. Ensayo de antropologia simétrica. Buenos Aires:
Siglo XXI, 2007.

LATOUR, B.: «Spheres and Networks. Two way to reinterpret Globalization» en Harvard
Design Magazine. Spring/Summer, 30, 2009, pp. 138-144.

LATOUR, B.: Reensamblar lo social. Una introduccion a la teoria del actor-red, Buenos Aires:
Manantial, 2008.

57






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

ANO 2 NUMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2015.i01.04

[pp. 59-68]

Recibido: 25/05/2015

Aceptado: 20/06/2015

Facticidad, afectividad e intencionalidad: la hipétesis
hermenéutica del «New Heidegger».

Facticity, a ectivity and intentionality: the «New Heidegger’s»
hermeneutical hypothesis.

Rocio Garcés Ferrer

Universidad de Valencia

Resumen:

El objetivo de este articulo es presentar una interpretacion hermenéutica de la afectividad
en el contexto de la transformacion hermenéutica de la fenomenologia llevada a
cabo por el joven Heidegger. Esta hipdtesis surge de una confrontacién previa con la
interpretacion que la corriente conocida como “New Husserl” hace de la auto-afeccion
en la fenomenologia genética. Ademads, dicha contraposicidn se realiza sobre el trasfondo
del debate en torno a la naturalizacidn de la fenomenologia y del cambio paradigmatico
introducido por las ciencias afectivas en el corazén de las ciencias cognitivas.

Palabras Clave: hermenéutica de la facticidad del joven Heidegger; afectividad;
intencionalidad; neurociencias; fenomenologia genética.

59



ROCIiO GARCES FERRER
FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPOTESIS HERMENEUTICA DEL «<NEW HEIDEGGER».

Abstract:

The aim of this paper is to present a hermeneutical approach to affectivity in the context
of the so called young Heidegger’s hermeneutical transformation of phenomenology. This
hypothesis is confronted to the “New Husserl’s” interpretation of self-affection in genetic
phenomenology. Furthermore, this confrontation takes place against the background of
the naturalizing phenomenology debate and the new paradigm introduced by affective
sciences in the core of cognitive sciences.

Keywords: Young Heidegger’s hermeneutics of facticity; affectivity; intentionality;
neurosciences; genetic phenomenology.

El propdsito de este trabajo es plantear una hipdtesis hermenéutica ad hoc acerca
del alcance que tiene la afectividad en la transformacién de la fenomenologia llevada
a cabo por el joven Heidegger. Esta hipdtesis surge a raiz de la confrontacion con la
corriente que investigadores contemporaneos como Donn Welton y Dan Zahavi han
denominado «New Husserl». Como se sabe, esta expresion refiere a la renovacion de la
fenomenologia trascendental que ha tenido lugar con la publicacién de la obra postuma
de Husserl (Husserliana) y se centra sobre todo en el estudio de los analisis inéditos de
la fenomenologia genética. A diferencia de la fenomenologia estatica, que gira en torno
a la constitucién del ego absoluto, esta nueva version de la fenomenologia, de marcado
caracter poscartesiano, pone el acento en la afeccion, la corporalidad, |a relacién entre el
yo y el mundo o la intersubjetividad.

Asi las cosas, y en contraste a su vez con la fenomenologia genética, cuya nocidn
fundamental es la de «pasividad», la lectura ad hoc de Heidegger que quiero proponer
aqui, y que irdnicamente he denominado «New Heidegger», encuentra su punto de
partida en la génesis de la fenomenologia hermenéutica, desarrollada por el joven filésofo
aleman durante sus primeras lecciones en la Universidad de Friburgo entre 1919y 1923.
Con ello quiero hacer un especial hincapié en el origen hermenéutico de ciertos conceptos
que si bien se han atribuido tradicionalmente a la filosofia de la conciencia, experimentan
una transformacion radical en la filosofia de este autor. Esto implica que sera el horizonte
hermenéutico de la «facticidad», descubierto durante estos afios de intensa discusién con
el neokantismo y la fenomenologia de Husserl, el que nos permita comprender de otro
modo las nociones de afectividad y de intencionalidad, asi como arrojar nueva luz sobre
la dimensién hermenéutica de la fenomenologia en su actual encrucijada y didlogo con
las ciencias.

60



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.04 PP. 59-68

A tal efecto dividiré mi exposicidon en tres partes. Primero identificaré los problemas y
los conceptos fundamentales presentes en los debates actuales sobre la fenomenologia
y que determinan nuestra situacion hermenéutica. Después expondré los motivos
principales en los que se apoya la interpretacion fenomenoldgica del «New Husserl». Y
finalmente esbozaré la hipdtesis de una interpretacion hermenéutica ad hoc de la obra
temprana de Heidegger respecto a la interpretacién fenomenoldgica del «New Husserl».
En aras de una mayor claridad, voy a asociar cada una de las partes con una hipdtesis: la
hipdtesis neurobioldgica, la hipdtesis fenomenoldgica y la hipdtesis hermenéutica.

1. Delineacion de nuestra situacion hermenéutica: la hipétesis neurobiolégica

Al igual que sucedié a principios del siglo XX, cuando Husserl se preguntaba en «La
filosofia como ciencia estricta» (1911) si la tarea propiamente filoséfica «nos introduce
en una nueva dimensién o se desenvuelve en el mismo plano que las ciencias empiricas
de la naturaleza y del espiritu», uno de los desafios mas acuciantes a los que hoy debe
hacer frente la fenomenologia es el de su «naturalizacién».! El debate suscitado por el
articulo de Husserl, que en su momento involucro al neokantismo, las filosofias de la vida
y la fenomenologia, y que también dio lugar al proyecto heideggeriano de una «ciencia
originaria de la vida», ha sido reabierto de nuevo por las neurociencias.

El neurobidlogo Antonio Damasio, en su libro de titulo provocador y de claras
resonancias filosoficas El error de Descartes (1994), confirmaba aquello que Nietzsche
ya habia barruntado a finales del siglo XIX y que la fenomenologia poshusserliana habia
asumido mds o menos expresamente; a saber: que no existe dualismo alguno entre la
mente (res cogitans)y el cuerpo (res extensa), lo cual nos convierte en seres muy complejos
a nivel bioldgico toda vez que en extremo vulnerables, finitos y Unicos. Y de acuerdo con
ello afirmaba este neurobiélogo: «Somos, y después pensamos, y sélo pensamos en

la medida en que somos, puesto que el pensamiento estd causado en verdad por las

1 Véase HUSSERL, E.: «Philosophie als strenge Wissenschaft» en Aufsdtze und Vortrige (1911-
1921), Husserliana XXV. Dordrecht, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1987, p. 4. La idea de naturalizar
la fenomenologia surge ante la necesidad de elaborar una «ciencia de la conciencia» —inspirada
sobre todo en la filosofia de Husserl y de Merleau-Ponty— para dar cuenta de las descripciones
fenomenoldgicas de la experiencia consciente que las ciencias cognitivas habian dejado de
lado. Véase PETITOT, J., VARELA, F. J., PACHOUD, B. y RoOY J.-M.: Naturalizing Phenomenology.
Issues in Contemporary and Cognitive Science. Stanford, California: Stanford University Press,
1999. Sobre el surgimiento de la neurofenomenologia, véase ADRIAN ESCUDERO, J.: «Husserl y la
neurofenomenologia» en Investigaciones fenomenoldgicas, 9, 2012, pp. 173-194.

61



ROCIiO GARCES FERRER
FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPOTESIS HERMENEUTICA DEL «<NEW HEIDEGGER».

estructuras y las operaciones del ser».? La hipotesis neurobioldgica de Damasio introducia
asi un inesperado vuelco ontoldgico en el corazéon mismo de la hipdtesis cognitivista,
que dio lugar a las ciencias cognitivas en los afios cincuenta y cuya metéfora central —de
inspiracion cartesiana— era la de la mente como un programa informatico que procesaba

el conocimiento a través de representaciones mentales.

Ahora bien, este giro ontoldgico se asentaba a su vez sobre una novedosa y radical
comprension de la afectividad. Pues la no separacidon entre mente y cuerpo implicaba
al mismo tiempo una extensidon de las fronteras de la razén al ambito de las emociones
y los sentimientos. Y ello de tal forma que si para Descartes la conciencia es una
actividad puramente reflexiva, Damasio nos describe el surgimiento de la razén como la
culminacién de un proceso corporal y afectivo. Siguiendo la misma contraposicion que
este neurobidlogo emplea entre los titulos de sus dos libros mas conocidos —E/ error de
Descartes (1994) y En busca de Spinoza (2003)—, cabria decir que si bien Descartes es
el pensador por antonomasia de la «auto-afeccion», de la presencia del alma-sustancia
ante si misma en la inmediatez pura de la conciencia, Spinoza encarnaria en cambio la
posibilidad contraria: la de una subjetividad que no preexiste a sus afectos sino que se
constituye a partir de ellos, en el movimiento de lo que seria una suerte de trascendencia
o de «hetero-(auto-)afecciéon» originaria; es decir, en plena imbricaciéon corporal vy
significativa con el mundo.?

Es cierto, por otra parte, que tres afios antes de que viera la luz El error de Descartes,
autores como Varela, Thompson y Rosch ya habian ofrecido un enfoque alternativo al
cognitivista en su libro La mente encarnada (1991). Se trata del «enfoque enactivo»
(enactive approach), que concibe la cognicion como una acciéon corporizada en su
vinculacién con la emergencia de un mundo y que entiende la intencionalidad de forma
muy similar al ser-en-el-mundo de Heidegger.* Como consecuencia de ello, la inteligencia
deja de ser la capacidad para resolver problemas y se transforma en la capacidad para
ingresar en un mundo compartido de significacion. De ahi que este enfoque, al explicar el
significado del término «enaccién», apele a la nocién de «hermenéutica». El fendmeno

2 Véase DAMASIO, A.: Descartes’ Error. Emotion, Reason and the Human Brain. New York: Avon
Books, 1995, p. 248.

3 Véase DAMASIO, A.: Looking for Spinoza: Joy, Sorrow, and the Feeling Brain. Orlando: Hancourt,
2003.

4 \/éase VARELA, F. J., THOMPSON, E. y ROSCH, E.: The Embodied Mind: Cognitive Science and Human
Experience. Cambridge: MIT Press, 1991, p. 206, n. 42.

62



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.04 PP. 59-68

de la interpretacion se entiende aqui como «enactuar» (enactment) o «hacer emerger»
(bringing forth) el sentido a partir de un trasfondo de comprension.®

Me detendré sélo un instante en este singular proceso «hermeneutizador» del
proyecto cognitivista, pues quiero sefalar qué implicaciones introduce este giro afectivo
de la hipdtesis neurobioldgica, y la consiguiente preeminencia de las affective sciences,
en el debate actual sobre la naturalizacién de la fenomenologia.® Desde un punto de vista
fenomenoldgico, aquello que esta en juego en esta renovada superacién del cartesianismo
es el problema de la constitucion del sentido y la naturaleza misma de la reflexion. O
expresado en otros términos: este giro afectivo nos invita a repensar la estructura de
la subjetividad desde la corporalidad y en su intrinseca vinculacién significativa con el
mundo, asi como la evidencia cartesiana de la «auto-afeccidn» en cuanto matriz de toda

forma de reflexividad y de la experiencia en general.

2. La interpretacion del «New Husserl»: la hipotesis fenomenoldgica

Esta problematica fenomenoldgica ha sido abordada en los ultimos afos por la corriente
conocida como «New Husserl» en un fructifero didlogo con las ciencias cognitivas. En lineas
generales, podemos decir que esta interpretacion de la obra de Husserl —defendida, entre
otros, como ya he mencionado, por Welton y Zahavi— se basa en la constitucién de una
«intersubjetividad trascendental» a la luz de la fenomenologia genética. Su tesis principal
afirma que en esta esfera se da una «equiprimordialidad» (equiprimordiality) constitutiva
de sujeto y mundo, de tal modo que el proyecto cartesiano de la fenomenologia
estatica quedaria superado.” Asimismo, este enfoque se apoya en el descubrimiento de
una dimensién pasiva y pre-reflexiva de la autoconciencia que desplazaria el privilegio

constitutivo del que gozaba el ego absoluto en la fenomenologia estatica. Ademas, gracias

5 Véase VARELA, F. J.,, THOMPSON, E. y ROSCH, E.: The Embodied Mind, p. 149.

6 Véase COLOMBETTI, G.: The Feeling Body. Affective Science Meets the Enactive Mind. Cambridge/
London: MIT Press, 2014. Sobre la fenomenologia y la neurobiologia de las emociones, véase
RATCLIFFE, M.: «The Phenomenology and Neurobiology of Moods and Emotions» en GALLAGHER, S.
y Schmicking, D. (eds.): Handbook of Phenomenology and Cognitive Science. Dordrecht, New York,
Heidelberg, London: Springer, 2010, pp. 123-140.

7 Véase, por ejemplo, zAHAVI, D.: «Inner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness» y
«Husserl’s Intersubjective Transformation of Transcendental Philosophy» en WELTON, D. (ed.): The
New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University Press, 2003, pp. 157-180y pp. 233-
251 respectivamente. Véase también WELTON, D.: The Other Husserl: The Horizons of Transcendental
Phenomenology. Bloomington: Indiana University Press, 2001. Sobre las dificultades que entrafia la
tesis de la «equiprimordialidad» constitutiva de sujeto y mundo, véase 0SSWALD, A. M.: «Afeccion
y mundo en los Manuscritos—C de Edmund Husserl» en Revista de Filosofia, 39, 2014, pp. 101-119.

63



ROCIiO GARCES FERRER
FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPOTESIS HERMENEUTICA DEL «<NEW HEIDEGGER».

a la auto-afeccion inmediata de la subjetividad, que tiene lugar en esta dimension pasivay
pre-reflexiva, seria posible ofrecer una solucién fenomenoldgica al regressus ad infinitum
que experimenta el yo y sus desdoblamientos en la reflexién. Es, pues, en el ambito de la
afeccion —al igual que sucedia en la hipdtesis neurobiolégica— donde realmente se juega
la superacidn del cartesianismo y, por ende, la posibilidad de la apertura al mundo como
una fuente originaria de experiencia.

A continuacidn me centraré en el motivo de la «afeccién» y en la relevancia que
adquiere la «pasividad» en la fenomenologia genética, porque es ahi donde surge lo que he
denominado la «hipétesis fenomenoldgica», la cual condiciona a su vez de forma implicita
la posibilidad de una co-originariedad (Gleichurspriinglichkeit) constitutiva, pasiva y pre-
reflexiva, de sujeto y mundo. Podemos encontrar explicitada esta hipdtesis, entre otros
lugares, en el trabajo de Dan Zahavi de 2003 titulado «Inner Time-Consciousness and Pre-

reflective Self-awareness». Alli afirma a modo de declaracion programatica lo siguiente:

Sinunaelucidacion de ladonacion exclusiva de la subjetividad seriaimposible
explicar de forma convincente la aparicion de objetos y, en ultimo término,
la fenomenologia seria incapaz de realizar su propia tarea: proporcionar

una clarificacién de las condiciones de posibilidad de la manifestacién.®

La hipodtesis fenomenoldgica se funda entonces en la exigencia absoluta de una
auto-afeccién o auto-donacidn inmediata de la subjetividad, pues sin este momento
originario de donacion la fenomenologia dejaria de ser fenomenologia; esto es: no podria
«proporcionar una clarificacién de las condiciones de posibilidad de la manifestacién»
porque la subjetividad es la condicién de posibilidad de la manifestacion del mundo. Por
lo demds, como esta auto-conciencia inmediata no puede ser resultado de la reflexién, ha
de tener lugar antes: en la pura pasividad (no intencional) de la auto-afeccion. O enunciado
a la inversa: la auto-afeccion es la motivacion necesaria de la reflexiéon. Y como «estar
motivado» (be motivated) significa para Husserl —como apunta Zahavi— «ser afectado»
(be affected) por algo y responder de ello, puede decirse que aquello que motiva a la
reflexion es la «auto-afeccion» (self-affection). Y a este respecto sostiene el autor danés:
«Me puedo tematizar a mi mismo porque ya soy auto-consciente [self-aware]; puedo
captarme a mi mismo [grasp myself] porque ya he sido afectado por mi mismo [affected
by myself]».°

Cabe preguntarse, con todo, si el énfasis puesto en la auto-afecciéon subsana o mas
bien hereda «el error de Descartes» al que se referia Damasio. O mejor aun: ¢Realmente

8 Véase zAHAVI, D.: «Inner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness», cit., p. 174.
9 Ibidem, p. 163.

64



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.04 PP. 59-68

la pretension de la fenomenologia genética es subsanar ese error o mas bien completar
el proyecto cartesiano de la fenomenologia estatica? ¢ Cdmo influye la exigencia absoluta
de la hipdtesis fenomenoldgica en el método de la reflexion? Para encontrar una posible
respuesta a estas preguntas quiero analizar, en lo que sigue, la solucidn que propone el
propio Zahavi al problema de la reflexiéon y al modo de acceso a la subjetividad en su
articulo, también de 2003, titulado «How to investigate subjectivity: Natorp and Heidegger

on reflection».°

3. La hipotesis hermenéutica ad hoc del «New Heidegger»

La finalidad del articulo de Zahavi es investigar de nuevo, en un sentido fenomenolégico,
la donacidn inmediata de la subjetividad. Para ello examina primero las criticas de Natorp
y el joven Heidegger al método reflexivo como fuente de objetivacion y cosificacién de
la subjetividad. Y a continuacion propone una nueva comprension de la reflexion como
«atencion» (Aufmerksamkeit), extraida de Las lecciones sobre la conciencia interna del
tiempo.** Alli Husserl habla de cémo al fijar nuestra atencién en una vivencia, ésta deviene
«diferenciada» (unterschiedene) o «destacada» (herausgehobene) y la reflexion funciona
como un «captar» (Erfassen) inmediato de la vivencia. De esta forma, la reflexion como
«atencion» nos permitiria acceder directamente a la subjetividad viva sin objetivarla.
Y ello hasta el punto de que, gracias a esta versidon no-objetivante de la reflexidn, la
diferencia entre la fenomenologia reflexiva husserliana y la fenomenologia hermenéutica
heideggeriana quedaria para Zahavi diluida; pues aquello que en el fondo hace Heidegger,
segun el investigador danés, no seria otra cosa que poner en practica esta modalidad no

objetiva de la reflexion.

éPero sucede esto asi? ¢éla distincion entre la fenomenologia reflexiva y la
fenomenologia hermenéutica se disuelve con este modo de acceso directo, reflexivo
pero no-objetivante, a la subjetividad? é¢Acaso depende esta distinciéon Unicamente de
la diferencia entre una reflexidon objetivante y otra no-objetivante? Y por ultimo: ¢la
conciencia pre-reflexiva y la vida factica comparten una misma acepcién de lo pre-tedrico
y un mismo modo de acceso?

10 Véase zAHAvI, D.: «How to investigate subjectivity: Natorp and Heidegger on reflection» en
Continental Philosophy Review, 36, 2003, pp. 155-176. Véase igualmente ADRIAN ESCUDERO, J.:
«Husserl, Heidegger y el problema de la reflexion» en Logos. Anales del Seminario de Metafisica,
46, 2013, pp. 47-75.

11 Véase HUSSERL, E.: Zur Phdnomenologie des inneren ZeitbewuBtsein, Husserliana X. Dordrecht,
Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966, p. 129. Véase asimismo zAHAvVI, D.: «How to investigate
subjectivity: Natorp and Heidegger on reflectiony, cit., p. 170.

65



ROCIiO GARCES FERRER
FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPOTESIS HERMENEUTICA DEL «<NEW HEIDEGGER».

Veamos qué ocurre si tenemos en cuenta lo dicho anteriormente. En el caso de la
«hipotesis fenomenoldgica», la reflexion necesita estar «motivada» por la auto-afeccidén
pasiva (y no intencional) de la subjetividad; esto es: la autoconciencia reflexiva ha de
presuponer una autoconciencia pre-reflexiva que garantice la auto-donacion inmediata
y evidente de si misma. En cambio, y a diferencia del planteamiento de Zahavi, la
transformacion hermenéutica de la fenomenologia, llevada a cabo por Heidegger en sus
primeros afios docentes en Friburgo, no toma como punto de partida esa dimensién pre-
reflexiva, pasiva y no intencional de la conciencia, ya que esta dimensidn pre-reflexiva
sigue siendo tedrica incluso en su delimitacién de lo pre-tedrico. Su interés es mds bien
otro: la experiencia factica y el sentido del ser de la vida factica como facticidad.

El proyecto de una hermenéutica de la facticidad resulta, por tanto, indisociable de la
transformacion pre-tedrica, disposicional —a saber: afectiva, situacional y mundana— y
ejecutiva de la intencionalidad de la vida factica. La intentio vital desborda asi el a priori
de correlacion intencional, circunscrito en Husserl al ambito tedrico-cognitivo de la
conciencia, y se manifiesta en el «acontecimiento (apropiador)» (Ereignis) mas originario
de la Umwelterlebnis o «vivencia del mundo circundante».?? Y ello sucede de tal suerte
que la intencionalidad posibilita al mismo tiempo la apertura del mundo, donde el sentido
acontece «de golpe» (in einem Schlag) como «significatividad» (Bedeutsamkeit), es decir,
sin necesidad de fundarse en la percepcidn. En este nuevo contexto, la «motivacion»
(Motivation) que precede al movimiento de lacomprensién e interpretacién hermenéutica,
y con ello a la «autointerpretacién» (Selbstauslegung),”® no surge de una auto-afeccion
evidente y pre-reflexiva, como pasaba con la autoconciencia reflexiva. Esa motivacion
emerge mas bien desde el interior de una «experiencia fundamental» (Grunderfahrung) y
se proyecta como «preconcepcién» (Vorgriff) en el horizonte de la situaciéon hermenéutica,
que es ademas historica.

Asi pues, la hipdtesis hermenéutica ad hoc que transformaria a radice la hipotesis
fenomenoldgica se podria enunciar asi: no hay una auto-donacion inmediata de si
mismo. Y precisamente en esta imposibilidad fundamental, en esa distancia (Da-sein) o
Differenz originaria que implica el diferir-se y el distender-se temporal de si mismo en una
posibilidad factica de si mismo como ser-en-el-mundo, precisamente ahi podemos situar

el «kmomento originario» de la hermenéutica. En otras palabras: no hay un momento

12 Véase HEIDEGGER, M.: Zur Bestimmung der Philosophie, Gesamtausgabe, Band 56/57. Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann, 1987, pp. 70 y ss.

13 En las lecciones del afio 1923, Heidegger define la «khermenéutica» como «autointerpretacion
de la facticidad» (Selbstauslegung der Faktizitdit). Véase HEIDEGGER, M.: Ontologie. Hermeneutik der
Faktizitdt, Gesamtausgabe, Band 63. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1988, p. 14.

66



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.04 PP. 59-68

originario que preceda a la «autointerpretacion» (Selbstauslegung) de si mismo; o lo que
esigual: no hay ninguna auto-referencia anterior al movimiento mismo de la trascendencia
hacia el mundo.

En consecuencia, la auto-afeccion implica siempre un movimiento extatico de hetero-
(auto-)afeccién. En todo caso, antes que de reflexion —ya que no hay nada tematico que
reflejar aqui mas que el movimiento extatico del sustraerse mismo de la presencia del
tiempo—, cabria hablar de una cierta reflexividad hermenéutica, entendida ésta como
el oblicuo referir a si desde el encontrarse (Sichbefinden) ya siempre fuera de si viviendo
en el mundo. La hipdtesis hermenéutica viene a coincidir en este punto, finalmente, con
la hipdtesis neurobioldgica. Pues segun constata Damasio cuando aborda el problema
del yo, no hay un acceso inmediato a si mismo desde si mismo, segun creia Descartes. Y
es que, como afirma el neurocientifico portugués, el presente nunca esta aqui, siempre
llegamos demasiado tarde a la conciencia: «The present is never here. We are hopelessly
late for consciousness».**

Referencias bibliograficas

ADRIAN ESCUDERO, J.: «Husserl y la neurofenomenologia» en Investigaciones
fenomenoldgicas, 9, 2012, pp. 173-194.

ADRIAN ESCUDERO, J.: «Husserl, Heidegger y el problema de la reflexién» en Logos. Anales
del Seminario de Metafisica, 46, 2013, pp. 47-75.

COLOMBETTI, G.: The Feeling Body. Affective Science Meets the Enactive Mind. Cambridge/
London: MIT Press, 2014.

DAMASIO, A.: Descartes’ Error. Emotion, Reason and the Human Brain. New York: Avon
Books, 1995.

DAMASIO, A.: Looking for Spinoza: Joy, Sorrow, and the Feeling Brain. Orlando: Hancourt,
2003.

HEIDEGGER, M.: Zur Bestimmung der Philosophie, Gesamtausgabe, Band 56/57. Frankfurt

am Main: Vittorio Klostermann, 1999.

HEIDEGGER, M.: Grundprobleme der Phdnomenologie (1919/20), Gesamtausgabe, Band
58. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1993.

14 DAMASIO, A.: Descartes’ Error, cit., p. 240.

67



ROCIiO GARCES FERRER
FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPOTESIS HERMENEUTICA DEL «<NEW HEIDEGGER».

HEIDEGGER, M.: Ontologie. Hermeneutik der Faktizitdt, Gesamtausgabe, Band 63. Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann, 1988.

HUSSERL, E.: Zur Phéinomenologie des inneren ZeitbewuBtsein, Husserliana X. Dordrecht,
Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966.

HUSSERL, E.: «Philosophie als strenge Wissenschaft» en Aufsdtze und Vortrdge (1911-
1921), Husserliana XXV. Dordrecht, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1987, pp. 3-67.

OSSWALD, A. M.: «Afeccién y mundo en los Manuscritos—C de Edmund Husserl» en Revista
de Filosofia, 39, 2014, pp. 101-119.

PETITOT, J., VARELA, F. J.,, PACHOUD, B. y ROY J.-M.: Naturalizing Phenomenology. Issues in

Contemporary and Cognitive Science. Stanford, California: Stanford University Press, 1999.

RATCLIFFE, M.: «The Phenomenology and Neurobiology of Moods and Emotions» en
GALLAGHER, S. y SCHMICKING, D. (eds.): Handbook of Phenomenology and Cognitive Science.
Dordrecht, New York, Heidelberg, London: Springer, 2010, pp. 123-140.

VARELA, F. J.,, THOMPSON, E. y ROSCH, E.: The Embodied Mind: Cognitive Science and Human
Experience. Cambridge: MIT Press, 1991.

WELTON, D.: The Other Husserl: The Horizons of Transcendental Phenomenology.

Bloomington: Indiana University Press, 2001.

WELTON, D. (ed.): The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University
Press, 2003.

ZAHAVI, D.: «Inner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness» en Welton, D.
(ed.): The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University Press, 2003,
pp. 157-180.

ZAHAVI, D.: «Husserl’s Intersubjective Transformation of Transcendental Philosophy» en
Welton, D. (ed.): The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University
Press, 2003, pp. 233-251.

ZAHAVI, D.: «How to investigate subjectivity: Natorp and Heidegger on reflection» en
Continental Philosophy Review, 36, 2003, pp. 155-176.

68



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

ANO 2 NUMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2015.i01.05

[pp.69-86]

Recibido: 31/05/2015

Aceptado: 20/06/2015
De una pobreza esencial
From an essential poverty

Guillermo Gémez Tirado

Universidad Complutense de Madrid

Resumen:

El propdsito del texto es cuestionar, a luz de la sentencia de Hoélderlin «Es koncertriert
sich bei uns alles auf’s Geistige, wir sind arm geworden, um reich zu werden», “si hemos
llegado a ser-pobres”. De cara a responder esta pregunta, distinguiremos el uso esencial
y habitual de la palabra “pobreza”. Para llevar a cabo este propdsito, nos centraremos
en la conferencia de Martin Heidegger Die Armut de junio de 1945, donde comenta la
sentencia de Holderlin. Finalmente, trataremos de dar una breve respuesta a la lectura
politica de Laocue-Labarthe sobre la conferencia, apoyandonos en la clarificacion del

significado esencial de “pobreza”.

Palabras Clave: Heidegger; Holderlin; pobreza; esencial; ser.

69



GUILLERMO GOMEZ TIRADO
DE UNA POBREZA ESENCIAL

Abstract:

The aim of this paper is to question, starting from the Holderlin’s sentence: «Es koncertriert
sich bei uns alles auf’s Geistige, wir sind arm geworden, um reich zu warden», “if we
have become to be essential poverty”. To answer this question, we will tell the differences
between the essential and regular using of the word “poverty”. In order to do this, we will
focus on the conference of June 1945 Die Armut by Martin Heidegger, where he discusses
the Holderlin’s sentence. Finally, we try to give a short answer to the politics lecture that
Laocue-Labarthe does for the conference, based on the clarification of the essential

meaning of “poverty”.

Keywords: Heidegger; Holderlin; poverty; essential; being.

1. Sapere Aude!

Hace mucho tiempo que el
pensar se encuentra en dique

seco.?

Asumamos que si hay, efectivamente, esta “sequia” del pensar, se debe a una falta de
atrevimiento, es decir, a no atrevernos, en absoluto, a un pensar® que se arriesgue; lo
cual quiere decir que se debe a la indecibilidad de quienes, dedicandose al pensar, o

” u

si se prefiere a “la filosofia” “al menos como coartada de su actividad”, no se entregan
a cierto modo de “estar-en-riesgo” que se nos presenta como una exigencia intrinseca
al pensamiento. Este estar-en-riesgo es aquello a lo que Rilke se referia en sus versos
improvisados* cuando escribia que «nos arriesgamos mdas que la propia vida, al menos
un soplo mas», pues en tanto que humanos «marchamos con ese riesgo». Que al pensar
le falte la audacia significa que renunciamos (si acaso podemos renunciar a aquello que

somos en cuanto tal, y de ello hablaba el poema de Rilke) a su propia esencia en la medida

1 Este articulo ha sido posible gracias a la financiacidén del Programa de Financiacién de la Universi-
dad Complutense de Madrid-Santander Universidades.

2 Heidegger, M.: Gesamtausgabe 9, Wegmarken. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann (en adelante,
los textos de Heidegger pertenecientes a la Gesamtausgabe se citardn como BGAR seguido del tomo
correspondiente, especificando el afio de edicion la primera vez que aparezcan), 1976, p. 315; en
la edicidn castellana: Hitos. Trad. Helena Cortés y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 2014 (en adelante
solo se especificaran las traducciones la primera vez, indicando en las subsiguientes la pagina de la
traduccidn), p. 260.

3 Cf. Ibidem, p. 314-315, trad. p. 259-260.

4 Los versos son citados por Heidegger en Wozu Dichter?, cf. GA 5, 1977, p. 274-275; ed. cast.
Caminos de bosque. Trad. Helena Cortés y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 1997, pp. 248-249.

70



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.05 PP. 69-86

en que relegamos de la nuestra. De este relegar (que no ya religar) resulta el vaciamiento
de lo pensado, o como lo expresa Heidegger, su «encontrarse en dique seco». Sin el
atrevimiento exigido por esta actividad, arrancamos al pensar su fuerza, le robamos su
seriedad y lo privamos de cualquier apice de solemnidad.

Ahora bien, el asunto del que se trata aqui no se deja vaciar sin mds. La pobreza, empero,
recoge una seriedad de la cual no podemos zafarnos; es un asunto quizds demasiado
serio como para que sea vaciado sin un alto coste. Coste humanitario, diriamos, o quizds
moral —sobre todo por dejar de hablar seriamente de ella, por no considerar el drama
gue se vive en pobreza—, pero ante todo, un coste en el pensar mismo. La pobreza se
resiste, incluso, a participar como tema en un congreso, y ello porque corre el riesgo de no
arriesgarse. Precisamente, esa resistencia constituye el hecho de una irreductibilidad de
la pobreza, haciendo que sea un asunto que no se deja vaciar; y si se resiste es porque el
coste en el pensar es demasiado alto para ser asumido por cualquier economia. Su precio
es no comprender nada de lo que significa ser-pobre, tanto en su sentido habitual como
en su sentido ontoldgico.

Y sin embargo, pese a todas sus resistencias, hela aqui como titulo, convirtiendo al
acto mismo de mi intitular en un gesto temerario, gesto que me lanzase a la palestra como
queriendo ser injuriado (o juzgado, como Juan Valjean, de Los miserables, al entrar en el
tribunal de Arras). ¢ Acaso tendria algo que decir de la pobreza, cuando no soy ni mucho
menos pobre?

Con todo, seamos, pues, conscientes de la temeridad que implica titular a una
ponencia “de una pobreza esencial”, dando a entender con ello que hay algo asi como
una pobreza que es esencial, esto es, que pertenece al ser, a la esencia del humano, y por
consiguiente, que el humano es pobre en cuanto tal. Temeridad desmedida, sobre todo
hoy, que aumentan las situaciones de precariedad. Sin embargo, si ha sido una temeridad
titular la comunicacion de este modo es porque con ello se pretende, de suyo, una
distincion del uso de esta palabra, es decir, que, en primer lugar, habra que diferenciar la

”u

pobreza esencial del uso corriente de “pobreza” “ese uso que guarda una correspondencia
o concordancia con cierta representacidn, con cierta imagen de lo que es un pobre”. Esta
distincion tampoco responde a una necesidad de disculparse por la temeridad, pues lo
temerario es, precisamente, distinguir dos horizontes de sentido fundamentalmente
distintos (y tan distintos, como que en esta distincién opera la diferencia ontoldgica) en
una palabra tan seria como “pobreza”. Pero ademas, la temeridad constituye la conditio
sine qua non para hablar de la pobreza. Su resistencia nos exige ser-temerarios, esto es,

estar-en-riesgo.

71



GUILLERMO GOMEZ TIRADO
DE UNA POBREZA ESENCIAL

Confiemos, al menos, en aquello que decia Victor Hugo:

«El grito de Audacia es un fiat lux. Es necesario para que progrese el
género humano, que encuentre en las cumbres de la sociedad lecciones
permanentes y altivas de valor. La temeridad deslumbra a la historia, y es
una gran luz para el hombre. La aurora es audaz cuando aparece. Intentar,
desafiar, persistir, preservar, ser fiel a si mismo, luchar cuerpo a cuerpo con
el destino, asombrar a la catdstrofe con el poco miedo que nos cause, ora
haciendo frente a los poderes injustos, ora insultando la victoria llena de
embriaguez, resistir y persistir, éstos son los ejemplos que necesitan los
pueblos; ésta es la luz que los electriza. El mismo formidable reldmpago
enciende la antorcha de Prometeo que el botafuego de Cambronne.»®

La misma audacia nos dirige a una conferencia de Martin Heidegger de junio de 1945
“fecha significativa para cierta lectura politica de la misma” titulada Die Armut, que fue
pronunciada a un pequefio grupo de estudiantes en la casa forestal del castillo Wildenstein
de Hause, y que fue publicada en el volumen 10 de los Heidegger Studien de 1994°. Desde
esta conferencia nos haremos cargo de la distincidon antes mencionada. Friedrich-Wilhelm
von Herrmann nos remite, ademas, en la nota editorial que la acompafia’, al Band 73 de la
Gesamtausgabe que fue publicado en 2013, concretamente a la serie de manuscritos de
1943 y 1945 que llevan como titulo Zu Ereignis V. Abschied. Eine Reihe von Manuskripten
zum Ereignis (1943-1945), alli encontramos las notas principales de la conferencia en
el manuscrito Hért die Sprache des Gesprdchs® y Die Armut® (aunque los temas de la
conferencia aparecen en toda esta quinta serie de manuscritos sobre el Ereignis).

La conferencia comenta una sentencia de Holderlin que, segun el propio Heidegger,
habria sido escrita para «un proyecto de ensayo sobre los periodos de la historia

occidental»®, la cual dice: «Todo se concentra en nosotros sobre lo espiritual, nos hemos

5 HUGO, V.: Los miserables. Trad. Nemesio Fernandez-Cuesta. Madrid: Debolsillo 2012, p. 741.

6 HEIDEGGER, M.: ,,Die Armut”, en Heidegger Studien, vol. 10, 1994, pp. 5-11. Manejamos también
la edicion francesa del texto editada por Philippe Lacoue-Labarthe con la traducciéon de Ana
Samardzija: La pouvreté (Die Armut). Strasbourg: Presses universitaires de Strasbourg, 2004. Existe,
también, traduccion castellana de esta edicion francesa: HEIDEGGER, M.: La pobreza (Die Armut).
Presentacion de Philippe Lacoue-Labarthe, trad. Irene Agof. Buenos Aires: Amorrortu, 2006. Sin
embargo, dado que la traduccion castellana no es directa del alemdn, aqui se citara el articulo desde
el original, traduciéndolo directamente al castellano.

7 Ibidem, p. 11.

8 HEIDEGGER, M.: GA 73. 1, 2013, pp. 703-712.

9 Ibidem, pp. 870-884.

10 HEIDEGGER, M.: ,Die Armut”, op. cit., p. 5.

72



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.05 PP. 69-86

vuelto pobres para llegar a ser ricos» («Es koncertriert sich bei uns alles auf’s Geistige, wir
sind arm geworden, um reich zu werden).

Dada la sentencia, lo que permanece todavia hoy en cuestion “esto es, que no se nos
da como un ‘algo’, “de esto a aquello’, sino como previo a ser “algo’, previo a concretarse
de cualquier modo”, y precisamente porque podemos decir que el pensar se encuentra en
dique seco, es si acaso hemos llegado siquiera a ser pobres; y en la medida en que “no nos
atrevemos a pensar”, la pobreza sigue in-pensada. Asimismo, aunque demos por supuesto
que Heidegger si piensa la pobreza, no forma parte de nuestra tesis o de la direccién
de este trabajo, averiguar si el hombre Martin Heidegger llegd o no a ser efectivamente
pobre, aunque si se asuma que penso lo in-pensado de la pobreza, aquello que permanece
siempre oculto “y debido a la falta de atrevimiento del pensar, no cuestionado” de manera
que atendiendo a su texto, podamos nosotros atrevernos a pensar. Lo que pertenece a
la cuestidon que nos ocupard aqui es, mas bien, si, cuanto menos, estamos vueltos hacia

dicho “llegar a ser-pobres”, y si, efectivamente, hemos llegado a serlo.

2. ¢{Qué es ser-pobre?
Heidegger, se pregunta:

«éQué quiere decir “pobreza”? ¢En qué consiste la esencia de la pobreza?
é¢Qué quiere decir “rico”, si solo llegamos a ser ricos en y por la pobreza?
“pobre” y “rico” conciernen, en sentido habitual, a la posesidn, al tener.
La pobreza es un no-tener, o sea, un carecer de lo necesario [Nétigen]. La
riqueza es un no-carecer de lo necesario [Nétigen], un tener mas alla de
lo necesario [Nétige]. La esencia de la pobreza, sin embargo, reposa en un
Ser [Seyn]. Ser [seyn] verdaderamente pobre significa: ser [seyn] tal, que no

carecemos de nada, salvo de [es sey denn] lo no-necesario [Unnétige].»*

¢Qué es, pues, ser-pobre? Parece que Heidegger haya jugado a ser trilero en un asunto

tan serio como la pobreza. Primero dice: “la pobreza es un no-tener, un carecer de lo

necesario”, y mas adelante, “ser pobre significa ser tal que no carecemos de nada, salvo

de lo no-necesario”. ¢De qué carecemos si somos pobres? ¢Qué significa “carecer”? A

este respecto, leemos en la conferencia: «Eso de lo que carecemos [el término aleman es

entbehren], nosotros no lo tenemos, sino que lo carente nos tiene a nosotros.» Carecer
» o«

tiene aqui el sentido de “echar de menos”, “echar en falta” en tanto que nos ha sido
privado. Privar no significa aqui, por su parte, substracciéon “todavia representable”, sino

11 Ibidem, p. 8.

73



GUILLERMO GOMEZ TIRADO
DE UNA POBREZA ESENCIAL

ausencia o falta estructural. Carecer significa: no poder ser de otro modo que “sin eso”
de lo que se carece. Lo que quiere decir es que, “eso de lo que se carece” nos tiene de tal
modo que nuestro ser (nuestra existencia) depende de ello, es decir, que pertenecemos
a aquello de lo que carecemos. Si “no-tengo” lo “no-necesario”, quiere decir que no me
“pertenece”, o sea, que lo “no-necesario” no es una posibilidad de mi existencia, sino
que por el contrario, yo soy perteneciente a eso mismo, es decir, soy de lo propio de lo
“no-necesario” y no al revés. No se trataria, entonces, de que el pobre “adquiriese” lo
no-necesario, sino de que ser-pobre es ser-de lo “no-necesario”. Por consiguiente, carecer
de lo no-necesario es no poder ser sin lo no-necesario, y por lo tanto, pertenecer a lo no-

necesario.

En este sentido, empero, podriamos hablar de que “eso de lo que carecemos” es “la
posibilidad de” cierto modo de existencia, esto es, el modo propio de ser de ese modo
de existencia al que se denomina ser-pobre. Pero entonces, hay que asumir que decir
“modo propio de” no significa que eso sea de mi propiedad (de la propiedad de aquel que
es de ese modo concreto), sino que “yo soy” (aquel que existe de ese modo concreto)
de ello. Entonces, “modo propio de”, significa “perteneciente a”, esto es, “carente de”, o
sea, privado estructuralmente de eso y en tal sentido dependiente (en cuanto al existir)
de ser “sin eso”. En este caso, y en la medida en que el peso ha basculado en el prefijo
aleman “un-", decimos: si “eso” esta, no soy. De ahi que antes haya dicho que el pobre
no adquiere en ninguln caso lo no-necesario, sino que él es en la medida en que carece, y
que carece de ello.

Segun vemos, la distincidn radica en que ser-pobre no es una cuestidon que se pueda
medir, sino que el fendmeno originario de la pobreza pertenece a la existencia misma del
ser que somos cada vez nosotros mismos, en otras palabras, el humano es pobre, o al
menos puede llegar a serlo “y esto tendra que verse aclarado a lo largo de la exposicion
aunque no se trate explicitamente” en la medida en que esta-vuelto-hacia ese modo de
ser. Este uso, digamos, esencial de la palabra “pobreza” ha abandonado el ambito de la

Ill

representacion, de modo que esta tanto o mas lejos del “rico”, del “pudiente”, aquel que

Ilt

posé muchos bienes, etc., como del “pobre”, del “indigente”, del “precario”. Este “haber
abandonado” el modo de la representacion es perceptible en la lectura de la cita anterior
cuando Heidegger dice: «La esencia de la pobreza, sin embargo, reposa en su Ser»*?,
Que reposa, quiere decir, que para comprender aquello que la pobreza es en cuanto tal,
debemos cuestionar su sentido de ser y no alguna de las formas como la pobreza se ha

venido dando, ni tampoco el modo como habitualmente se entiende la pobreza, esto

12 idem.

74



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.05 PP. 69-86

es, se usa el término. Ahora bien, el uso habitual, obviamente, deriva de esta esencia,
de ahi que en la “definicion habitual” se encuentren, también, las palabras “carecer” y

“necesario”*3.

2.1. Aquello de lo que carece el ser-pobre.

El término que se utiliza para hablar de eso de lo que carece el pobre, el que es por su
ser pobre, es das Unnétige. La raiz de esta palabra alemana es Not, que significa aquello
que nos apremia, esto es, lo que debe ser satisfecho primeramente, con urgencia, y casi
dirilamos que a cualquier precio. En otras palabras, el significado de la palabra alemana
Not, tal como esta usado aqui (y debera notarse que mas adelante se abandonara este uso,
y se podria decir, por ser aiin demasiado habitual), refiere a la coaccion. Efectivamente,
algo que nos apremia, que nos urge, nos “coacciona” a satisfacerlo, a cumplirlo. Ejemplo
de ello serian las necesidades vitales basicas, o en nuestro mundo de estrictos horarios,
una cita concertada. Sin embargo, el mejor ejemplo de coaccion del que hoy tenemos
noticia no viene dado por aquello que “nos viene dado”, como serian esas necesidades
basicas (aunque sin duda ellas si serian algo perteneciente a lo que de algiin modo “nos
urge satisfacer a toda costa”), sino de aquello que queremos. Se trata, por otro lado de
un tema “cldsico” en los textos de Heidegger, pero que ahora debe ser tomado en una

13 Por otra parte, y al hilo de otro trabajo que esta pendiente de publicacién y que constituyé en
gran medida el tema del Trabajo de Final de Master presentado en la Universidad Complutense de
Madrid en septiembre de 2014, esta aclaracién de “pobreza”, o llamada a la atencidon de lo dicho en
el término pobreza, es incomprensible sin entender el sentido de ser de la Kehre. Lo que se efectia
en la frase citada anteriormente, pero hay otros ejemplos diseminados por los textos de Heidegger
(por ejemplo, GA 7, 2000, p. 148-149; ed. cast. Conferencias y articulos. Trad. Eustaquio Barjau.
Barcelona: Ediciones del Serbal, 1994, p. 128-129), es precisamente ese giro hacia el pensar del
ser. No esta aqui tematicamente expuesto “quizas, dicha tematizacion le fuese imposible al propio
Heidegger debido al sentido mismo de la Kehre en cuanto tal, aunque la encontramos sefialada
en la conferencia Vom Wesen der Wahrheit” pero si se encuentra facticamente dado. Por ello, la
exigencia se da en esa frase, y consiste en que a partir de ella hay una petitio principii sin la cual
nada de lo que va a seguir en el texto se comprende. Esta peticion se formularia, por ejemplo: “no
tomar nada del pensar representativo como fuente de legitimidad del pensar que pregunta por el
ser”. Esta peticion de principio se acepta en la medida en que se haya asumido el riesgo que implica
pensar de este modo. El riesgo se intuye ahora como el abandono de cierta “zona de confort” dada
por el pensar representativo; pensar, 0 mas bien, comprension que se da en imagenes y que, de
una u otra manera, alcanza la posibilidad de ser medido y calculado, esto es, dominado (sacado,
aparentemente, del riesgo). Dar ese giro es “arriesgarse mas que la propia vida, al menos un soplo
mas”. De lo que se ha dicho hasta aqui se puede deducir que dar ese giro, esto es, asumir estar-
en-riesgo, significa también atreverse a pensar y por consiguiente, estar a un paso de comprender
la esencia del ser-pobre, de manera que se pueda atender a la cuestidon de si hemos llegado hoy a
ser-pobres.

75



GUILLERMO GOMEZ TIRADO
DE UNA POBREZA ESENCIAL

consideracion singular enlazandolo con lo que significa este “carecer de” y asi “ser-de-lo-

propio-de”, o sea “pertenecer-a”.

«El querer aqui citado es la autoimposicion, cuyo propdsito ya ha dispuesto
el mundo como la totalidad de objetos producibles. Este querer determina
el ser del hombre moderno sin que al principio sea consciente de su alcance,
sin que sepa todavia hoy a partir de qué voluntad, en cuanto ser de lo ente,
es querido ese querer. El hombre moderno se revela en ese querer como
aquel que en todas las relaciones con todo lo que es y, por tanto, también
consigo mismo, se alza como el productor que se autoimpone y eleva ese

alzarse al nivel de un dominio incondicionado.»**

La Not, aquello que apremia, o dicho de otro modo, la necesidad, por consiguiente,
estd en conexion con el Wollen, el querer, la voluntad. Y ello porque el querer como
voluntad implica una autoimposicion. Quiere decir que en la medida en que todo querer
es de un “yo” que quiere, ese “yo” impone a todo surgir no ser de otro modo que como su
querer, esto es, que como dictamine su querer. Pero en ese mismo sentido, se ve impuesto
a si mismo. No es una imposicidn gratuita, por otra parte, sino que el autoimponerse
pretende dominar incondicionalmente todo, esto es, también el modo como él mismo
es, es decir, como él surge. Esta pretension-de-dominio es, por asi decir, la fuente de
donde surge aqui la Not, lo que apremia, aquello que se debe satisfacer con urgencia.
Ahora bien, nétese que eso que apremia, siempre que el querer sea el modo imperante
de estar en el mundo (como podriamos decir que ocurre hoy), es todo. Por consiguiente,
si permanecemos envueltos en tal “pretension-de-dominio”, o dicho con Heidegger, en tal

querer, todo nos coacciona.

El pobre carece de lo Unnétige. No obstante, no significa que el pobre “tenga” lo
apremiante, pues aqui carecer no significa “no-tener al modo de lo que se adquiere o
no se adquiere”, sino que carecer refiere, como se vio mas arriba, a una pertenencia en
el sentido de “pertenecer-a”, es decir, que el carecer en cuanto a la “esencia de algo” (tal
como se estd empleando la palabra), es equiparable a pertenecer (también en el sentido
esencial del término). Por consiguiente, lo “carente” aqui habla de una falta estructural
de algo?®, en este caso, de lo Unnétige. Luego, si el pobre carece de lo Unnétige es porque

pertenece a lo no-apremiante. Y segun se ha podido ver, lo que apremia es lo que coarta,

14 GA 5, 1977, p. 288; trad. p. 260.

15 Entendiendo, por supuesto, que toda “falta estructural” refiere a una estructura que sin dejar
de ser en ningln caso ontoldgica, consiste en una ausencia. Siguiendo el hilo de la aclaracidn del
término “carecer”, se trata, efectivamente, de que si “eso” de lo que se carece es, se da, entonces,
aquel ser que carece de ello no se da.

76



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.05 PP. 69-86

luego aquello de lo que carece (pertenece) el pobre es de lo no-coactivo. ¢ Qué significa
“no-coactivo”? Lo que no urge, lo no-urgente. Si no me siento coaccionado por algo, es
porque ello no me incide en tanto que necesidad. En otras palabras, “aquello” que no me
genera coaccion, me resulta inncesario (Unnétige). «Lo no-necesario [Unndétige] es lo que
no viene de lo apremiante, de lo coactivo, sino de lo libre»®, Si se ha necesitado explicitar
el sentido de Not, es porque debe quedar claro que aquello a lo que pertenece el pobre
es justo lo opuesto a la Not. Luego en definitiva, el pobre no pertenece a la pretension de
domino, a la autoimposicion, es decir, el pobre “no-quiere” en la medida de la dominacion.
Entonces, éa qué pertenece el pobre en cuanto a su ser? Justamente, a “lo otro que la
Not”. éQué es lo otro que la Not? Lo otro-que la Not es lo libre. El ser-pobre carece de lo
Unnétige, esto es, “de lo otro que la Not”, y a ello pertenece; luego, el ser-pobre pertenece
alo libre.

2.2. Aquello a lo que pertenece el ser-pobre.

¢Qué significa aqui “lo libre”? En el uso habitual, “lo libre” refiere al ambito de la libertad.
Asi, por ejemplo, decimos que “somos libres”, que “estamos en libertad”, cuando no hay
una “censura” para nuestro querer, es decir, cuando nuestra accion no estd sancionada
salvo, quizas, por el principio rector de esta comprensién de la libertad “mi libertad
termina donde empieza la del otro”. Decimos: soy libre cuando hago lo que quiero sin
sobrepasar la libertad del otro (el “hacer lo que quiera” del otro). En esta “definicion”
habitual, entraria cualquier accién cotidiana regida por su utilidad. Ahora bien, queda auln
pendiente preguntarse por aquello en lo que consiste dicho @mbito en cuanto tal.

Segun lo anterior, este ambito queda constituido como aquel en el que podemos
lo que queremos. Asi, la significacion de la “libertad” queda referida al poder. En este
sentido, se entiende que hay cierto individuo “al que facilmente se llamara sujeto” que
puede aquello que quiere, es decir, que su voluntad es suficiente para la realizacidon de un
efecto, teniendo en cuenta que aquello que quiere tampoco le viene dado, sino que él
mismo lo decide, es decir, quiere quererlo. A su vez, aquello que quiere no es, en principio,
la accidn que requiere ese querer, sino precisamente su efecto. En otras palabras, lo que
quiere es cierto “para que” de su accidén, o dicho de otro modo, quiere su accion en la
medida de su utilidad?. De este modo, en el uso habitual se entiende que voluntad y

16 HEIDEGGER, M.: , Die Armut”, op. cit., p. 8.

17 «Solo se conoce el actuar como la produccién de un efecto, cuya realidad se estima en funcién
de su utilidad» (GA 9, p. 313; trad. p. 259), y precisamente, si Heidegger puede hablar asi es porque
el “actuar” conocido estd determinado por el modo imperante de estar en el mundo, esto es, por
el querer.

77



GUILLERMO GOMEZ TIRADO
DE UNA POBREZA ESENCIAL

decision se copertenecen en la medida en que ambas refieren al poder, a aquello que se
puede, y ambas dan cuenta del como del ambito de la libertad. En otras palabras, en el uso

habitual, “lo libre” refiere a la libertad entendida en tanto que poder.

El poder, en este caso, queda referido, a su vez, a un individuo del que se dice que
“esta en lo libre”, que “es libre”, o que “tiene libertad”, en relacidn al alcance especifico
de su poder, esto es, de aquello que puede hacer —obviamente, no “todo” lo que puede
hacer, sino aquello que queriéndolo, puede hacerlo efectivamente. Del individuo “libre”
(en sentido habitual) decimos, entonces, que no estd, en principio, “atado a nada”, es
decir, que puede hacer todo aquello que pueda hacer -y ahora si nos referimos a todo lo

que efectivamente pueda hacer.

n

En la comprension habitual “en la escucha habitual de ‘lo libre'” todavia pervive el
modo de comprension de la representacion. La consideracidon del individuo como un
“ente en lo libre” se ha denominado como la autonomia del sujeto, lo cual significa que se
entiende que dicho individuo no depende, en general, de nada salvo de si mismo “siendo
ese ‘si mismo’ el topos desde donde se da su querer”. Que “no depende de nada salvo de
si mismo” significa que “puede hacer todo aquello que pueda hacer”; y ello implica que el
individuo asi determinado puede quererlo todo. Ahora bien, ya vimos que esta situacion
se aleja completamente de aquel que es por su ser pobre, ya que encontrarse envueltos
en el querer (que lo quiere todo), implica que todo nos coacciona. Se ve, entonces,
como la autonomia del sujeto —referida a la posibilidad de su querer— no consiste en una
liberacion, sino en la mas férrea atadura, hasta el punto de que en el reclamo de la misma,
elindividuo llega a tornarse “soga al cuello de si mismo” (al menos mientras el modo como
se llegue a comprender la “autonomia” sea dependiente de la representacion). En otras
palabras, aqui la posible independencia del individuo es una “mera representacién” del
modo como efectivamente se comporta en el mundo. Este “modo de comportamiento”
no esta determinado por la mas alta independencia “como se podria concluir desde la
representacion” sino, al contrario, por la mds elevada dependencia. Como se pudo ver
antes, la dependencia es hacia el todo en la medida en que el querer sigue siendo, aun
llamando a todo esto “libertad” o “autonomia del sujeto”, el modo imperante de estar en
el mundo.

Toda vez que desde el comienzo se ha pedido, como petitio principii, el abandono del
“pensar representativo” (que strictu sensu no es pensar) por un pensar que se arriesgue,
aquello que sea “lo libre” exige todavia audacia. Este atrevimiento consiste en asumir

,

que “lo libre” no es aqui “lo que podemos o no hacer”, y por consiguiente, que se tendra

78



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.05 PP. 69-86

que distinguir un uso esencial de eso de “lo libre”*8. En la conferencia, se dice que «es
lo indemne, lo preservado, lo que se sustrae de toda utilidad.»* Precisamente, estar de
alguna manera en “lo libre” significa estar en un ambito en el cual se ha abandonado toda
pretension de utilidad, es decir, la pretensidn de alcanzar algin efecto. En otras palabras,
se abandona el querer. Sin embargo, si el querer es algo constitutivo del humano?, mas
alla de la circunstancia de su imposicion como modo de comportamiento, no se puede
asumir que el querer sea extirpado sin mas. De ser asi, querriamos decir, al menos con
Heidegger, que intentamos dejar de ser humanos. No obstante, de lo que se trata es
de dejarnos-ser humanos. Por consiguiente, esta sustraccién de la utilidad implica una
renuncia a todo querer en la forma misma de un guerer. Dicho de otro modo, queremos el

no-querer, esto es, segun lo visto mas arriba, la no-autoimposicion.

La renuncia a la autoimposicion es, por asi decir, lo que esencialmente significa “lo
libre” en tanto que ambito donde se da libertad. Pero lo que dice esa renuncia a la
autoimposicion no puede escucharse en lo que la palabra “autoimposicion” refiere
significativamente, sino que hay que atender a lo que en ella, a pesar de todo, habla. No
obstante, no quiere decir que lo dicho hasta aqui no sea valido, sino que el fendmeno de la
misma debe hacerse ver todavia, y ello porque la autoimposicion refiere en primer término
al como del desvelamiento de lo ente en su totalidad, esto es, dicho con Heidegger, a la
verdad. Efectivamente, la verdad y la libertad estdn esencialmente conectadas?. Basta
esta indicacion para entender que la pretension-de-dominacion significa, explicitamente,
que la autoimposicidn esta referida al como de la apertura, esto es, al modo como en
cualquier caso se llega a “conocer” ente alguno. Si el querer es el modo imperante de
comportamiento, esto quiere decir, que la aperturidad esta determinada por la pretensién
de dominar lo que aparece. La interpretacion de aquello que se dé estara, entonces,
predeterminada por la posibilidad de predictibilidad, o dicho de otro modo, aquello
que se querra “hacer ver” no sera, en principio, el fenémeno de lo que aparece, sino la
posibilidad de predecir a partir de lo aparecido mismo. Pero en este sentido, el fenédmeno

18 No se ha abandonado, por otra parte, la distincion del uso esencial de la palabra “pobreza”, es
mas, precisamente en la medida en que se debe solicitar una distincidn de la misma naturaleza, nos
encontramos en camino hacia la distincion efectiva que se pretende aqui.

19 Heidegger, M.: , Die Armut”, op. cit., p. 8.

20 Que el querer es algo constitutivo de lo humano debe haber quedado claro segun lo anterior, aun
cuando no ha sido tratado explicitamente en la argumentacion. Pues no podriamos decir, de no ser
asi, que el querer se ha impuesto como modo de comportamiento si previamente no es un modo de
comportamiento del humano, o dicho de otro modo, si no es algo constitutivo.

21 Cf. Vom Wesen der Wahrheit GA 9, pp. 187-202; trad. pp. 159-171; concretamente, los apartados
4y5, «La esencia de la libertad» y «La esencia de la verdad», pp. 187-194; trad. pp. 159-164.

79



GUILLERMO GOMEZ TIRADO
DE UNA POBREZA ESENCIAL

de lo que aparece queda oculto, encubierto por el modo de desvelamiento? que llega a
cierto “hacer ver” de lo ente bajo cuya forma se adquiere, ante todo, sequridad o certeza
-la cual, no obstante, estd atravesada por cierta arbitrariedad como consecuencia de ser
“efecto” del modo imperante de comportamiento antes mencionado?.

La renuncia, por su parte, no deja de ser cierto querer, ahora bien, aquel que
precisamente quiere no-querer?. Dicho de otro modo, renunciar a la autoimposicién
significa querer la no-autoimposicion, donde la marca del “no” ya no refiere a una mera
“negacién” de la autoimposicion (que seria otra forma de autoimposicion), sino al giro
necesario para comprender lo que significa esencialmente libertad; «la libertad es el dejar
ser ex-sistente que desencubre a lo ente»?, donde ese dejar-ser (Seinlassen) significa
«meterse en lo ente»?®, «dejarle a lo que se presenta su estar presente y no afiadir nada
mas ni interponer nada»?. Este “meterse” significa lo mismo que aquel «marchar con
el riesgo» del poema de Rilke, y por consiguiente, «la esencia de la libertad, vista desde
la esencia de la verdad, se revela como un exponerse en el desocultamiento de lo ente
como tal.»*® Exponerse mienta aquello que ocurre cuando uno se arriesga mds que la
propia vida, que lejos de significar una pérdida, implica la posibilidad de asegurar. Sin
embargo, este asegurar “en la medida en que se haya entendido lo que hasta aqui se ha
ido diciendo” ya no podra comprenderse a partir de la representacion de la seguridad
de una fortaleza, por ejemplo. Asumida la exposicion —incluso la sobre-exposicion” de
este “arriesgarse mds que la propia vida”, ya no cabria ninguna “pdliza de seguros”, pues

ninguna compafiia “aseguraria” nada, ya que desde el momento en que se pueda decir

22 Sin entrar plenamente aqui, se trata del modo de la aletheia que impera en la técnica moderna,
cf. Die Frage nach der Technik, GA 7, pp. 5-36; trad. pp. 9-37.

23 Cf. MARTINEZ MARZOA, F.: Polvo y certeza. Madrid: Abada Editores, 2014.

24 Este querer el no-querer, que puede ser caracterizado a partir de pensar audazmente la esencia
de lalibertad, expresa, en cierto sentido, el dicho popular sobre el ser-rico: “no es mas rico quien mas
tiene sino quien menos necesita”. En cierto modo, este dicho estd pensando la ensefianza que trae
la distincidn que aqui se pretende realizar, y ciertamente, el lema de Holderlin queda perfectamente
expresado en él. El hecho de que la renuncia se venga entendiendo como una posibilidad factica,
apunta la idea indicada mas arriba “como de pasada”, de que el humano es un ser-vuelto-hacia el
ser-pobre.

25 GA 9, p. 192; trad. p. 163.
26 Ibidem, p. 188; trad. p. 159.
27 idem, nota b de 1943.

28 Ibidem, p. 189; trad. p. 160.

80



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.05 PP. 69-86

que estamos facticamente en tal asegurar, “marcharemos con el riesgo”?, y este tampoco
podra ser representado “no entrard en ninguna tabla de compensaciones”.

El ser-pobre pertenece a lo libre en la medida en que eso “libre” es liberante, esto
es, libera; «“liberar” significa, original y propiamente: preservar, dejar a algo reposar en
su propia esencia protegiéndolo»®. “Preservar”, “reposar”, “descansar sobre la esencia”,
son modos de decir el asegurar, que ya no refiere a esto o aquello, sino al ser de lo dado. O
dicho de otro modo, liberar —liberarse—significa atenerse a lo dado en cuanto tal, es decir,
al darse mismo de lo dado, permitiendo que lo dado llegue, “sin intervencion”, a darse.
Precisamente, esto es lo otro-que el querer en tanto que pretension-de-dominio (aquel
querer que toma su fuente de la Not). Si, efectivamente, estamos vueltos hacia el ser-
pobres, esto es, si es una posibilidad factica que lleguemos a ser-pobres, el “hacia donde”

dicho “estar vueltos hacia” es esta renuncia, este querer el no-querer.

Asi, dice Heidegger: «Lo liberado es lo dejado en su esencia y guardado de cualquier
coaccion de lo apremiante»®!. No obstante, este “resguardar de la coaccion” implica
invertir la comprension del sentido de la “necesidad” en tanto que apremiante (Not),
tornandola hacia lo necesario, y entendiéndola ahora como lo inapelable. «La necesidad
[Notwendigkeit] solamente reina en la libertad y en su cuidadoso [en el sentido de
preservar] liberar»®?. Atendiendo a esta redireccion del sentido de las palabras “libertad”
y “necesidad”, comprendemos que no son opuestas, sino que la libertad preserva la
necesidad, es decir, aquello que no debe no ser, y que debiendo ser, no debe nada, no
coacciona a nada, es decir, es no-necesario, no-apremiante. Asi, dice Heidegger: «la
libertad es la necesidad en la medida en que lo liberante es lo no-necesario no obligado
por lo apremiante.»3 Por consiguiente, ser-pobre significa no carecer de nada salvo de lo
libre-liberante (lo no-necesario), es decir, llegar a ser-pobre significa llegar a pertenecer a
lo libre («mantenerse en relacidn con lo liberante»®).

Segun lo visto hasta aqui, “llegar a ser-pobre” consiste en efectuar un giro respecto a
la comprension efectiva del sentido de las palabras “libertad” y “necesidad”, pero que no
consistiria en una mera reflexion sobre ello, sino en la realizacion factica de aquello que

puede escucharse en estas palabras, esto es, el ser “que ellas hacen ver en la medida en

29 Heidegger ha desarrollado en parte esta idea en el texto Wozu Dichter? ya citado; cf. GA 5, pp.
269-320; trad. pp. 241-289.

30 HEIDEGGER, M.: ,,Die Armut”, op. cit., p. 8.
31 idem.

32 idem.

33 Ibidem, p. 9.

34 idem.

81



GUILLERMO GOMEZ TIRADO
DE UNA POBREZA ESENCIAL

que nos atrevemos a pensarlas” de lo que aparece. Esta realizacién no es otra cosa que
“estar dispuesto a” pertenecer a lo que ellas dicen, es decir, estar dispuesto a decidirse a
la renuncia (o dicho de otro modo, a abandonarse al querer el no-querer). En el caso del
que por su ser es pobre, a “eso” a lo que se abandona es a la libertad, alli donde reina la
necesidad. Pero este “alli donde” no seria un mero lugar, un lugar mas entre otros, sino el
lugar al que de suyo se pertenece.

Recogiendo ahora el motivo por el que empezamos, “pobreza”, en su uso esencial,
no refiere a la representacion de la precariedad, sino al modo de ser que podemos llegar
a ser si nos abandonamos (nos dejamos-ser) a la libertad, pues ser-pobres significa no
carecer de nada salvo de lo no-necesario. Segun vimos, el carecer de lo no-necesario
expresaba el sentido de pertenecer a lo libre, esto es, ser-de-lo-propio-de la libertad. A ello
lo llamamos, estar en el reino de la necesidad (Notwendigkeit) —de lo que tiene que ser,
y que debiendo ser, no debe nada—, es decir, en el dejar-ser a lo ente lo que es, sin afiadir
nada. Ahora bien, aunque, por lo dicho aqui, se comprende que ser-pobre es un modo de
ser del humano, y por lo tanto, algo que es, ello no significa que se dé efectivamente. Pues
aunque el humano estd vuelto hacia ese modo de ser, puede no serlo. Por lo tanto, llegar
a ser-pobre depende de cierta decision orientada al estar dispuesto a arriesgarse mds
que la propia vida. Segun lo Ultimo que se vio, solo asi se llega a pertenecer a la libertad
fdcticamente.

3. ¢Acaso nos hemos vuelto pobres para llegar a ser ricos?

Al lugar al que de suyo se pertenece, se lo llama hogar. En aleman, la palabra es algo mas
compleja, y al lugar al que de suyo se pertenece se lo llama Heimat®*. “Tener hogar”, por su
parte, no significa “poseer” este lugar, sino que dice justamente lo que la palabra “Heimat”
y “hogar” dicen ya de suyo: pertenecer-a. Asi, “tener hogar” significa “pertenecer-a”.
A su vez, vimos que “pertenecer a” es “ser-de-lo-propio-de”, y que a ello también lo
llamamos “carecer”. En principio, se ha intentado “hacer ver” qué es ser-pobre a partir
de distinguir su uso esencial. Sin embargo, también se ha indicado que “llegar a serlo”
implica fdacticamente a cada uno, y ello porque siempre podemos negarnos a la libertad.
Sin embargo, esta negativa no anula ese reino de la necesidad, sino que la libertad permite
que se dé esa negativa, esto es, que haya efectivamente, decisidon. Heidegger da cuenta

35 Cf. »Heimkunft/An die Verwandten«, GA 4, 1981, pp. 9-31; ed. cast. Aclaraciones a la poesia de
Hélderlin. Trad. Helena Cortés y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 2009, pp. 11-36.

82



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.05 PP. 69-86

de este fendmeno en la frase «frei sei nur ein Mensch, der eine Heimat hat (solo es libre
el hombre que tiene hogar).»*

Pero, si hemos puesto en juego algo asi como la “decision”, quien se “niegue” a la
libertad -esto es, quien, ante todo, se comporte segin el modo del querer en el sentido
de la pretension-de-dominio-, itendrd Heimat? Esta interpretacidn seguiria primando la
representacion de lo que la frase dice. Pero, abandonada esa interpretacion, la frase de
Heidegger mienta el ser mismo del humano. No hay, en ella, propiamente un condicional,
sino una constatacion. La interpretacion seria: todo humano “tiene” hogar. Ahora bien,
este “tener” no dice, como se ha visto, una posesion, sino una pertenencia. Entonces, la
frase dice: “solo es libre el hombre que pertenece a un hogar”. Pero, éno habia que decidir
esa pertenencia? Formulada de ese modo, sigue estando del lado de lo representativo,
pues lo que se decide no es pertenecer o no, sino asumir que se pertenece -de ahi que para
hablar de ese “llegar a ser-pobre” nos refiramos siempre a una renuncia.

“Quien es libre pertenece a un hogar”. En el hogar estamos “a buen recaudo”, estamos
resguardados en la acogida de lo familiar. Ahi crece el asegurar fundado en el arriesgarse
en tanto que la condicién de posibilidad de esa pertenencia al hogar es la libertad, esto
es, el estar dispuestos a “arriesgarse mas que la propia vida”. En el hogar se da, pues todo,
sino afladidos. En otras palabras, en el hogar no nos falta de nada. Estar “en casa”, significa
“nadar en la sobre-abundancia”.

Segun lo que se ha podido ir viendo, équé puede ser “ser-rico”? ¢ Acaso se encuentra
tan alejado del ser-pobre como el indigente lo esta del pudiente? Tan solo volviendo a caer
en la representacién se podria llegar a una conclusién como esta. Segun la distinciéon que
se ha llevado a cabo, pobreza esencial significa no carecer de nada salvo de lo no-coactivo,
es decir, pertenecer a lo libre-liberante. Esta pertenencia, que en Ultimo término implica
tener (de nuevo, pertenecer a, ser de lo propio de) un hogar, que significa, a su vez, dejar-
ser a lo ente lo que es y, por consiguiente, que reina la necesidad (Notwendigkeit). Por lo
tanto, pobreza esencial significa pertenecer a la sobre-abundancia del Ser, pues no habra
otra carencia que lo apremiante. En este sentido, ser-pobre es en si mismo ser-rico, ser
en la abundancia. Por ello, la sentencia de Holderlin dice que “nos hemos vuelto pobres
para llegar a ser ricos”.

«Cuando la esencia del hombre estd propiamente en la relacion del Ser liberante con
el hombre, es decir, cuando la esencia humana carece de lo no-necesario, entonces el
hombre se ha vuelto pobre en sentido propio.»*’

36 GA73.1, p. 729.
37 HEIDEGGER, M.: ,Die Armut”, op. cit., p. 9.

83



GUILLERMO GOMEZ TIRADO
DE UNA POBREZA ESENCIAL

Ahora bien, énos hemos vuelto pobres? éDe qué depende el “llegar a ser-pobre”?
¢Qué es esa decision?, iqué ese abandonarse, ese renunciar a la pretensién-de-dominio?
Volviendo a la sentencia completa que comenta Heidegger en la conferencia, encontramos
la respuesta. Dice Holderlin: «En nosotros todo se concentra sobre lo espiritual». De
lo que depende que lleguemos a ser pobres es de que todo se concentre en nosotros
sobre lo espiritual. Sin embargo, tampoco ahora debemos caer en la representacion, pues
lo espiritual no responde a ninguna de las conceptualizaciones tradicionales. No es la
oposicion al cuerpo, ni a lo material, ni tampoco es lo absoluto, sino que Heidegger insiste
en que lo espiritual es una relaciéon del humano con aquello que lo rodea, que esta mas
alla de la relacidn “sujeto-objeto”. Heidegger se vale del modo como el propio Holderlin
habla de lo espiritual para aclarar que se trata, efectivamente, de una relacién sublime,
es decir, una relacion “profunda” con aquello que nos rodea; una relacién que se aleja
de lo representable, de tal modo que imposibilita que la mera representacion de eso con
lo que nos relacionamos dé cuenta del como de esta relacion, y asi de lo que nos rodea.
Dicha relacién consiste en eso que con Heidegger llamamos Ser. Que “todo se concentre

I»

en nosotros sobre lo espiritual” quiere decir que estamos en la relacién con el Ser,

congregados en esa relacion del Ser con la esencia del humano -esto es lo que significa

|ll

en su uso esencial “nadar en la sobre-abundancia del ser”. Esta relacién, podriamos decir,
consiste en que somos el ente que se pregunta por el ser, que se pregunta “équé es ?”.
Pero, éiacaso se ha llegado a entender, siquiera, en qué consiste la relacion del Ser con la

esencia del humano3®?

38 Pensar esarelacion seria enfrentarse al Ereignis: «La mutua pertenencia [Das Zusammangehoren]
de hombre y ser a modo de provocacion alternante [Herausforderung], nos muestra
sorprendentemente cerca, que de la misma manera que el hombre es dado [vereignet] al ser, el
ser, por su parte, ha sido atribuido en propiedad al hombre [das Sein aber dem Menschenwesen
zugeeignet ist]. En la com-posicidn [Ge-Stell] reina un extraiio modo de dar o atribuir la propiedad
[Vereignen und Zueignen]. De lo que se trata es de experimentar sencillamente este juego de
apropiacién en el que el hombre y el ser se transpropian reciprocamente, esto es, adentrarnos
en aquello que nombramos Ereignis [einzukehren in das, wir das Ereignis nennen]. La palabra
Ereignis ha sido tomada de la lengua actual. Er-eignen significa originariamente: asir con los ojos,
esto es, divisar, llamar con la mirada, a-propiar. La palabra Ereignis, pensada a partir del asunto
indicado, debe hablar ahora como palabra conductora al servicio del pensar. Pensada como palabra
conductora, se deja traducir tan poco como la palabra conductora griega, /égos, o la china, Tao.
La palabra Ereignis ya no significa aqui lo que en otros lugares denominamos como algun tipo de
acontecimiento, algo que sucede. La palabra se utiliza ahora como singulare tantum. Lo que nombre
acontece solo en la unidad, esto es, ni siquiera en un nimero, sino de modo Unico.» (GA 11, 2006,
p. 45; ed. cast. Identidad y diferencia. Edicion bilingiie. Trad. Hele Cortés y Arturo Leyte, Barcelona:
Anthropos, 1990, pp. 85-87). Las consideraciones sobre ello quedan, obviamente, fuera de este
texto.

84



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.05 PP. 69-86

Si “llegar a ser-pobre” depende de que nos hayamos entregado a dicha relacion, y la
pregunta acerca de si lo somos nosotros estd dirigida a nuestro tiempo, es obvio que la
respuesta es no. No hemos llegado a ser pobres porque ni siquiera sabemos entender
la relacién del Ser con la esencia del humano. Pero que la respuesta sea “no” deberia,
cuanto menos, preocuparnos. Pues responder “no”, significa que de ningiin modo nos
encontramos en la sobre-abundancia, y por consiguiente, estamos en la precariedad.
Mds arriba deciamos que el modo imperante de comportamiento es el querer en tanto
gue pretensidon-de-dominio. Esto significa que estamos en la coaccién y no en la libertad,
y ello no porque tengamos aun que “luchar” por ella, sino porque no nos atrevemos a
asumirla. Esta falta de atrevimiento tiene un alto coste que se vive hoy como los distintos
dramas humanitarios. Somos esencialmente pobres, pero no lo hemos asumido; y quizas,
solo asumiéndolo, los “dramas humanitarios” (las situaciones de precariedad) podrian ser
pensados (esto es, enfrentados en el horizonte de cierta solucién o cambio respecto a la
situacion actual).

Por otro lado -y recuperando ahora, para terminar, la posibilidad de una lectura
politica de la conferencia de Heidegger-, si es precisamente volviéndonos pobres como
llegamos a ser-ricos, esto es, a encontrarnos en la sobre-abundancia del ser, y por lo tanto,
entregados a lo libre-liberante, es decir, en algo asi como “el espacio” de la libertad, en
el que estariamos “libres-de-tiempo” -no coaccionados-, éexiste acaso alguna formacién

politica capaz siquiera de albergar algo como esto en su programa electoral?

Para Lacoue-Labarthe®, la lectura politica de esta conferencia estd ligada a los
problemas, para Heidegger, del comunismo ruso y el americanismo. La lectura que él
hace permanece en la comprension de una politica “moderna”, es decir, que él ve en la
conferencia cierto “programa” -o “proclama”- politico heideggeriano. Segun esta lectura,
lo que aqui se ha mostrado no seria menos cierto, sino que todo ello estaria vinculado a la
posibilidad de proponerlo como accién inmediata. Al hilo de las andanzas heideggerianas
en el Rectorado, y los debates de los cuales ya el mismo Lacoue-Labarthe se habia ocupado
con maestria en el ensayo La fiction du politique®, esta lectura sigue sin pensar el fondo
de lo que hoy “quizds mas de Heidegger, y no estaria en ningln caso en contra de que asi
se comprendiese lo que se defiende aqui” cabe decir de las posibilidades de la politica en
cuanto tal. Pues volviendo al curso pensante que se ha seguido aqui, si podemos hacer
frente a las situaciones de precariedad, ello pasa por la temeridad de enfrentarse a la

distincion del uso “esencial” y “habitual” de las palabras. La temeridad es procurar esta

39 Cf. LACOUE-LABARTHE, P.: “Présentation” en La pouvreté, op. cit., pp. 5-52.

40 Cf. LACOUE-LABARTHE, P.: La fiction du politique: Heidegger, I'art et la politique. Paris : Christian
Bourgois, 1994.

85



GUILLERMO GOMEZ TIRADO
DE UNA POBREZA ESENCIAL

distincion. Ahora bien, no atreverse significa pagar un coste demasiado alto, pues implica
no ocuparse esencialmente de esos “dramas humanitarios”.

Pero, es mas, teniendo en cuenta que la politica se funda en la representacion, éhay
acaso la posibilidad de que en algun tiempo alguna formacién politica llegase a llevar
algo como “el llegar a ser-pobre” en su programa? Sin duda, y atendiendo a lo que he
ido diciendo, la respuesta es: no, pues “el llegar a ser-pobre” no es, en ningln caso, un
objetivo, ya que jamas podra llegar a ser objeto, y tampoco podria ser susceptible de
ser considerado propuesta o deber (digamos, moral). “El llegar a ser-pobre” es tan sélo
un modo de nuestro ser “puede que perdido o allanado hoy precisamente por la sequia
especifica del pensar”, al cual tan solo desde una decision esencial podriamos entregarnos.
La accién colectiva, tendrd, quizds que esperar, ya que es a partir de esa decisién (que
depende tan solo de cada uno) como seria posible otra politica (entendiendo por ello no
una politica mas alld de la representacion, sino una que estuviese sobre la condicion del
haber llegado a ser-rico) desde la cual hacer frente con coherencia a los problemas sociales
de nuestro tiempo. La confianza excesiva en ella implica una “dejacién de funciones” de
aquello que cada uno debe hacer antes de pedirle a nadie nada. Es un lugar comun (pero
quizas son ciertos lugares comunes los que hay que volver a pensar) que antes de intentar
poner orden en la casa del vecino, mas vale hacerlo en la propia, ya que siempre nos
resulta mads facil ver la paja en el ojo ajeno que la viga en el propio. Aunque esto no
significa, en ningun caso, que mientras tanto no se deba hacer politica, sino que habra que
asumir sus mas estrictas limitaciones para hacer frente a su propio tiempo.

86



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

ANO 2 NUMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2015.i01.06

[pp.87-102]

Recibido: 31/05/2015

Aceptado: 20/06/2015

Critica a la interpretacion heideggeriana de la sustancia
aristotélica.

Criticism of the heideggerian interpretation of the aristotelian
substance

Carmen Segura Peraita

Universidad Complutense de Madrid

Resumen:

Estas breve estudio pretender profundizar en la comprension que de la ovoia-evépyeia
ofrece Heidegger en el capitulo VIII del Nietzsche. Una comprension cuyo objeto no es
otro que dar cuenta de la historia del ser. Aquella que lo habria entendido inicialmente
como physis, pero enseguida como ouoia, actualitas y finalmente como Wirklichkeit. De
lo que se trata es de valorar la pertinencia de los andlisis heideggerianos y también de
sus conclusiones. Al hacerlo, la cuestion especifica que aqui se plantea es si en su trazado
esquematico de esa historia del ser Heidegger procede con coherencia fenomenoldgico-

hermenéutica en su manera de realizar la investigacion historica.

Palabras Clave: interpretacion, ovoia, evépyeta, sujeto, historia del ser.

87



CARMEN SEGURA PERAITA
CRITICA A LA INTERPRETACION HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTELICA.

Abstract:

This brief study seeks to go deeper into the understanding that Heidegger offers of ovaoia-
evépyeta in Chapter VIII of his Nietzsche. An understanding whose object is nothing
other than accounting for the history of being. That which he had initially understood
as physis, but shortly thereafter as ouoia, actualitas and finally as Wirklichkeit. It is a
question of evaluating the pertinence of Heidegger’s analyses and of his conclusions. In
so doing, the specific issue that is considered here is whether in his schematic sketch of
this Seinsgeschichte Heidegger proceeds with phenomenological-hermeneutic coherence

in his manner of carrying out this historical investigation..

Keywords: Interpretation, ouoia, evépyeta, subject, Histoy of being.

1. Introduccién

Con independencia de la simpatia o animadversién que la lectura heideggeriana de
Aristételes despierte entre los especialistas —no sélo entre lo filésofos sino también entre
los filélogos clasicos— de lo que no cabe duda es de que el pensador de Friburgo se destaca
actualmente como uno de los mds relevantes intérpretes del estagirita. En particular,
porque no soélo ha revitalizado la filosofia aristotélica, sino porque lo ha hecho mediante
una durisima critica, al menos por lo que respecta a la central categoria aristotélica de
sustancia, que es la que ahora nos ocupa. Tal critica, como es bien sabido, ha socavado
los fundamentos de la metafisica clasica, forzando a la filosofia actual a intentar una

comprensién no sustancialista de lo que es.

A mi parecer, como ya he sefialado en otras ocasiones, todavia estd pendiente la
tarea de estudiar, de manera sistematica y global, el conjunto de las interpretaciones
hedieggerianas de Aristdteles. Sin duda ya se ha dado pasos muy importantes en esta
direccion, pero estd todavia pendiente una considerable tarea. Mi investigacidén actual
esta centrada prioritaria, aunque no absolutamente, en este campo de trabajo. Con ella
pretendo contribuir modestamente a un propdsito que, filoséficamente, no me parece

relegable?.

A mi juicio, como ya he apuntado al comienzo, la critica heidegeriana a la nocién

de sustancia constituye un aspecto fundamental, si no el mds fundamental, de toda su

1 Entre otras puedo mencionar las siguientes investigaciones: “Heidegger: el Ereignis desde la
reapropiacion de la respuesta aristotélica al problema del movimiento”, Daimon (aceptado para
su publicacién) y “Heidegger en torno a Aristoteles: una mirada fenomenoldgico-hermenéutica”,
Contrastes (aceptado para su publicacion, 2015).

88



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.06 pp. 87-102

interpretacion del fundador de la metafisica occidental. Fue en efecto dicha critica la que
le permitio al discipulo de Husserl tachar de presencialista a toda la tradicion metafisica
occidental. Pues bien, al abordar la mencionada interpretacion critica que Heidegger
realiza de la ouola, persigo, entre otros, los siguientes objetivos. 1) Eliminar una lectura
topica de la critica heideggeriana, que en ocasiones es el resultado de un insuficiente
conocimiento de las filosofia de Aristoteles y también de la de Heidegger. 2) Aclarar
algunos malentendidos, que en ocasiones provienen de ambitos muy conservadores
por lo que a la interpretacion de los textos clasicos se refieren, poco proclive a admitir
ningun mérito al heterodoxo intérprete del estagirita. 3) En consonancia con lo anterior,
situar la interpretacion heideggeriana de la aristotélica ouola en el adecuado horizonte
de comprension; 4) analizar los rendimientos filoséficos que el debate establecido por
Heidegger con Aristdteles tiene para su propio proyecto. Huelga decir que nada de esto
significa que suscriba acriticamente las tesis heideggerianas; por el contrario, como se
podra advertir en este mismo trabajo, mi propdsito es el de realizar una contribucion

realmente critica, en el sentido mas radical y positivo de esta palabra.

Con relacidn a los dos primeros objetivos, entiendo que es preciso realizar un examen
riguroso tanto de la doctrina aristotélica de la sustancia como de la exégesis y critica
heideggeriana de la misma. En mi trabajo (del que aqui no caben sino unas pinceladas) lo
llevo acaboy,amijuicio, el resultado de tal investigacion es diferente del que habitualmente
se acostumbra a verter. Formulado brevemente, se trata de lo que expondré en seguida,
tras haber realizado una breve aclaracién sobre la relacién oucla-gvepyela. Que existe
una estrechisima relacién entre ambas nociones centrales resulta evidente. Pero también
lo es que Heidegger no lee siempre del mismo modo esta vinculacién. Pues bien, es cierto
qgue no en todo momento Heidegger realizar una critica ajustada de la ouola aristotélica,
porque no en todo momento parece realizar una adecuada interpretacion de la misma.
Asi, especialmente en los afios 20’. Sin embargo, en los aspectos nucleares, su andlisis es
certero. Asi ocurre en la vinculacion que establece entre ouola y tiempo. Una vinculacién
a la que nunca se habia atendido tan explicita ni fructiferamente. Por otra parte, hay que
recordar que el Heidegger de los afios treinta, en su comentario a los primeros libros de
la Fisica, realiza excelente interpretacion de la evepyela en la que destaca su caracter
de operacion. Que el de Friburgo, entendiera la evepyela como operacion es algo que
muchos le niegan, aunque esta cuestion resulta bastante controvertida, puesto que en los
numerosos textos posteriores a 1930 encontramos interpretaciones tanto en una direccion

como en otra. Es decir, hay textos de Heidegger donde la evepyela si es entendida como

89



CARMEN SEGURA PERAITA
CRITICA A LA INTERPRETACION HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTELICA.

operacién, pero también hay otros texto donde esa dimensidn esencial de la evepyela es
ignorada e incluso, a menos de facto, puesta en cuestiéon?.

Conrelacion alos dos ultimos objetivos es necesario realizar las precisiones que siguen.
Heidegger no se entendid nunca como un comentador ni como un intérprete ortodoxo
de Aristoteles. Pero desde 1922, cuando en el Natorp Bericht dio forma al proyecto de
destruccidn, supo que en el origen de las categorias que conformaron la metafisica clasica
se encontraba la comprension aristotélica del movimiento, articulada categorialmente
mediante las nociones de ouola, Svaulg y evepyela. Ahora bien, hay que tener presente
en todo momento que la lectura que Heidegger realiza de Aristdteles es fenomenoldgico-
hermenéutica, lo que significa tanto como decir que el discipulo de Husserl fuerza al de
Platén a hablar su propio idioma o, mejor dicho, hace rendir los logros “metafisicos”
para la causa fenomenoldgica, entendida more heideggeriano. La de Heidegger es una
“ontologia fenomenoldgica” en el sentido de que no se pregunta por el ente sino por
la verdad del ser, por su sentido. Un sentido que es posible gracias a la copertenencia
del Dasein y el ser. El Ereignis, esto es lo que en definitiva vertebra la busqueda de un
pensador que no hacer sino girar entorno a la vieja e insondable sentencia parmenidea
que declara la identidad de pensar y ser. Es aqui donde hay que buscar los rendimientos
de la sostenida discusion que Heidegger mantuvo con Aristdteles. Asi, en “La tesis de
Kant sobre el ser” dice el intérprete de Aristoteles: “Ser y pensar: en ese ‘y’ se esconde
todo lo que debe ser pensado ya sea por toda la anterior filosofia o por el pensamiento
de hoy”3. Este es el horizonte dentro del que se mueve la confrontacién de Heidegger con
Aristoteles y sélo haciéndonos cargo de él, apropiandonoslo, estaremos en condiciones
de analizar y valorar adecuadamente su interpretacion.

De momento, sin embargo, la pretensién de la aportacidn que sigue es bastante mas
modesta. De lo que se trata en estas breves paginas es tan sdlo de ahondar en la singular
comprension que de la oucla-evepyela ofrece el pensador de Friburgo en el capitulo VIII
del Nietzsche. Una comprension cuyo objeto no es otro que dar cuenta de la historia del
ser. Aquella que lo entiende en su origen como physis, pero que deriva enseguida hacia la
ouola y posteriormente hacia la actualitas y finalmente la Wirklichkeit, de manera que el
ser pasa a ser entendido como mera posicion del pensar. Pues bien, la cuestion especifica

que aqui se plantea es si en su trazado esquematico de esa historia del ser Heidegger

2 Del magnifico conocimiento que de Aristoteles tenia Heidegger da cuenta especialmente, a mi
parecer, el texto dedicado al analisis de la Fisica aristotélica de 1939 (HEIDEGGER, 1976), asi como lo
recogido en la segunda parte de Die Grundprobleme der Phdnomenologie relativo a la consideracién
del tiempo en Aristdteles y a su tratamiento de la metabolé (HEIDEGGER, 1975).

3 HEIDEGGER, “La tesis de Kant sobre el ser,, p. 477 (386).

90



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.06 pp. 87-102

procede con coherencia fenomenoldgico-hermenéutica en su manera de realizar la
investigacion histdrica.

Pues bien para toda la interpretacion que voy a exponer y criticar, Heidegger se basa
en dos tesis (o0 hipdtesis) nucleares, que se interrelacionan mutuamente y mutuamente
se explican. La primera es que, desde sus origenes, la metafisica entendié el ser como
realidad efectiva (Wirklichkeit). La segunda es que, a la largo de la historia de la misma
metafisica, tuvo lugar una transformacién segun la cual la ouola-uTtokelpevov paso a ser
entendida como sujeto apofdntico; dicha transformacion habria llegado a su cenit con
Kant.

En efecto, en el Nietzsche, Heidegger sostiene que ya desde sus mismos origenes
en Aristoteles el ser, en el sentido de la Existenz, fue entendido como realidad efectiva,
Wirklichkeit. Esta afirmacion toma como punto de apoyo, por una parte, la diferencia
establecida por el Estagirita entre el qué-es (la esencia) y el que-es (la existencia). Por otra
parte, se fundamenta en una interpretacién de la oucla como umokelpevov, pero en el
sentido de sujeto ontoldgico. Poner el acento en esta identificacién le resultaimprescindible
a Heidegger puesto que su critica definitiva a la idea de ser como Wirklicheit, ya en Kant,

se sostiene sobre la segunda tesis mencionada y que recuerdo a continuacion.

Al comienzo de la historia del ser, la ouola fue pensada como sujeto — umokelpevov—
de todas sus determinaciones; es decir, como sujeto ontoldgico. Este sujeto era, siempre
segun Heidegger, lo que yaciendo desde si delante estaba asi presente vy, por lo tanto era
acto, actual. Ahora bien, en la Edad Media, debido ante todo al pensamiento creacionista,
tal actualidad pasé a ser entendida como actualitas, en el sentido del mero estar puesto,
del ser extra causas. Se advierte enseguida que, de la comprensién de la existencia como
actualitas a la de ésta como Wirklichkeit, hay un corto trecho que recorrer.

Por otra parte, y ademas, el sujeto ontoldgico, la ouola, ya no habria sido comprendida
en la Edad Media, como lo que surge y permanece en la presencia (en el recuerdo de la
physis) sino, de manera patente, como sujeto; de hecho, es traducida por substantia: lo
que yace y permanece debajo, lo sub-puesto. Pero, dado que poco después la verdad
como adaequatio pasd a ser concebida —merced a Descartes— como certeza, eso sujeto
(umtokelevov) ya no podia continuar siendo prioritariamente un sujeto ontoldgico sino
uno ldgico. De este modo es, por tanto, como se inicid la transformacion del sujeto
ontoldgico en sujeto logico; o dicho con Heidegger, de la oucla—unokelpevov en sujeto
apofdntico.

91



CARMEN SEGURA PERAITA
CRITICA A LA INTERPRETACION HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTELICA.

A juicio de nuestro pensador, tal transformacién sélo llegé a su plenitud en Kant,
puesto que el yo pienso, que ya no es sustancia, se habria transformado plenamente en

logos apofdntico: en sujeto de sus todas sus determinaciones*.

A mi parecer, la lectura de Aristételes, realizada por Heidegger en el Nietzsche (aunque
no sélo), estd hecha desde su peculiar y siempre vigente perspectiva kantiana y asi
también desde la influencia que sobre su comprensidn de la Wirklicheit tuvo Suarez®. Sin
embargo, esta Ultima es una cuestion en la que no me puedo detener aqui, puesto que lo
que me propongo realizar con esta aportacion es lo que ya esta contenido en el titulo de la
misma: un analisis critico de la interpretacion heideggeriana de la ouowa aristotélica. Los

pasos que siguen se encaminan en esa direccion.

2. La determinacion metafisica del ser como “Wirklichkeit” y la transformacion del
sujeto ontoldgico en sujeto légico

Como ya he anunciado, para abordar el asunto de esta contribucién comenzaré por
atenerme a lo dicho por Heidegger en un breve texto de su Nietzsche. El que lleva por
titulo, «La metafisica como historia del ser». Considero que la eleccion es atinada en la
medida en que en estas paginas se encuentran decantadas las ideas que paulatinamente

Heidegger fue elaborando a lo largo de un ya dilatado camino.

2.1. El ser como Wirklichkeit

Al comienzo de las paginas citadas, Heidegger formula una de sus tesis centrales; la
primera de las dos que he enunciado. Que en metafisica, como “ente” vale lo real efectivo
(das Wirkliche)®. Como ya he dicho, se trata de una comprension que el pensador de
Friburgo defiende desde el principio y que mantiene como hilo conductor de su analisis
critico hasta el final.

De hecho, sostiene arriesgadamente que esta distincidn ya es operativa en Aristoteles.
Asi es, a su parecer la distincidn entre el qué-es y el que-es constituye el comienzo de
la metafisica, ya en Aristételes, y permite la diferencia entre essentia, entendida como

4 Cf. mi articulo, “Heidegger: la copertenencia entre Dasein y ser. Una confrontacién con Kant”,
Pensamiento, vol. 67, n? 252, mayo-agosto, 2011, pp. 295-320.

5 A este respecto cf. mi libro Heidegger y la metafisica. Andlisis criticos, Madrid, 2007, pp.193-202.
6 HEIDEGGER, 1961, 327.

92



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.06 pp. 87-102

posibilidad, y existentia, comprendida como realidad efectiva. A juicio de Heidegger esta
distincion es obvia para toda la metafisica, aunque en realidad, no lo sea en absoluto’.

Enlamedida, sinembargo, en que Aristoteles piensaen primer lugarla oucla (presencia)
como €VEPYELQ, y esta presencia no mienta otra cosa que lo que posteriormente, en una
interpretacidn transformada, se llamara actualitas, realidad efectiva y existencia (Existenz,
Dasein), la exposicion aristotélica de la distincion muestra una preeminencia de lo que
posteriormente se denomina existentia respecto de la essentia (...). Para Aristoteles el ser

descansa en la evepyela del T06¢ Tié.

Estas palabras no dejan de ser sorprendentes, por varios motivos, de los que doy

somera cuenta.

En primer lugar, he de hacer notar que en otros pasajes del mismo texto, Heidegger
parece mantener una opinion diferente. Asi es, en el epigrafe titulado «La transformacion
de la evepyela en actualitas», Heidegger sostiene que tras Aristoteles «la evepyela se
convierte en actualitas y ésta en realidad efectiva»®. En estos momentos, Heidegger es de
la opinidn segun la cual en la Edad Media —aunque las traducciones parecieran mantener
el significado original— en realidad lo modificaron.

El pensador aleman da la impresién de vacilar en sus valoraciones. Por una parte,
en el texto citado antes, dice que en la evepyela ya esta el gérmen de la actualitas y la
Wirklichket; declara, asi, que lo esencial de la evepyela se mantiene en la posteridad. Por
otra parte, poco después, sostiene que hay una sustantiva transformacion de sentido en
la actualitas que ya no expresa lo contenido en la evepyela. A mi parecer esta aparente
vacilacion no es tal. Heidegger entiende la metafisica como destino acontecido, de manera
que lo que comparece en el final habia de estar desde el principio. De hecho mantiene,
y con esto su postura parece quedar definitivamente clara, que a pesar del abismo que
media entre la evepyela y la actualitas, la transformacion del ser como esse actu esta

también preparada desde la esencia metafisica inicial del ser?®.

En esta transformacién la idea de Dios Creador juega, a su parecer, un papel
fundamental. Desde el cristianismo, la apyn se transforma en attia y ésta, en definitiva, es
Dios creador. Esto hace que la ex—sistencia se refiera al mero estar fuera de la causacion.
Asi pues, Heidegger puede concluir lo que la tradicion medieval rezaba: «la existentia es

7 1b.,329.
81b., 334.
9 Ib.

10 /b., 339.

93



CARMEN SEGURA PERAITA
CRITICA A LA INTERPRETACION HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTELICA.

el actus, quo res sistitur, ponitur extra statum possibilitatis. Este actus es causalitas»**. En
definitiva, ahora lo real existente es lo que es en acto, la actualitas, pero eso es, a su vez

(o al menos puede ser comprendido asi) das Wirkliche.

2.2. De la ouola al sujeto apofdntico

En la introduccién de este estudio he afirmado que la segunda tesis fuerte en que se

apoya lainterpretacion y critica heideggerianas de la “comprensién tradicional” del ser, es
la siguiente. Que a lo largo de la historia de la metafisica hubo una transformacién por la

cual la ouola griega paso a ser entendida como sujeto apofdntico.

En el mismo texto del Nietzsche que estoy analizando, Heidegger se esfuerza por
mostrar que tal transformacion tuvo lugar tal como él la entendié. Para hacerlo procede
del siguiente modo. En primer lugar, aborda la comprensidn aristotélica de la ouota, de la
que extrae las consecuencias pertinentes. Después dedica un apartado a mostrar que fue
Descartes quien realizd la transformacién de aquella en sujeto légico; es decir, apofdntico.
Al hacerlo, insiste en varias ocasiones en que tal transformacion sélo llegé a su plenitud

con Kant.

A mi parecer, la interpretacion heideggeriana —por lo que tiene que ver con la
mencionada transformacidon— resulta sugerente y no estd totalmente exenta de sentido.
Considero, sin embargo y como ya he dicho, que su exégesis de Aristdteles, sobre la que
hard pivotar los desarrollos posteriores, no se encuentra libre de algunas dificultades.
Paso ya a exponer los pasos principales que da el pensador de Friburgo para afianzar su
propia tesis respecto de la ouola y sus transformacion.

2.2.1. La oucia como presencia y su reconduccion al urtokelpevov

Pues bien, es conocida la tesis heideggeriana (que se remonta a Einfiihrung in die
Metaphysik) segun la cual en el comienzo de la historia del ser, éste fue entendido como
surgimiento —¢uaolg— y, en consecuencia, como aAnBela’?. Ahora bien, esta concepcién
acabaria derivando en el demorarse: en un mantenerse presente y consistente en el ser,
que asi llega a ser entendido como oucla. Aqui comenzaria la historia propiamente dicha
de la metafisica®. La ouola es pues —asi lo entiende Heidegger— como un presenciar que

11 Ib., 342.

12 “La physis es el ser mismo, merced al cual lo ente se hace y permanece visible por vez primera.
Einfiihrung in die Metaphysik, GA 40, pp. 16-17.

13 Cf. Nietzsche, p. 330.

94



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.06 pp. 87-102

acaba por llegar a la presencia y se mantiene en ella; la ouota, recuerda nuestro pensador,
habria sido comprendida por el estagirita como un t66¢ T, pero uno tal que al haber
logrado estar ahi yaciendo delante (UTtOKeLLEVOV) Se encuentra en reposo y, precisamente
en ese reposo, es presencia, presente.

De esta inicial caracterizacion de la ouota por parte de Heidegger, hay que destacar, a
mi parecer, dos aspectos.

a) Por una parte, con su descripcién de la ouola como un llegar a la presencia y
mantenerse en ella, el pensador de Friburgo esta reiterando su conocida acusacion de
presencialismo a la metafisica (una acusacién que se remonta a 1924, cuando en el curso
titulado Sophistes, la formula de manera explicita por vez primera).

b) Por otra parte, apoyandose en su caracterizacién de la oucla como un mero yacer
delante (de modo sin duda original), parece hacer coincidir a ésta con el umokeuevov.
Que, ademas, afiada que es un t06¢ Tl reta fuerza al acercamiento entre las nociones
de entidad y sujeto. No parece caber duda, la intencion del pensador friburgués es
subrayar el caracter que de sujeto (nadie lo discute) tiene la ouola. Aunque, a mi juicio,
el modo en que lo hace desdibuja los perfiles nitidos y precisos con los que el estagirita
la definio, también es cierto que hay elementos en la metafisica y en la ldgica aristotélica
(como veremos en seguida) que le permiten a Heidegger realizar la lectura buscada. No
es mi propdsito realizar un estudio filoldgico-critico con relacion a la interpretacion que
Heidegger hace de Aristoteles. No obstante, me resulta inesquivable la necesidad de

apuntar, siquiera, ciertas precisiones.

En el libro VII de la Metadfisica, Aristoteles afirma que lo que primariamente es, es la
entidad individual: la ouota.

La expresién “algo que es” se dice en muchos sentidos (...). De una parte, significa
el qué-es y algo determinado y, de otra parte, la calidad, la cantidad o cualquiera otra
de las cosas que se predican de este modo. Pues bien, si “lo que es” se dice tal en todos
estos sentidos, es evidente que lo que es primero de ellos, es el qué referido a la entidad
(...). Lo que primariamente es, lo que no es en ningln aspecto, sino simplemente, sera la
entidad.

Esta es entendida como principio. Es decir, no como una mera suma de notas o
predicados sino, si se me permite la expresidn, como una orden —eso es también formay asi

la denomina Aristételes: forma especifica, el6o¢—, que desde si misma se autoconstituye

14 Metafisica 1028a 10-30.

95



CARMEN SEGURA PERAITA
CRITICA A LA INTERPRETACION HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTELICA.

y autogestiona. Aunque, en cualquier caso, lo que hay es el individuo constituido desde la
forma y por ella, también por el resto de sus determinaciones categoriales.

En el mismo libro, Aristoteles se pregunta a qué se debe llamar entidad, si a la esencia,
al universal, al género o al sujeto (umokelpevov)®. Por lo que a éste ultimo se refiere,
su respuesta es que, puesto que el sujeto es aquello de lo que se predica el resto de
las categorias, sin que se diga de ninguna otra, podria parecer oucta®®. Sin embargo, el
Estagirita afade enseguida que no basta ser sujeto para ser oucia. Asi es, «el ser capaz
de existencia separada y el ser algo determinado parecen pertenecer en grado sumo a la
entidad»?’. Por tanto, sélo sera sustancia el sujeto que, ademas, relina estos requisitos (por
eso, la materia, uAn, no lo es). En definitiva, como es sabido, la respuesta de Aristoteles es

que la ouola es el 160¢.

En el capitulo cuarto del libro VII de la Metafisica dice Aristoteles que «la esencia de
cada cosa es lo que de cada cosa se dice que es por si misma»*®. Es decir, la esenciay la
forma especifica son lo mismo, pero contempladas desde dos puntos de vista diferentes:
cuando contemplo desde fuera lo que algo es y lo defino, la definicién recoge la esencia, la
dimension “légica” de la cosa en cuanto que ésta es vista desde el Aoyog. Ahora bien, eso
mismo, visto desde la naturaleza, en cuanto que principio constitutivo de un individuo,
de una ouola, es denominado por Aristételes forma especifica (€160g). Esto se puede
explicar también diciendo que la forma especifica es la esencia “segun la ¢puoig”, y que la
esencia es la forma especifica “segun el Aoyog”. Por eso dice también Aristdteles que «el
enunciado de la esencia de cada cosa es aquel enunciado que expresa la cosa misma sin
que ella misma esté incluida en éI»™.

2.2.2. Vinculacion entre ouolia, evepyela y evteAexsia

En las lineas siguientes del capitulo del Nietzsche al que me estoy refiriendo?, Heidegger
va a tratar de la vinculacion que existe en el pensamiento de Aristdteles entre ouota,
evepyela y eviehexela. Para lograrlo, tiene que realizar la tarea previa de mostrar la
relacion esencial que existe en la filosofia aristotélica entre movimiento y reposo. Después

tendra el camino expedito para que se advierta la conexién que se acaba de mencionar:

15 Ib., 1028b 33-36.
16 Ib., 37-38-1029a 31.
17 Ib., 1029a 28-30.

18 Ib., 1029b 13.

19 Ib., 20.

20 Ib., pp. 331-332.

96



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.06 pp. 87-102

«El reposo se muestra como un caracter de la presencia. Pero el reposo es
un modo eminente de la movilidad. En la quietud el movimiento ha llegado

a su acabamiento»??.

Como se aprecia en el fragmento que acabo de citar, movimiento y reposo serian
caracteres fundamentales del ser que se no se pueden considerar por separado en la
medida en que el movimiento se encamina al reposo y éste es el fin de aquél. En opinidn
de Heidegger, estos caracteres estan vinculados de manera esencial con el presenciar,

puesto que ese presenciar es uno de los modos de la movilidad y el reposo.

Siempre ajuicio de Heidegger, lo movido es llevado al estado y situacion del presenciar;
bien como ¢uolg, bien como nownoig. A la vez ésta Ultima puede ser entendida en dos
sentidos: como producir y como representar (de esta Gltima interpretacién que, sin duda,
puede resultar insdlita, se ird dando cuenta a lo largo de la exposicién que sigue).

Recordando el ejemplo de la construccion de una casa (proporcionado por el mismo
Aristoteles) se advierten dos cosas. La primera es que algo esta en movimiento, esta siendo
producido. La segunda es que el reposo, tras el movimiento de la produccion de la obra
(apyov), preserva el acabamiento. La casa, dice Heidegger, reposa en su acabamiento y
asi se muestra en lo desoculto de su apariencia. Estd a la vista, exhibida, expuesta, y nos
muestra su aspecto (Aussehen: €160¢). El apyov, la obra, es asi lo que esta expuesto en lo
desoculto de su aspecto y se demora ahi; es, por tanto, uno de los modos del presenciar
y asi paradigma de la oucla. Por eso ésta se denomina también evepyela, y hay que
entender por evepyela lo que se ha realizado, lo efectuado y actual. De nuevo, lo real
efectivo, das Wirkliche.

Como se puede advertir enseguida, sorprende que para realizar su explicacion sobre la
evepyela, Heidegger recurra exclusivamente el ejemplo de una actividad poiética, puesto
que, como es bien sabido, Aristoteles, distingue netamente entre otnotg y mpatic. Resulta
extrafio ademas, que este pensador no recurra aqui para su explicacién al capitulo 6 del
libro IX de la Metafisica, que conocia bien?2.

En cualquier caso, siguiendo a Aristételes, hay que decir que el acto no consiste en el

mero estar detenido de lo ya acabado (lo que supondria entender el acto desde la kEvnolg

21 b., p. 330.

22 En el libro IX de la Metafisica, Aristoteles continta su tratamiento de la oBloBla; mas aun, es
ahi donde finaliza su estudio acerca de ella. La nota diferencial, pero a la vez imprescindible, es
que en él va a abordar la oBloBla desde la esencial estructura de potencia y acto. A este respecto,
conviene sefialar que, si resulta evidente la vinculacién de estas “meta-categorias” con el
movimiento, Aristoteles aclara que «la potencia y el acto van mds alla de sus significados vinculados
exclusivamente con el movimiento». /b., 1, 1046 a 1.

97



CARMEN SEGURA PERAITA
CRITICA A LA INTERPRETACION HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTELICA.

y la mownoig, que es lo que parece ocurrir en el caso de la interpretacion de Heidegger)
sino que es un acto intensivo; esto es, actividad.

Por otra parte, aunque hayamos visto que Aristoteles distingue entre acto y potencia,
también hemos de recordar su afirmacién segun la cual el movimiento es acto. Para
empezar, como en tantas ocasiones, Aristoteles toma en consideracion las opiniones:
«La palabra “acto”, vinculada a la realizacion plena, se ha extendido también a otras
cosas, fundamentalmente a partir de los movimientos. En efecto, parece que el acto
es, fundamentalmente, el movimiento»®. De hecho, en el libro Ill de la Fisica, donde
Aristételes trata de la kwnotg, dice que: «es evidente que el movimiento es la actualidad
de lo potencial en tanto que potencial»?*. Ademas: «El movimiento es, pues, la actualidad
de lo potencial, cuando al estar actualizindose opera no en cuanto a lo que es en si mismo,
sino en tanto que es movible»?®. Y también: «puesto que distinguimos en cada género lo
actual y lo potencial, el movimiento es la actualidad de lo potencial en cuanto a tal»®. Asi
pues, la kivnolg es una cierta actualidad, aunque no tenga la perfeccién de la insistencia
en la accién sin perseguir un fin todavia no alcanzado (caracteristica de la npafig perfecta).
Se trata de una actualidad activa, dindmica, vinculada al proceso de actualizacién, del
estar cambiando algo (por ejemplo, construyéndose). Es el tipo de actualidad propia de lo
potencial, pero sélo en tanto que sigue siendo potencial, porque una vez que deja de serlo

y es acto, el movimiento (kvnotg) cesa.

Ahora bien, aunque el acto (evepyela) se haya vinculado con el movimiento (y
Aristoteles mantenga al menos en un sentido tal relacion), el estagirita, establece (y de
nuevo nos encontramos en la Metafisica 1X, 6) una distincion que va a conducir a la que
podriamos considerar su definicion metafisica, en sentido estricto y no lato de “acto”. Para
lograr su objeto Aristdteles distingue entre distintos tipos de acciones (utilizando ahora la
palabra en sentido amplio): por un lado, estan las “acciones” que tienen término (repag),
y en las que el movimiento cesa una vez alcanzado ese fin (adelgazar, por ejemplo); entre
éstas se incluye, en sentido lato, también la mownolg. Como estas “acciones” no tienen
el fin en si mismas, no se les puede denominar propiamente acciones (al menos, no
“acciones perfectas”). Para referirse a ellas Aristoteles propone hablar de “movimiento”
(kwnoig). El movimiento es, pues, evepyela a-teAwg. Por otro lado, estan las acciones
perfectas (mpaélc akwnotlag), aquéllas que tienen el fin en si mismas, en las que se dan a
la vez el fin y la accidn. En éstas la plenitud no consiste en alcanzar un fin que estd fuera

23 |b., 3, 1047a 30-32.
24 Fisica, 201b 5.

25 1b., 28.

26 /b., 201a 10.

98



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.06 pp. 87-102

—como en el caso de la kivnoig— sino que la plenitud se da en la misma acciéon. Pues bien,
es para estas acciones perfectas para las que Aristoteles propone reservar el uso de la

palabra “acto” (evepyela).

2.2.3. La ouola como sujeto apofdntico

En el libro de las Categorias, la oucla es caracterizada como sujeto, y sujeto eminente,

aunque este sujeto desde luego no es la UAn.

«Entidad, la asi llamada con mds propiedad, mas primariamente y en mas
alto grado, es aquella que, ni se dice de un sujeto, ni estd en un sujeto, v.g.:

el hombre individual o el caballo individual»?.

La entidad o primera categoria ni se dice de un sujeto ni estd en un sujeto porque
ella es sujeto, tanto de predicacién como de inhesidn. Asi pues, no hay duda: la entidad
es tanto sujeto légico como ontoldgico. Pero esto significa en Aristételes, ante todo,
que de no existir las entidades primarias, no podria existir nada mas. Esto es lo que le
sirve a Heidegger para afirmar, con verdad, que la ouola aristotélica es, también, sujeto
apofdntico.

En el texto del Nietzsche que estd acaparando nuestra atencién, Heidegger dedica unas
intensas paginas a estudiar lo relativo a la diferencia entre entidad primera y segunda.
Para ello, como no puede ser de otro modo, se basa en los textos de Aristételes. Después
de haber analizado lo relativo a la entidad primera, pasa a estudiar lo que se refiere a las
segundas. De ellas dice el estagirita: «se llaman entidades secundarias las especies a las
que pertenecen las entidades primariamente asi llamadas, tanto esas especies como sus
géneros»®,

Sélo los predicados esenciales, los que contienen la esencia de un individuo, la
definicion de lo que algo es, constituyen entidades secundarias. Pero éstas no son un
“esto determinado” (un t68¢€ TL), sino un concepto universal que designa un conjunto de
individuos®.

27 Categorias 5, 2a 11-13.

28 Ib., 2a 13-19. Por ejemplo, un ser humano no puede ser mas o menos ser humano, ni con
respecto a si mismo ni en comparacién con otros seres humanos.

29 «Verosimilmente, después de las entidades primarias, sélo las especies y los géneros, de entre
las demas cosas, se llaman entidades secundarias; pues solo ellas entre los predicados muestran la
entidad primaria», /b., 2b 30-32.

99



CARMEN SEGURA PERAITA
CRITICA A LA INTERPRETACION HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTELICA.

Me parece necesario subrayar que hay una diferencia que, al parecer, pasé bastante
desapercibida a los pensadores renacentistas y modernos (que también a Heidegger le
interesa destacar); la que existe entre un individuo particular, que es un t66¢ T|, y una
esencia, que expresa lo que Aristételes nos ha mostrado (ya se trate de una especie o
un género). Al parecer, estos pensadores centraron toda su atencion en las esencias,
que llegaron a identificar con la posibilidad o lo posible. Esta es la razdn que explica
que la existencia fuera entendida precisamente en esos siglos como realidad efectiva,
Wiklichkeit: lo que es ahora (si no es siempre). Y esto en el sentido de que la existencia de
un individuo es entendida como una “efectuacion de la esencia” que para nada le afecta
y que, por tanto es irrelevante.

Aunque tan sélo sea muy brevemente, en este orden de consideraciones, entiendo
que se ha de recordar que hay una notable diferencia entre la potencia aristotélica
y la posibilidad moderna. Segun el estagirita, la potencia (Svauig) pertenece al orden
ontolégico. Con ella, Aristételes se refiere a algo que es —aunque en el modo de que puede
llegar a ser, que no se ha realizado todavia de manera acabada—; por ese motivo ha de
experimentar un proceso (Kwnolg). Esto no significa que el pensador griego desconociera
la posibilidad, entendida como uno de los modos de ser, pero si que establecié y mantuvo
con nitidez la diferencia existente entre ambas.

3. Conclusiones

El objetivo que persigue Heidegger es mostrar como acontecid histdricamente que la
evepyela se transformara en actualitas y que ésta lo hiciera en Wirklichkeit. Por este motivo
parece identificar, o al menos querer reducir, la oucla el umtokelpevov y la evepyela. En
realidad Heidegger no llega a afirmar que Aristételes entendiera ya con toda rotundidad
que la ouaola es Wirklichkeit; pero si afirmo que esta Ultima tiene su origen en aquélla que,

por tanto, de algin modo la prepararia.

Hay que apuntar que, desde luego, en esta comprensién del ser esta latente, pero de
un modo que le pertenece esencialmente, la correspondiente comprension del tiempo. A
mi parecer, en la interpretacion heideggeriana del tiempo en Kant —y como es sabido, la
constitucion de la subjetividad kantiana esta atravesada por el tiempo—, tiene también un
peso decisivo. La razdn es que, segun las categorias de la modalidad, sus correspondientes
esquemas y los postulados del pensamiento empirico, el Dasein, das Wirkliche, lo que
existe, es lo presente; es el objeto construido segun principios y esquemas que reune los
requisitos materiales necesarios para que el pensamiento pueda determinar que ahora,

en presente, existe. Pero desde luego no es asi, a mi parecer, como Aristoteles entendid

100



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.06 pp. 87-102

la ouola ni el acto (sea éste entendido como evepyela o como evtehexela). En cualquier
caso, las categorias y el horizonte de comprensidn kantiano no puede superponerse sin

mas sobre la filosofia aristotélica.

Sin embargo, hay algo importante que es preciso reconocer en la interpretacion
heideggeriana. Ya lo he hecho al recoger la teoria aristotélica contenida en su libro de las
Categorias, respecto al caracter de sujeto ldgico que le corresponde a la ouola por ser
antes sujeto ontoldgico. Desde luego ellalo esy lo es en sentido principal, tanto en el plano
ontolégico cuanto en el légico que, como sostiene con nitidez el estagirita, depende de
aquél. Es el mismo Aristételes quien en la Metafisica, por ejemplo, recuerda con insistencia
que nosotros “decimos lo que es”; que “lo que es se dice”. Es decir, predicamos, decimos
algo de algo; y en ese decir, algo opera como sujeto gramatical, apofdntico, en definitiva,
y algo opera como predicado. Sin duda, éste es un asidero importante al que Heidegger
pudo aferrarse para desarrollar la tesis segun la cual el sujeto ontolégico se transformé en
l6gico. Ahora cabe entender también la afirmacidn, quiza algo desconcertante, de nuestro
pensador que he recogido antes, segun la cual el movimiento, el “llevar a la presencia”
es mownolg y ésta puede ser entendida en dos sentidos: como “producir” y como
“representar”. Todo parece indicar que con “representacion” Heidegger se esta refiriendo
al conocimiento, que él califica, siempre de manera negativa, de representacionista.
Pero, para hacer honor a la verdad, hay que decir que Aristoteles jamds habria admitido
que la aprehension de las esencias inteligibles ni su composicién y division mediante la
afirmacién y la negacion fuera produccidn.

De cualquier manera, y dejando esta ultima consideracion atrds, de lo que no cabe
duda es que, de no ser por el apoyo que Heidegger creyd encontrar en la teoria aristotélica
de las categorias, del juicio y, en concreto, del I6yog anmodavtikog el objetivo que se habia
propuesto en el Nietzsche le hubiera resultado mas dificil de alcanzar.

Para finalizar, si algo ha de quedar claro es lo que sigue. Por una parte, la diferencia
entre el qué-es y el que-es, es bien distinta de la que existe entre posibilidad y actualidad
o realidad efectiva. Y no parece justo achacar a Aristoteles esta reduccion. Ademads, no es
cierto que esta diferencia sea “obvia”, como dice Heidegger, para toda la metafisica. Por
otra parte, el estagirita no piensa de ningiin modo la evepyela como realidad efectiva.
Por dltimo, no se puede hacer coincidir esta evepyela, entendida como puro acto,
con la existencia, con el que-es de algo. También porque que algo sea no significa que
sea pura actualidad. En definitiva, parece que en el Nietzsche asistimos a un ejercicio
de superposicion de categorias y horizontes, que no habitualmente no es del gusto de
Heidegger, aunque fuera el mismo Heidegger quien lo llevara a efecto. Pero no sélo en
este central texto, sino —y esto es lo que ofrece un mayor fundamento para la critica— en

101



CARMEN SEGURA PERAITA
CRITICA A LA INTERPRETACION HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTELICA.

el conjunto de su critica a la metafisica occidental. Porque lo cierto es que, como el mismo
pensador friburgués también sefala, los significados de ouvoia, actualitas y Wirkichkeit
no son intercambiables. De este modo, resulta dudosa la coherencia fenomenoldgico-
hermenéutica de la investigacion histdrica llevada a cabo mediante brillantes pinceladas

en el capitulo del Nietzsche consagrado a la Historia del ser.

Bibliografia

ARISTOTELES, Categoriae, 1956 [1974], Oxford Classical Text, Oxford, Minio-Paluello (trad.
esp.: Categorias, Gredos, Madrid, 1982, introd., trad., notas, Miguel Candel Sanmartin).

ARISTOTELES, Metaphysica, 1957 [1973], Oxford Classical Text, Oxford, W. Jaeger (trad.
esp.: Metafisica, Gredos, Madrid, 1994, introd., trad., notas, Tomds Calvo Martinez).

ARISTOTELES, Physica, 1950 [1973], Oxford Classical Text, Oxford, Ross, W.D. (trad. esp.:
Fisica, Gredos, Madrid, 1995, introd., trad., notas, Guillermo R. De Echandia).

HEIDEGGER, M., 1961: Nietzsche, Giinter Neske Verlag, Pfullingen y Vittorio Klostermann,
Frankfurt am Main, GA 6.2 (trad. esp.: Nietzsche, Destino, Barcelona, 2001, trad. J.L.
Vermal).

HEIDEGGER, M., 1976, Wegmarken («Von Wesen und Begrift der ORlotg. Aristoteles. Physik
B, 1»), Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, GA 9 (trad. esp.: Hitos,Madrid, Alianza,
2007).

HEIDEGGER, M., 1975, Die Grundprobleme der Phdnomenologie, Vittorio Klostermann,
Frankfurt am Main, GA 24.

HEIDEGGER, M., 1992, Platon: Sophistes, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, GA 19.

HEIDEGGER, M., 1983, Einfiihrung in die Metaphysik, Vittorio Klostermann, Frankfurt am
Main GA 40 (tra. Esp.: Introduccidon a la metafisica, Buenos Aires, Nova, 1959).

102



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

ANO 2 NUMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07

[pp.103-121]

Recibido: 02/06/2015

Aceptado: 20/06/2015
Variaciones excepcionalistas: Heidegger, lo politico, hoy.
Exceptionalist Variations: Heidegger, the Political, Today

Facundo Vega

Cornell University-Humbold-Universitadt zu Berlin-Universidad de Buenos Aires

Resumen:

La tematizacidon que Martin Heidegger realizé sobre la nocién de “lo politico” fue siempre
subsidiaria respecto de la primacia que el autor de Sein und Zeit le asignd a la nocién
de moA, entendida como el sitio esencial en el que la historia se despliega. Contra
Heidegger, sin embargo, la referencia a “lo politico” se multiplica en la filosofia politica
contemporanea. En afios recientes, de hecho, un “giro ontoldgico” en esta disciplina ha
proclamado una distincién analitica entre “la politica” —ambito referido a las practicas y
expresiones empiricas de las relaciones de poder y toma de decisiones— y “lo politico”
—es decir, el modo en el que la sociedad es instituida. Paraddjicamente, Heidegger fue
entendido como el precursor teérico de esta maniobra, también denominada “diferencia
politica”. Esta problematica re-apropriacién de la “diferencia ontoldgica” heideggeriana
indica que “la politica” refiere al nivel de los entes, mientras que “lo politico” tiene
estricta relacion con el ambito del ser. Poniendo atencidn en la reflexién heideggeriana
sobre das Politische, sin embargo, el presente texto problematiza esta re-apropiacion

103



FACUNDO VEGA
VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLITICO, HOY.

contemporanea, considerando el problema tedrico que esta a la base de la transpolacién
de la ontologia fundamental al ambito de la politica. En particular, se buscara mostrar la
manera en la que Heidegger lidié con lo que puede ser entendido como una “fascinacion
por lo extra-ordinario”, impugnando la omnipresencia de “lo politico”. Una interrogacion
guiard nuestra examinacion, a saber: iHeidegger sucumbié ante esta fascinacidon? O
mas apropiadamente, ¢su obra resulta aprisionada entre la critica a la imposicién del
esencialismo metafisico en la modernidad y una “fascinacion por lo extraordinario” tal
como la que es asumida inexaminadamente en el elogio contemporaneo de “lo politico”?

Palabras Clave: politica, “lo politico”, ordinario, extraordinario, excepcionalismo

Abstract:

Martin Heidegger’s thematization of the notion of das Politische was always secondary
to the primacy he assigned to the notion of moAlg, understood as the essential site of
history’s unfolding. In contrast to Heidegger, reference to das Politische is becoming more
prevalent in contemporary political philosophy. In recent years, in fact, an “ontological
turn” in political philosophy has claimed an analytical distinction between “politics” —
which refers to the manifold practices and empirical expressions of power relations and

III

decision-making—and “the political”’—understood as the way in which society is instituted.
Paradoxically, however, several authors have traced Heidegger’s notion of “ontological
difference” as precursory to this theoretical maneuver called “political difference.”
This questionable re-appropriation of “ontological difference” assumes that “politics”

III

refers to the level of beings, while “the political” strictly relates to the realm of being.
Focusing on Heidegger’s considerations on das Politische, my paper will problematize this
contemporary re-appropriation by emphasizing the theoretical problem inherent to the
extrapolation of politics from ontology. In particular, | will attempt to show how Heidegger
dealt with what can be understood as a “fascination with the extraordinary” by rejecting
the omnipresence of das Politische. The main question that guides my entire examination
is whether Heidegger succumbed to this fascination. Or, more specifically, is Heidegger’s
work confined by his critique of the imposition of metaphysical essentialism in modernity
and a “fascination with the extraordinary” that contemporary re-appropriations simply

overlook in their adoption of “the political”?

Keywords: politics, “the political”, ordinary, extraordinary, exceptionalism

104



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07 pp. 103-121

Cuan comun y pequefio es este domingo
en la ciudad; la peculiar mezcla de
esto comun y pequeiio sélo puede ser
efectivamente expresada a través de la

palabra extranjera “ordinar”
Martin Heidegger, Schwarze Hefte

¢Cémo vivir en comun luego de que la fe en el fundamento trascendente que solia
ordenar los lazos politicos cayd en desgracia? ¢Es posible fundar un “nuevo entramado
de significaciones politicas” sobre un abismo? O puesto de manera distinta, aquellos
que intentamos reflexionar sobre la politica, éestamos compelidos a completar ese
vacio o debemos proteger su vacuidad? El tono de estas interrogaciones expresa, quizas
toscamente, cierta reluctancia respecto de las asunciones politicas tradicionales que
indicaban la primacia de un polo univoco e incondicionado como ultimo cimiento de la
vida en comun. La remision a la tradicidn, se sostiene generalmente, es futil cuando se
trata de lidiar con la novedad de un mundo que ya no es sostenido por valores esenciales
y extra-naturales.! Nuestra propia actualidad, de hecho, muestra cémo una miriada de

obras criticas respecto de la tradicion metafisica se ha generalizado.?

Llamativamente, sin embargo, un nuevo tono esencialista se expande dentro de
las tendencias en boga en la filosofia politica: la “fascinaciéon por lo extraordinario”.
Mi disertacion, Extraordinary Matters: Politics and Being-in-Common after Martin

Heidegger, cuestiona lo que he denominado “excepcionalismo”3, es decir, la invocacion de

1 Este especifico gesto critico frente a la persistencia de lo establecido es evidente, por caso, cuando
Hannah Arendt reivindica un «pensar sin barandilla» o cita el verso de René Char que sugiere que
«Nuestra herencia nos fue legada sin testamento alguno.» ARENDT, H.: “Hannah Arendt: On Hannah
Arendt”, en HiLL, M.: Hannah Arendt. The Recovery of the Public World. New York: St. Martin’s Press,
1979, pp. 336-337; Between Past and Future: Eight Exercises in Political Thought. New York: Penguin
Books, 1993, p. 3; y On Revolution. New York: Penguin Books, 2006, p. 207. La diatriba con respecto
a la mera repeticion de la tradicion y de los absolutos metafisicos es también conspicua cuando, al
estudiar la obra de Maurice Merleau-Ponty, Claude Lefort refiere a la «columna ausente» de Henri
Michaux o cuando establece, en una cita por demas revisitada, que «la democracia se instituye y
se mantiene en la disolucion de los referentes de la certeza.» LEFORT, C. : Sur une colonne absente:
écrits autour de Merleau-Ponty. Paris : Editions Gallimard, 1978; y Essais sur le politique. XIXe — XXe
siécles. Paris: Editions du Seuil, 1986, p. 29. Enfasis en el original.

2 Ver, entre otras obras: DERRIDA, J.: L’Ecriture et la différence. Paris: Editions du Seuil, 1967; LACLAU,
E.: Emancipation(s). London: Verso, 1996; LEFORT, C.: L’Invention démocratique. Paris: Fayard, 1981
y Essais sur le politique. XIXe — XXe siecles; RORTY, R.: Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge:
Cambridge University Press, 1989.

3 Como resultarad claro, al hablar sobre “excepcionalismo”, no me refiero en modo alguno a
interpretaciones problematicas tales como las mentadas en: woLIN, R.: Heidegger’s Children.

105



FACUNDO VEGA
VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLITICO, HOY.

acontecimientos politicos inusuales como la clave de béveda y el horizonte Gltimo a través
de los cuales la vida cotidiana (pero no sélo la vida cotidiana) puede ser aprehendida.
En esta intervencidon analizaré particularmente una instanciacién significativa de la
“fascinacion por lo extraordinario”, a saber, aquella entrafiada por el afan en transpolar la
ontologia, en tanto pregunta por el ser, al territorio politico. El ser de la politica, se sugiere
sin cesar, es el conflicto y la contingencia. En afios recientes y como consecuencia de un
“giro ontoldgico” en la filosofia politica, se ha proclamado una distincién analitica entre
“la politica” —ambito referido a las practicas y expresiones empiricas de las relaciones
de poder— y “lo politico” —es decir, el modo en el que la sociedad es instituida.
Paraddjicamente, Martin Heidegger fue entendido como el precursor tedrico de esta
maniobra, también denominada “diferencia politica”.* Esta problematica re-apropriacion
de la “diferencia ontoldgica” heideggeriana indica que “la politica” refiere al nivel de
los entes, mientras que “lo politico” tiene estricta relacidon con el dmbito del ser. Sin
embargo, en mayor medida, Heidegger impugnd la nocidn de “lo politico” (das Politische),
declarandola subsidiaria de la de oA, es decir, del sitio esencial en el que la historia se
despliega.

Con el objeto de escrutar estos problemas tedricos, en la primera seccion del texto
se buscara mostrar cémo la entronizacion del autor de Sein und Zeit en el pensador de
“lo politico” supone una malcomprension de la filosofia heideggeriana. Es precisamente
la remision a “lo politico” aquella que, se afirma de manera peculiar, muestra el anti-
esencialismo heideggeriano, su caracter deconstructivo respecto de la tradicién y la
potencialidad de su pensamiento para la radicalizacion democratica. Sin embargo,
tal como se intentard dejar en claro, Heidegger considera la referencia a “lo politico”

Hannah Arendt, Karl Léwith, Hans Jonas, and Herbert Marcuse. Princeton: Princeton University
Press, 2001: p. 63.

4 MARCHART, O.: Post-Foundational Political Thought: Political Difference in Nancy, Lefort, Badiou
and Laclau. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2007; Die politische Differenz. Zum Denken des
Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp Verlag, 2010. Si bien
una extensa variedad de autores tales como Friedrich Schiller, Friedrich Schlegel, Georg Jellinek,
Max Weber, Carl Schmitt, Helmuth Plessner, Julien Freund o Paul Ricceur, entre otros, contribuyeron
a la emergencia de esta tematizacion, sélo recientemente esta «diferenciacion linglistica se ha
convertido en una distincidon semantica.» VOLLRATH, E.: “The ‘Rational’ and the ‘Political’: An Essay in
the Semantics of Politics” en Philosophy and Social Criticism 13, 1987, p. 19. Ver, también: PALONEN,
K.: “Politics or the political? An historical perspective on a contemporary non-debate” en European
Political Science 6, 2007, pp. 69-78; VOLLRATH, E.: “The ‘Rational’ and the ‘Political’: An Essay in the
Semantics of Politics” en Philosophy and Social Criticism 13,1987, p. 20; “Politisch, das Politische”, en
RITTER, J. y GRUNDER, K.: Wérterbuch der Philosophie: Historisches Band 7. Basel: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1989, pp. 1071-1075; BEDORF, T. y ROTTGERS, K. (ed.): Das Politische und die
Politik. Berlin: Suhrkamp Verlag, 2010; BROCKLING, U. y FEUSTEL, R. (ed.): Das Politische denken.
Zeitgendssische Positionen. Bielefeld: Transcript, 2010.

106



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07 pp. 103-121

justamente como la expresion par excellence del esencialismo propio de la metafisica
tradicional. En el segundo apartado de este ensayo, entonces, se analizard la manera en
la que Heidegger impugna la nocion de “lo politico”. La elucidacién heideggeriana sobre
“lo politico”, buscara establecerse, escenifica la elucidacion del entrelazamiento entre
momentos “ordinarios” y “extraordinarios” que atraviesa buena parte de la obra del
pensador pero que, en este caso, tiene como contraparte critica las consideraciones de
Carl Schmitt sobre el asunto.

1. Frente al impasse del consensualismo politico, diversas obras filosdficas y tedrico-
politicas reivindicaron el caracter contencioso de la vida en comun.® La consideracién de
nociones tales como “conflicto” y “contingencia” buscaba poner alaluz el caracter mutable
propio de las acciones politicas y expresaba una impugnacion de gran fuerza intelectual
frente al estancamiento analitico de las filosofias politicas del progreso y el determinismo
economicista. O, para expresarlo de un modo ligeramente diferente, la impugnacién
al consensualismo y la concomitante reivindicacion de la division social como suelo de
la politica, resultaron invectivas de gran vigor frente a perspectivas tradicionales poco
fructiferas para comprender la novedad de un mundo politico que ya no podia sostenerse
en lainvocacion a fundamentos absolutos. Es bajo esa luz que, propongo, deben ser leidas
las referencias a la obra de Heidegger por parte de autores que buscaron tematizar “lo

|Il

politico” como expresion del “conflicto” y la estructural contingencia.

A pesar de que la obra heideggeriana no resulta, stricto sensu, una elaboracién en el
ambito propio de la filosofia politica,® con remarcable agudeza intelectual se sefialé su

5 Ver, entre otros trabajos: AGAMBEN, G., et al.: Démocratie, dans quel état? Paris: La Fabrique, 2009;
BADIOU, Alain, Peut-on penser la politique?, Paris, Editions du Seuil, 1985; BALIBAR, E.: La crainte
des masses. Politique et philosophie avant et aprés Marx. Paris: Editions Galilée, 1997; LACLAU, E. y
MOUFFE, C.: Hegemony and Socialist Strategy: Towards a Radical Democratic Politics. London: Verso,
2001; LEFORT, C.: Essais sur le politique. XIXe — XXe siécles; RANCIERE, J.: La mésentente. Politique et
philosophie. Paris: Editions Galilée, 1995.

6 Sin embargo, existe una variedad innimera de estudios en los que se asocia la filosofia
heideggeriana a temas politicos. Ver, entre otras obras: LOWITH, K.: Heidegger: Denker in Diirftiger
Zeit. Frankfurt am Main: Fischer, 1953; LUKACS, G.: Die Zerstérung der Vernunft. Der Weg des
Irrationalismus von Schelling zu Hitler. Berlin (Ost): Aufbau-Verlag, 1954; STRAUSS, L.: Natural
Right and History. Chicago: The University of Chicago Press, 1953; Studies in Platonic Political
Philosophy, (Thomas Pangle ed.). Chicago/Londres: The University of Chicago Press, 1983; The
Rebirth of Classical Political Rationalism, (Thomas Pangle ed.). Chicago: The University of Chicago
Press, 1989; VON KROCKOW, C.: Die Entscheidung: Eine Untersuchung liber Ernst Jiinger, Carl Schmitt,
Martin Heidegger. Stuttgart: F. Enke, 1958; SCHNEEBERGER, G.: Nachlese zu Heidegger: Dokumente
zu seinem Leben und Denken. Berna: Selbstverlag, 1962; Adorno, T.: Jargon der Eigentlichkeit. Zur
deutschen Ideologie, en Gesammelte Schriften Band 6. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1997; Schwan,

107



FACUNDO VEGA
VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLITICO, HOY.

cercania respecto de la nocidn de “lo politico”.” En casos particulares, y mostrando una

A.: Politische Philosophie im Denken Heideggers. Oplanden: Westdeutscher Verlag, 1965; PALMIER, J.:
Les écrits politiques de Heidegger. Paris: L' Herne, 1968; BOURDIEU, P.: L'Ontologie politique de Martin
Heidegger. Paris: Les Editions de Minuit, 1988; POGGELER, O.: Philosophie und Politik bei Heidegger.
Freiburg, Miinchen: Verlag Karl Alber, 1972; MARCUSE, H.: “Heidegger’s Politics: An Interview” en
Graduate Faculty Philosophy Journal V1, N2 1, 1977, pp. 28-40; HABERMAS, J.: “Martin Heidegger”, en
Philosophisch-politische Profile. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1971, pp. 67-92; SCHURMANN,
R.: “Political Thinking in Heidegger” en Social Research 45, N2 1, Spring, 1978, pp. 191-221; HARRIES,
K.: “Heidegger as a Political Thinker”, en MURRAY, M.: Heidegger and Modern Philosophy. Critical
Essays, New Haven: Yale University Press, 1978, pp. 304-328; Le principe d’anarchie. Heidegger et
la question de I'agir. Paris: Editions du Seuil, 1982; BLITZ, M.; Heidegger’s Being and Time and the
Possibility of Political Philosophy. Ithaca: Cornell University Press, 1981; NEWELL, W.: “Heidegger on
Freedom and Community: Some Implications of His Early Thought” en American Political Science
Review 78, N2 3, 1984, pp. 775-784; NANCY, J.: La communauté désceuvrée. Paris: Christian Bourgois,
1986; Etre singulier pluriel. Paris: Editions Galilée, 1996 ; FARiAs, V.: Heidegger et le nazisme.
Paris: Verdier, 1987; LACOUE-LABARTHE, P.: La fiction du politique. Heidegger, I'art et la politique.
Paris: Christian Bourgois Editeur, 1987; SHEEHAN, T.: “Heidegger and the Nazis” en The New York
Review of Books XXXV, N2 10, 16 de Junio, 1988, pp. 38-47; FERRY, L. y RENAUT, A.: Heidegger et
les Modernes. Paris: Grasset, 1988; GETHMANN-SIEFERT, A. y POGGELER, O. (ed.): Heidegger und die
praktische Philosophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1989; zUcKEeRT, C.: “Martin Heidegger:
His Philosophy and His Politics” en Political Theory 18, 1990, pp. 51-79; JANICAUD, D.: Lombre de
cette pensé. Heidegger et la question politique. Grenoble: Editions Jérdme Million, 1990; WOLIN,
R.: The Politics of Being: The Political Thought of Martin Heidegger. New York: Columbia University
Press, 1990; LOSURDO, D.: La comunita, la morte, I'Occidente. Heidegger e I’ ‘ideologia della guerra’.
Torino: Bollati Boringhieri editore, 1991; ADLER, P., et al.: “A Chronological Bibliography of Heidegger
and the Political” en Graduate Faculty Philosophy Journal 14, N2 2 - 15 N2 1, 1991, pp. 581-611;
ROCKMORE, T.: On Heidegger’s Nazism and Philosophy. Berkeley: University of California Press,
1992; DERRIDA, J.: Politiques de I'amitié. Paris: Editions Galilée, 1994; sLUGA, H.: Heidegger’s Crisis:
Philosophy and Politics in Nazi Germany. Cambridge: Harvard University Press, 1995; HELD, K.:
“Authentic Existence and the Political World” en Research in Phenomenology 26, 1996, pp. 38-53;
VILLA, D.: Arendt and Heidegger. The Fate of the Political. Princeton: Princeton University Press,
1996; ESPOSITO, R.: Communitas. Origine e destino della comunita. Torino: Giulio Einaudi, 1998;
FRITSCHE, J.: Historical Destiny and National Socialism in Heidegger’s Being and Time. Berkeley y
Los Angeles: University of California Press, 1999; FRIED, G.: Heidegger’s Polemos. From Being to
Politics. New Haven: Yale University Press, 2000; KISIEL, T.: “Heidegger als politischer Erzieher: Der
NS-Arbeiterstaat als Erziehungsstaat: 1933-1934”, en LESNIEWSKI, N. y NOWAK-JUCHACZ, E.: Die Zeit
Heideggers, Band 2. Frankfurt am Main: Peter Lang, 2002, pp. 71-87; “Political Interventions in the
Lecture Courses of 1933-36", en DENKER, A. y ZABOROWSKI, H.: Heidegger und der Nationalsozialismus
Il Interpretationen. Freiburg/Miinchen: Karl Alber, 2009, 110-129; FAYE, E.: Heidegger, I'introduction
du nazisme dans la philosophie. Paris: Editions Albin Michel, 2005; RADLOFF, B.: Heidegger and the
Question of National Socialism. Disclosure and Gestalt. Toronto: Toronto University Press, 2007;
MARCHART, O.: Post-Foundational Political Thought: Political Difference in Nancy, Lefort, Badiou and
Laclau; Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und
Agamben; GROSSER, F.: Revolution denken. Heidegger und das Politische 1919-1969. Miinchen: C. H.
Beck Verlag, 2011.

7 Ver, entre otros trabajos: BIRMINGHAM, P.: “The Time of the Political” en Graduate Faculty
Philosophy Journal 14, N2 2- 15, N21, 1991, pp. 25-45; de BEISTEGUI, M.: Heidegger and the political.
Dystopias. New York: Routledge, 1998; LACOUE-LABARTHE, P.: La fiction du politique. Heidegger, I'art
et la politique; SCHURMAN, R.: Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de I'agir.

108



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07 pp. 103-121

llamativa inversién de la postura heideggeriana sobre este término, diversos autores han
tomado el pensamiento del filésofo como antecedente para mentar una distincién analitica
denominada “diferencia politica”.® Chantal Mouffe, por caso, refiere a esta diferenciacién
tedrica y sostiene que «si queremos expresar tal distincion de manera filosdfica, podemos
decir, adoptando el vocabulario de Heidegger, que la politica refiere al nivel ‘éntico’
mientras que ‘lo politico’ tiene relacién con el nivel ‘ontoldgico’.» Y luego, Mouffe agrega
que «lo dntico se remite a las multiples practicas de la politica convencional, mientras
que lo ontoldgico refiere al modo en el que la sociedad es instituida.»® La posicién de
Fred Dallmayr expresa un sesgo similar al afirmar que la distincién entre “la politica” y
“lo politico” «se relaciona oblicuamente con la nocién de diferencia dntico-ontoldgica
heideggeriana.»'® Sobre la base de este tipo de aseveraciones se erige la “diferencia
politica”: mientras “la politica” refiere al ambito concreto de la toma de decisiones, “lo

politico” esta enlazado a la esfera desde la cual la politica emerge.

Definida por su talante critico, esta forma intelectual implica una filosofia politica post-
fundacionalista, basada en la centralidad de las nociones de contingencia y antagonismo,
que busca el debilitamiento ontoldgico de los fundamentos politicos. Un dictum tal

como «el fundamento funda en tanto abismo»*, por caso, prefiguraria la operacién de

8 Ver: MOUFFE, C.: The Return of the Political. London, New York: Verso, 1993; On the Political.
London and New York: Routledge, 2005; MARCHART, O.: Post-Foundational Political Thought: Political
Difference in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau; Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen
bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Sobre esta distincidon, ver también: BOSTEELS, B.: The
Actuality of Communism. London: Verso, 2011, pp. 65-69.

9 MOUFFE, C.: On the Political, pp. 8-9. Me he dedicado en un sentido general a este tdpico en: Vega,
F. et. al.: “Contours of Marxism” en The Institute of Comparative Modernities Newsletter 4, |thaca,
Cornell University, 2012, pp. 23-24.

10 DALLMAYR, F.: The Other Heidegger. Ithaca: Cornell University Press, 1993, p. 51. Ver también:
DALLMAVYR, F.: The Other Heidegger, p. 76; DALLMAVYR, F.: Polis and Praxis. Exercises in Contemporary
Political Theory. Cambridge, Massachusetts: The MIT Press, 1984, p. 106; WOLIN, S.: Politics and
Vision. Continuity and Innovation in Western Political Thought. Boston: Little, Brown and Company,
1960, p. 43; scHMITT, C.: Der Begriff des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot, 1963; RICEUR, P.: “Le
Paradoxe Politique”, en Histoire et Vérité. Paris: Editions du Seuil, 1964, pp. 260-284; PITKIN, Hanna,
1972, Wittgenstein and Justice, Berkeley, University of California Press, p. 215; LACOUE-LABARTHE, P.
y NANCY, J. (ed.): Rejouer le Politique. Paris: Editions Galilee, 1981; VOLLRATH, E.: Grundlegung einer
philosophischen. Theorie des Politischen. Wirzburg: Kénigshausen & Neumann, 1987 A, pp. 29-56;
VOLLRATH, E.: “The ‘Rational’ and the ‘Political’: An Essay in the Semantics of Politics”, pp. 17-29; Was
ist das Politische? Eine Theorie des Politischen und seiner Wahrnehmung. Wirzburg: Kénigshausen
& Neumann, 2003, pp. 75-97; BOLSINGER, E. The Autonomy of the Political. Carl Schmitt’s and
Lenin’s Political Realism. Westport: Greenwood Press, 2001; GEUSS, R.: Philosophy and Real Politics.
Princeton: Princeton University Press, 2008.

11 HEIDEGGER, M.: Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis), (Friedrich von Hermann ed.),
Gesamtausgabe, Band 65. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994, p. 29.

109



FACUNDO VEGA
VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLITICO, HOY.

esta corriente tedrica. Bajo, entre otros, este impulso, sus animadores sostienen que
es indudable que la filosofia heideggeriana ocupa un rol eminente para el pensamiento
critico. Sin embargo, la interpretacidn que propone la presente intervencion difiere acerca

|II

de “cudl” Heidegger es el que influencia la teoria critica contemporanea. En buena medida,
lo que permanece en las vertientes que bregan por un “recentramiento de lo politico”
es cierta “fascinacion por lo extraordinario”. Puesto de modo diferente, las perspectivas
tedricas que entronizan la nocién de “lo politico” extraen de ella la vitalidad requerida por
un mundo politico abierto al antagonismo y la contingencia. Pero, intentamos preguntar,

éa qué precio?*?

Es en el prefacio de uno de los mds prominentes intentos por sefialar cémo la division
social estd a la base de la politica donde podemos leer que «lo politico (the political)
[se concibe...] como [...] poseyendo el status de una ontologia de lo social. Desde este
argumento se sigue que [...] la divisién social es inherente a la posibilidad de la politica.»*
Una politica radical, se estima, requiere la aceptacion de la inerradicabilidad del
antagonismo. Asi, la reivindicacion del caracter conflictivo y contingente de la politica,
es erigida como forma de aproximacion anti-esencialista, motivo que acercaria el
proyecto de reflexién sobre una politica radical a uno de los motivos distinguidos de la
filosofia heideggeriana. De hecho, Ernesto Laclau especificd que puesto que «por razones
esenciales[...] la plenitud de la sociedad es inalcanzable, esta ruptura en la identidad de los
agentes politicos es una ‘diferencia ontoldgica’” —en un sentido no enteramente escindido
del uso que Heidegger hizo de esta expresion— absolutamente constitutiva.»* Lo que se
busca enfatizar, de cualquier modo, es la necesidad de detectar el gesto “excepcionalista”
inherente en esta maniobra tedrica y las implicaciones que puede tener para un proyecto
filoséfico-politico de estro anti-esencialista. Puesto de manera concisa, la invocaciéon de
la democracia como un orden radical y remiso a los fundamentos esenciales no puede

reproducir una “diferencia politica” que restituya el binarismo que distingue de modo

12 Agradezco especialmente a Jean-Luc Nancy por el didlogo que hemos mantenido sobre las
repercusiones de la distincién entre “la politica” y “lo politico” en febrero de 2015 en Strasbourg.

13 LAcLAU, E. y MOUFFE, C.: Hegemony and Socialist Strategy: Towards a Radical Democratic Politics,
p. XIV. (Enfasis en el original).

14 LACLAU, E.: Emancipation(s). London: Verso, 1996, pp. 60-61. (Enfasis agregado). Ver también:
LACLAU, E. y zACK, L.: “Minding the Gap: The Subject of Politics”, en LACLAU, E.: The Making of
Political Identities. London and New York: Verso, 1994, pp. 11-39; y MARCHART, O.: “Politics and
the Ontological Difference. On the ‘Strictly Philosophical’ in Laclau’s Work”, en MARCHART, O. y
CRITCHLEY, S.: Laclau: A Critical Reader, London y New York, Routledge, 2004, pp. 54—72. En contadas
pero valiosas oportunidades pude discutir acerca del vinculo entre la “diferencia politica” y el
pensamiento heideggeriano con Ernesto Laclau. Frente a la pérdida, quizads convenga recordar que
Denken ist Danken.

110



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07 pp. 103-121

tajante entre lo politicamente “ordinario” y “extraordinario”.'® Y, mas especialmente en
lo atinente a este ensayo, resulta imperativo interrogar: ¢ puede la filosofia heideggeriana
ser el connubio tedrico de esta entronizacién de “lo politico”? En un momento en el que la
“diferencia politica” goza de buena salud, y el “elogio de lo politico” aprisiona la sorpresa
que anima la politica, esta es, creo, una de las tareas filosofico-politicas que debemos
afrontar.

2. Si bien la exégesis de la obra heideggeriana como fuente nutricia para desplegar la
“diferencia politica” data de afos recientes, la consideracion acerca de “lo politico” como
ambito esencial y sino de la vida en comun no reviste signos de novedad. Fue, sin dudas,
Der Begriff des Politischen, publicado en su primera version en 1927, el texto sefiero
que instituyo el inicio de una tematizacidn cuya generalizacién hoy es conspicua. Pero el
libro de Schmitt, a la vez, tiene un caracter esencial respecto de aquello que motiva esta
intervencion, a saber, problematizar el modo en el que, contemporaneamente, se sugiere

|ll

que la obra de Heidegger hace las veces de precursora del “elogio de lo politico”. La idea
que defiende la presente interpretacidn, puesta concisamente, es que Heidegger fue un
critico virulento de la nocidn de “lo politico” y ello sélo puede aprehenderse si se toma
en consideracion su conocimiento de la segunda edicion de Der Begriff des Politischen,
tal como resulta ostensible en la Unica carta —al menos en los registros con los que

actualmente se cuenta— que el filésofo le hizo llegar a Schmitt.'® No es, por caso, en Sein

15 Esta deriva es una de las particularidades del “elogio de lo politico” en clave populista. En la obra
mas destacada que se haya escrito sobre este asunto, se sugiere que el populismo es «un modo de
construir lo politico» que se distingue nitidamente respecto de la politica institucional y su énfasis
en el administrativismo gradualista. LACLAU, E.: On Populist Reason. London: New York, Verso, 2005
p. XI. (Enfasis agregado). En contraposicidn, sugiere On Populist Reason, la politica administrativa
corporiza el mito de la «sociedad totalmente reconciliada —lo cual presupone invariablemente /la
ausencia de un liderazgo, es decir, el desvanecimiento de lo politico.» LACLAU, E.: On Populist Reason,
pp. 61-62. (Enfasis en el original en primer lugar, y agregado, luego). Resulta imposible analizar de
forma acendrada las implicancias de esta sofisticada mixtura de invocaciones ontolégicas —que, es
conveniente recordarlo, se quieren de algin modo legatarias del pensamiento heideggeriano— vy
asunciones filoséfico-politicas en este breve texto, incluso cuando en On Populist Reason se estima
que «el populismo es la via regia para comprender algo acerca de la constitucién ontoldgica de lo
politico en tanto tal.» LACLAU, E.: On Populist Reason, p. 67. (Enfasis agregado).

16 HEIDEGGER, M.: Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges 1910-1976, (Hermann Heidegger
ed.), Gesamtausgabe, Band 16. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2000, p. 156. Agradezco los
breves comentarios de Arnulf Heidegger y Peter Trawny sobre este asunto. Heinrich Meier observa
que, erréneamente, diversos historiadores y periodistas han comentado sobre la existencia de otra
carta fechada el 22 de abril de 1933 en la que Heidegger invita a Schmitt a formar parte del partido
Nacionalsocialista, MEIER, H.: Die Lehre Carl Schmitts: Vier Kapitel zur Unterscheidung Politischer
Theologie und Politischer Philosophie. Stuttgart: J. B. Metzler Verlag und Carl Ernst Poeschel Verlag,
1994. Ver también: OTT, H.: Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie. Frankfurt am Main:

111



FACUNDO VEGA
VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLITICO, HOY.

und Zeit, obra también publicada en el afio 1927, donde pueden leerse las invectivas de
Heidegger sobre “lo politico”.!” El tono de exaltada ofuscacidn respecto de esta nocion
se tornara palpable, en cambio, en los seminarios que Heidegger impartié luego del
intercambio epistolar con Schmitt. Veamos cdmo se expresa su posicion.

No hay dudas de que el pensamiento heideggeriano esta animado por un radicalismo

filoséfico que roza la “fascinacién por lo extraordinario”.!® Esto es patente, por caso, en

Campus Verlag, 1988, p. 226; ROTHER, R.: Wie die Entscheidung lesen? Zu Platon, Heidegger, und
Carl Schmitt. Wien: Turia & Kant, 1993, pp. 67-75, 237; FRIED, G.: Heidegger’s Polemos. From Being
to Politics, p. 28; WAITE, G.: “Heidegger, Schmitt, Strauss: The Hidden Monologue, or, Conserving
Esotericism to Justify the High Hand of Violence” en Cultural Critique 69, Spring, 2008, pp. 122-
123. Por lo tanto, de acuerdo a Meier, pareceres acerca de la existencia de esta carta como los de
Joseph Bendersky, Victor Farias, Gopal Balakrishnan, Jan-Werner Miiller, o Jeffrey Robbins, estan
fundados en una equivocacion. Ver: BENDERSKY, J.: Carl Schmitt. Theorist for the Reich. Princeton:
Princeton University Press, 1983, p. 203; FARIAS, V.: Heidegger et le nazisme, p. 151; BALAKRISHNAN,
G.: The Enemy. An Intellectual Portrait of Carl Schmitt. London: Verso, 2000, p. 181; MULLER, J.: A
Dangerous Mind. Carl Schmitt in Post-War European Thought. New Haven: Yale University Press,
2003, p. 37; ROBBINS, J.: Radical Democracy and Political Theology. New York: Columbia University
Press, 2011, p. 13. Nada de esto aliviana el hecho de que ambos, Heidegger y Schmitt, mantuvieron
un compromiso totalitario que puede ser leido como la expresion mas ominosa de la tentacion
“excepcionalista”.

17 En su magnum opus, de hecho, sélo existen dos menciones al término “politica”, la primera en
tanto sustantivo, la segunda en tanto adjetivo; y una referencia, simplemente incidental, al término
“lo politico”. HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit. Tubingen: Max Niemeyer, 1967, pp. 16, 193, 400.

18 Ver, entre otros: ARENDT, H.: “What is Existenz Philosophy?” en Partisan Review XllI, N2 1, Winter,
1946, pp. 34-56; ARENDT, H.: “Heidegger the Fox”, en KOHN, J.: Essays in Understanding, 1930-1954.
New York: Harcourt Brace, 1994, pp. 361-362; STRAUSS, L.: Natural Right and History; Spinoza’s
Critique of Religion. New York: Schocken Books, 1965; “An Unspoken Prologue to a Public Lecture
at Saint John’s [In Honor of Jacob Klein, 1899-1978]” en Interpretation 7, September, 1978, pp. 1-3;
Studies in Platonic Political Philosophy; STRAUSS, L.: On Tyranny, (Victor Gourevitch y Michael S. Roth
ed.). New York: The Free Press, 1991; STRAUSS, L.: “German Nihilism, Leo Strauss”, en Interpretation
26 (David Janssens and Daniel Tanguay, ed.), 1999, pp. 353-78. Revisado en: Interpretation 26,
2000, pp. 33-34; BOURDIEU, P.: L'Ontologie politique de Martin Heidegger, p. 16; LOSURDO, D.: La
comunita, la morte, I'Occidente. Heidegger e I’ ‘ideologia della guerra’; ROSEN, S.: The Elusiveness
of the Ordinary. Studies in the Possibility of Philosophy. New Haven: Yale University Press, 2002;
GUMBRECHT, H.: “Stichwort: Tod im Kontext Heideggers Umgang mit einer Faszination der 1920er
Jahre”, en Heidegger Handbuch. Stuttgart-Weimar: J. B. Metzler Verlag, 2003, pp. 98-103; Sheehan,
T.: “Introduction: Heidegger, the Project and the Fulfillment”, en SHEEHAN, T.: Heidegger. The Man
and the Thinker. New Brunswick: Transaction Publishers, 2010, p. xvi. Me permito también reenviar
a: VEGA, F.: “Dios es muerte’. El imprudente Martin Heidegger bajo la mirada de Leo Strauss”, en
CROCE, S. y BISET, E.: Exceso y prudencia, Cuadernos de Nombres. Cérdoba: Editorial Brujas, 2009,
pp. 139-150; “¢Es la angustia un temple de dnimo marcial? Heidegger y la ideologia de la guerra”
en Sin Fundamento. Revista Colombiana de Filosofia 9, Bogota, pp. 21-47, 2009. El radicalismo
heideggeriano es ostensible, a la vez, en las reflexiones sobre la metapolitica y las derivas modernas
de “lo politico” y la “cultura”, presentes en los controversiales Schwarze Hefte: HEIDEGGER, M.:
Uberlegungen II-1V (Schwarze Hefte 1931 — 1938), (Peter Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 94.
Frankfurtam Main, Vittorio Klostermann, 2014, pp. 58-59, 115-116, 499-502, 509-510; Uberlegungen

112



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07 pp. 103-121

la distincién que Heidegger pergefia entre la fundacion de la moAig y la nocion de “lo
politico”.*® El primer término, de acuerdo al pensador, se refiere al sitio esencial de la
historia.?® Es por ello que, sugiere Heidegger, «la moAg determina ‘lo politico’. Como
consecuencia, ‘lo politico’ nunca puede decidir sobre su fundamento, es decir, la TTOALg
en si misma, ni sobre su fundacién.»?! Podria ser argtiido que la concepcion de politicidad
inherente a las reflexiones heideggerianas implica una confrontacion contra la repeticion
de la “normalidad de la vida normal”.?? Y, mas aun, seria dable sugerir que la consideracién
que hace Heidegger sobre la moALg en tanto sitio allende lo ordinario sucumbe ante los
encantos del esencialismo. Pero, tal como Otto Poggeler interroga, éno es la remision a la
nioAic aquello que precisamente permite evitar la totalizacién de “lo politico”?%

VII-XI (Schwarze Hefte 1938/1939), (Peter Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 95. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann, 2014, pp. 3-7, 12-14, 70, 112-116, 248, 303, 322-326, 334; Uber/egungen Xll-
XV (Schwarze Hefte 1939-1941), (Peter Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 96. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann, 2014, pp. 226-228; Anmerkungen |-V (Schwarze Hefte 1942 — 1948), (Peter
Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 97. Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 2015, pp. 130-
131, 173, 437-438. Ver, también: Di Cesare, D.: Heidegger e gli ebrei. | “Quaderni neri”. Torino,
Bollati Boringhieri, 2014; Trawny, P.: Heidegger und der Mythos der jiidischen Weltverschwérung.
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2015.

19 En un tono ostensiblemente critico frente a lo implicado en interpretaciones tales como
la heideggeriana, fue expresado que «en nuestro tiempo la polis ya no existe mas, y tendria
consecuencias desastrosas darle vida nueva a esta nocion antigua. Bajo las condiciones de la
modernidad, se torna mas y mas necesario diferenciar entre ‘lo politico’ y ‘la politica’.» VOLLRATH, E.:
“The ‘Rational’ and the ‘Political’: An Essay in the Semantics of Politics”, p. 24.

20 Sobre la oA y su relacidn con la nocidon de “sitio de la historia” (Geschichtsstdtte), ver: GROSSER,
F.: Revolution denken. Heidegger und das Politische 1919-1969, pp. 30, 64, 113-115.

21 HEIDEGGER, M.: Erlduterungen zu Hdélderlins Dichtung, (Friedrich von Hermann ed.),
Gesamtausgabe, Band 4. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1981, p. 88.

22 Me valgo de esta frase acuiiada en un contexto diferente, concerniente al andlisis de las posiciones
de Martin Heidegger en los afios ’30. Sobre las implicaciones de la condena de la “normalidad de
la vida normal” (Normalitét des normalen Lebens), ver: FRANZEN, W.: “Die Sehnsucht nach Hdrte
und Schwere. Uber ein zum NS-Engagement disponierendes Motiv in Heideggers Vorlesung “Die
Grundbegriffe der Metaphysik” von 1929/1930”, en Gethmann-Siefert, A. y POGGELER, O.: Heidegger
und die praktische Philosophie,. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1989, pp. 78-92.

23 POGGELER, O.: Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen: Neske Verlag, 1963, p. 224.

113



FACUNDO VEGA
VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLITICO, HOY.

Heidegger tematiza la nocidn de moAlg en diversas obras.* En buena medida, en
ellas la moAg remite a una esfera primordial, a saber, la interrogacion sobre el ser.?
Esta tonalidad radical es evidente, por caso, en la Einfiihrung in die Metaphysik, donde
Heidegger enfatiza que la oA es «[...] el fundamento y el sitio del Dasein humano.»% En
escritos posteriores, tales como Hélderlin’s Hymne ‘Der Ister’, Heidegger sostiene que la
nocion de moALg, sobre la cual Holderlin habia meditado, no deberia ser traducida como
Estado (Staat) o ciudad estado (Stadtstaat) porque, en un sentido basico, implica el sitio
de la historia. Es bajo esta égida que Heidegger plantea que “lo politico” resulta derivado
respecto de la oA, la cual lo determina. No es posible, ostensiblemente, afirmar lo
contrario.?” «La moAlc no puede ser determinada politicamente», sostiene Heidegger,
«la moéALg, justamente ella, no es, por lo tanto, un concepto ‘politico’.»*® Al elucidar la
nocion de moAlg, Heidegger pondera el estatuto crucial que aquello que no es ordinario

tiene para el pensamiento. Después de todo, la oA es «el sitio y el ambito, en torno

24 Ver: HEIDEGGER, M.: Vom Wesen der Wahrheit: Zu Platons Héhlengleichnis und Thedtet,
(Hermann Morchen ed.), Gesamtausgabe, Band 34. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,
1988; Seminare. Hegel-Schelling, (Peter Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 86. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann, 2011, pp. 59-184; Einfiihrung in die Metaphysik, (Petra Jaeger ed.),
Gesamtausgabe, Band 40. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1983; Hélderlins Hymne ‘Der
Ister’, (Walter Biemel ed.), Gesamtausgabe, Band 53. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,
1984; Parmenides, (Manfred Frings ed.), Gesamtausgabe, Band 54. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1982; “Uber Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat. Ubung aus dem
Wintersemester 1933/34”, en DENKER, A. y ZABOROWSKI, H.: Heidegger und der Nationalsozialismus.
Dokumente, Freiburg/Miinchen, Karl Alber, 2009, pp. 53-88.

25 Tal como Jacques Taminiaux nota, Heidegger concibe la nocidn de moAlg como un signo metafisico
enlazado a la develacién del ser. Ver: TAMINIAUX, J.: “Plato’s Legacy in Heidegger’s Two Readings of
Antigone”, en Partenie, C. y Rockmore, T.: Heidegger and Plato: Toward Dialogue. Evanston, lllinois:
Northwestern University Press, 2005, pp. 35, 41.

26 HEIDEGGER, M.: Einfiihrung in die Metaphysik, p. 117. Prestando atencidn a estas aseveraciones,
Lacoue-Labarthe sugirié que: «en respuesta al nacionalsocialismo —lo cual obviamente implica
una responsabilidad— [Heidegger] buscd pensar una archi-politica: polis, dice en 1935, no refiere a
‘politica’ alguna, una palabra que siempre usa entre comillas; polis significa el Da del Sein.» Lacoue-
Labarthe, P.: Heidegger. La politique du poéme. Paris: Editions Galilée, 2002, p. 161. Ver, también:
Aoun, M.: La polis heideggerienne. Lieu de réconciliation de I'étre et du politique. Altenberge: Oros
Verlag, 1996; Rossi, L.: “La politica en su sentido mds alto: Los supuestos politicos y metodoldgicos
de la interpretacion heideggeriana de Hélderlin” en Revista Latinoamericana de Filosofia XXX, n2 1,
otofo, 2004, pp. 97-124; Trawny, P.: Sokrates oder die Geburt der politischen Philosophie. Wirzburg:
Konigshausen & Neumann, 2007; Adyton. Heideggers esoterische Philosophie. Berlin: Matthes
& Seitz, 2010; y Jollivet, S.: “Enjeux de la polémologie heideggerienne: entre Kriegsideologie et
refondation politique” en Astérion, L'ami et 'ennemi 6, 2009.

27 Ver adicionalmente: TRAWNY, P.: Heidegger und Hélderlin oder Der Europdische Morgen.
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2004, pp. 225-237.

28 HEIDEGGER, M.: Hélderlins Hymne ‘Der Ister’, p. 99.

114



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07 pp. 103-121

del cual gira todo lo digno de ser preguntado en un sentido extraordinario.»? Mediante
este tipo de aclaraciones, Heidegger cuestiona una conciencia moderna que, a su criterio,
entroniza “lo politico” y, por lo tanto, lo torna incondicional, eliminando toda posibilidad
de interrogacidn. “Lo politico”, de acuerdo a Heidegger, adquiere la naturaleza de una
totalidad, es decir, sucumbe ante las certidumbres técnicas e historiograficas y, en esa
medida, excluye la posibilidad de todo cuestionamiento.*® Es esta torsion del pensamiento
heideggeriano, aquello que las teorias contemporaneas que elogian “lo politico”
simplemente desconocen.

Tales perspectivas, es necesario enfatizar, ocluyen a la vez diversos motivos y
repercusiones tedricas de la filosofia de Heidegger. Entre otros, no perciben el estatuto
de la nocién de “indiferencia modal” (modale Indifferenz) mencionada en los §12 y §45
de Sein und Zeit®!, omiten la elucidacién de la cuestién del ser como una formulacién
ternaria®, y, mdas esencialmente, desatienden la propia posicion de Heidegger respecto
de la “diferencia ontoldgica”. En este sentido, fue Hans-Georg Gadamer quien sefialé que,
frente a cuestiones tales como «qué es efectivamente la ‘diferencia ontolégica’» o «como
puede establecerse tal distincién», Heidegger respondia: «Nosotros no hacemos la
diferencia. [...] La diferencia es aquello donde entramos.»** Bajo esta luz, Gadamer explica

que Heidegger conocia los limites de la “diferencia ontoldgica” y, por lo tanto, mas tarde

29 HEIDEGGER, M.: Hélderlins Hymne ‘Der Ister’, p. 100.

30 De hecho, de acuerdo a Heidegger, «ningin concepto moderno de ‘lo politico’ basta para
aprehender la esencia de la TOALG.» HEIDEGGER, M.: Parmenides, p. 135. Esta inflexion del término
“lo politico” es minusvalorada en interpretaciones parciales tales como: FAYE, E.: Heidegger,
I'introduction du nazisme dans la philosophie. Precisamente respecto del estatuto del cuestionar,
Theodore Kisiel sugiere que la investigaciéon de Heidegger «se remonta fundamentalmente a
experiencias interrogativas: angustia, preocupacion, culpa, muerte, finitud, nada. La esencia del
hombre [reside en] la pasion por interrogar; el sitio donde habita el hombre es el de la aporia de la
existencia. El lugar de la verdad es desplazado desde la aseveracion hacia la interrogacion». KISIEL,
T.: “Towards the Topology of Dasein”, en SHEEHAN, T.: Heidegger. The Man and the Thinker. New
Brunswick: Transaction Publishers, 2010, p. 100.

31 Véase, en especial: DOSTAL, R.: “The Problem of ‘Indifferenz’ in Sein und Zeit” en Philosophy and
Phenomenological Research 43, N2. 1, 1982, pp. 43-58. Ver también: RoOssI, L.: “Ser y tiempo y la
fenomenologia de la comunidad y la sociedad”, en ROCHA, A.: Heidegger hoy: estudios y perspectivas.
Sociedad Iberoamericana de Estudios Heideggerianos / Universidad de San Buenaventura: Editorial
Grama, 2011, pp. 327-346.

32 Para ahondar en esta cuestion, ver: MARION, J.: Réduction et donation. Recherches sur Husserl,
Heidegger et la phénoménologie. Paris: P.U.F., 1989.

33 GADAMER, H.: “Der eine Weg Martin Heideggers”, en Neure Philosophie I. Hegel, Husserl,
Heidegger, en Gesammelte Werke, Band lIl. Tibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1987, pp. 423.

115



FACUNDO VEGA
VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLITICO, HOY.

procurd abandonar el término.?* Las omisiones mencionadas, sin embargo, apuntan a un
olvido adicional sobre el que ya he dado cuenta. Quienes contemporaneamente entronizan
la “diferencia politica”, simplemente pasan por alto la impugnacion heideggeriana de “lo
politico” y asumen que la ontologia implica un modo de institucién de lo social. Pero
esta operacién desconoce que, de acuerdo a Heidegger, es la mOAL en tanto sitio en el
que la historia se despliega aquello que determina toda politicidad.3* Por cierto, la TtoALg
heideggeriana no estd vinculada a un dominio empirico estable, sino a la oposicidn radical
entre el ser y la nada. Bajo la interpretacion de Heidegger, pues, «la moALg es en si el lugar

completo del develamiento del ente.»*®

De forma notoria, Heidegger es conclusivo al sugerir que «pensamos la moALg griega
y lo ‘politico’ de modo completamente no-griego. Pensamos lo ‘politico’ de manera
romana, es decir, imperial.»* El debilitamiento de la energia de la toALg y la comprension
moderna de “lo politico” en clave romana, constituyen dos caras de una misma moneda.
Y es precisamente por ello que, para utilizar la expresién acufiada por Philippe Lacoue-
Labarthe, Heidegger despliega una «activa deconstruccion de lo politico.»* Ahora bien,
como es sabido, Schmitt fue el autor que mas exhaustivamente teorizd sobre la nocién de
“lo politico” en el contexto de la Alemania de entreguerras. Si bien esta breve exposicidn
no puede dar cuenta acabada de la mésentente entre los autores®, es importante

34 Sobre este tema, véase: DAHLSTROM, D. The Heidegger Dictionary. London: Bloomsbury, 2013,
p. 147.

35 Tal como sugiere Poggeler, «la moALg es la morada de la verdad que se reconoce a si misma.»
POGGELER, O.: Der Denkweg Martin Heideggers, p. 224. Ver también: Poggeler, O.: Philosophie und
Politik bei Heidegger, pp. 27-28.

36 HEIDEGGER, M.: Parmenides, p. 133.
37 HEIDEGGER, M.: Parmenides, p. 63.

38 HEIDEGGER, M.: Parmenides, p. 63. Véase: LACOUE-LABARTHE, P. y NANCY, J. (ed.): Les fins de
’homme. A partir du travail de Jacques Derrida. Paris: Editions Galilée, 1981, pp. 415-445. Ver
también: FRASER, N.: “The French Derrideans: Politicizing Deconstruction or Deconstructing the
Political?” en New German Critique 33, Autumn, 1984, pp. 127-154.

39 Las repercusiones tedricas del desacuerdo entre Heidegger y Schmitt han sido sélo parcialmente
analizadas. En general, los estudios ponen atencidn en dos cuestiones. Por un lado, se menciona la
impugnacion de los autores al armonicismo racionalista. La ya mencionada carta que Heidegger le
envidé a Schmitt el 22 de agosto de 1933, en la cual introduce la nocién de moAepog, daria cuenta
de la actitud controversial que sus obras patentizan. Por otro lado, y gracias a las problematicas
interpretaciones provistas por Karl Lowith y Christian Graf von Krockow, se acepta cominmente que
el “decisionismo” es el sesgo tedrico compartido por Heidegger y Schmitt. LOWITH, K.: Heidegger:
Denker in Diirftiger Zeit; VON KROCKOW, C.: Die Entscheidung: Eine Untersuchung (ber Ernst Jiinger,
Carl Schmitt, Martin Heidegger. En estas interpretaciones, la decision emerge como aquello que
quiebra la mera repeticion de lo establecido. Ver, a la vez: TUGENDHAT, E.: Der Wahrheitsbegriff bei
Husserl und Heidegger. Berlin: De Gruyter Verlag, 1967; SITTER, B.: “Zur Mdglichkeit dezisionistischer
Auslegung von Heideggers ersten Schriften” en Zeitschrift fiir philosophische Forschung XXIV, N2 4,

116



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07 pp. 103-121

Iu

revisitarla para asi evitar el “uso” inexaminado del pensamiento heideggeriano con el
objeto de animar la “diferencia politica”. En particular, la divergencia entre Heidegger y
Schmitt resulta una confrontacion acerca de aquello donde reposa “lo extraordinario”.

Una disputa, vale aclarar, sobre el estatuto de “lo politico”.

Esta querella intelectual es evidente en el curso que Heidegger impartié en el
semestre de invierno de 1933-1934 “Uber Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und
Staat”.*® Alli, se torna visible un nuevo interés por cuestiones politicas que redunda en el
intento por definir la esencia de “lo politico” en un sentido ontoldgico. En este contexto,
la relacion entre el pueblo y el Estado se presenta emparentada a la relacién entre el

ente y el ser. Al emprender esta tematizacion, Heidegger impugna una comprensién de

1970, pp. 516-535; HABERMAS, J.: “Martin Heidegger”, en Philosophisch-politische Profile, pp. 81-82;
MARCUSE, H.: “Heidegger’s Politics: An Interview”; Harries, K.: “Heidegger as a Political Thinker”,
p. 310; WEIL, E.: “Le cas Heidegger”, en Philosophie et réalité II. Paris: Beauchesne Editeur, 1982,
pp. 255-266; SCHURMANN, R.: Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de I'agir, p. 295; y
BOHRER, K.: Der Ernstfall Heidegger. Basel: Schwabe & Co Verlag, 1998. Algunos de estos estudios
asocian un caracter decisionista percibido en Sein und Zeit con el pensamiento politico de Schmitt.
Sugestivamente, sin embargo, tanto Beat Sitter como Karsten Harries observan que, para Heidegger,
el fundamento de la decisién no remite a una intuicion incuestionada e injustificada. De hecho,
el decisionismo pertenece al ambito de la impropiedad (Uneigentlichkeit). Ver: SITTER, B.: “Zur
Modglichkeit dezisionistischer Auslegung von Heideggers ersten Schriften”, p. 532; y HARRIES, K.:
“Heidegger as a Political Thinker”, p. 310. Merece ser mencionado que algunos autores han planteado
que la nocidn de decisidn (Entscheideung) schmittiana tampoco debe entenderse como el producto
de la mera arbitrariedad e intuicidn. Ver, por caso: DOTTI, J.: Carl Schmitt en Argentina. Rosario:
Homo Sapiens Ediciones, 2000, pp. 863-913; DOTTI, J.: “Conversaciones 2”, El Rio Sin Orillas 1, N2 1,
Buenos Aires, 2007, pp. 236-267. Mas recientemente, el rol del anti-liberalismo se ha consignado
como el suelo comun entre los pensamiento de Heidegger y Schmitt. Ver, entre otros: RADLOFF, B.:
Heidegger and the Question of National Socialism. Disclosure and Gestalt; HEINZ, M.: “Volk und
Fiihrer. Untersuchungen zu Heideggers Seminar Uber Wesen und Begriff von Natur, Geschichte
und Staat (1933/34)”, en DENKER A. y ZABOROWSKI H.: Heidegger und der Nationalsozialismus II.
Interpretationen, Freiburg/Munchen, Karl Alber, 2009, pp. 55-75; ZABOROWSKI, H.: Eine Frage von Irre
und Schuld? Martin Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch
Verlag, 2010; RoSSI, L.: “Ser y tiempo y la fenomenologia de la comunidad y la sociedad”; NORRIS, A.:
“Jean-Luc Nancy on the political after Heidegger and Schmitt” en Philosophy and Social Criticism 7,
N2 8, 2011, pp. 899-913. Aun asi, otros andlisis enfatizan que existe un desacuerdo tedrico profundo
entre los autores basado en sus distintas aproximaciones tedricas, es decir, la teoria politica y la
jurisprudencia, en un caso; la filosofia, en el otro. Sucintamente, mientras que Schmitt analizé
problemas politicos de modo detallado durante las décadas del 20y 30, este tipo de reflexiones, se
sugiere, brillan por su ausencia en el pensamiento heideggeriano de la época. El presente ensayo,
sin embargo, busca mostrar que el desacuerdo entre los autores no estd meramente basado en
cuestiones disciplinarias. Me dedico a estos tépicos en “Ontological Enmity: Martin Heidegger, Carl
Schmitt, and the Confrontation on the Political” en: VEGA, F., Extraordinary Matters: Politics and Life-
in-Common after Martin Heidegger, (en prensa).

40 HEIDEGGER, M.: “Uber Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat. Ubung aus dem
Wintersemester 1933/34”, pp. 53-88.

117



FACUNDO VEGA
VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLITICO, HOY.

“lo politico” fundada en la oposicién entre amigo y enemigo, tal como la concebida por
Schmitt.** Estudiosos de la obra heideggeriana agregan que si bien el pensador no se refirié
extensamente al Jurist en este caso, intento lidiar con sus ideas acerca de la soberania, a
tal punto que uno puede encontrar en el mencionado seminario una «intensa polémica de
Heidegger con la Teologia politica de Schmitt.»*> Mds aun, la tematizacién que Heidegger
hace de la oposicion entre amigo y enemigo en seminarios subsecuentes tales como
“Hegel, liber den Staat”, implicaria también una critica al pensamiento de Schmitty lo que
es considerado una totalizacion de la politica.*

Las tematizaciones de Heidegger sobre “lo politico”, en definitiva, adquirirdn un
caracter decididamente negativo luego de su periodo como rector de la Albert-Ludwigs-
Universitdt Freiburg. Esta nueva inflexidn, sin embargo, mantiene una actitud critica hacia
lo expuesto por Schmitt. Como ilustracién, en Hélderlins Hymnen “Germanien” und “Der
Rhein”, Heidegger sugiere que la contribucion a que la poesia de Holderlin devenga poder
histérico para el pueblo aleman, «es ‘politica’ en el sentido mas alto y mas propio, tanto
que, quien lleve algo a cabo en este sentido, no tiene necesidad de discurrir sobre /o
‘politico’.»* En trabajos tales como Parmenides y, nuevamente, sin mencionar al Jurist por
sunombre, Heidegger afirma que la comprension schmittiana de “lo politico” no consigue
aprehender la naturaleza de la moAlc.* Puesto simplemente, el desacuerdo entre los
autores esta basado en una orientacion particular de sus pensamientos: mientras que
la obra de Heidegger expresa una fascinacién por Grecia*, la de Schmitt muestra una
extrema admiracion por la forma politica romana.

41 Para ahondar en esta interpretacion, ver: THOMA, D.: “Heidegger und der Nationalsozialismus. In
der Dunkelkammer der Seinsgeschichte”, en THOMA, D.: Heidegger Handbuch. Leben-Werk-Wirkung.
Stuttgart-Weimar: J. B. Metzler Verlag, 2003, pp. 150; MEHRING, R.: “Heidegger und Carl Schmitt.
Verschdrfer und Neutralisierer des Nationalsozialismus”, en THOMA, D.: Heidegger Handbuch. Leben-
Werk-Wirkung, Stuttgart-Weimar, Verlag J. B. Metzler Verlag, 2003, pp. 343; “Der philosophische
Fiihrer und der Kronjurist: praktisches Denken und geschichtliche Tat von Martin Heidegger und Carl
Schmitt” en Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literatur und Geistesgeschichte 68, 1994, pp. 333-363.

42 ZzABOROWSKI, H.: Eine Frage von Irre und Schuld? Martin Heidegger und der Nationalsozialismus,
pp. 420-421. Ver también: FISTETTI, F.: Heidegger e I'utopia della polis. Genova: Casa Editrice Marietti,
1999.

43 Ver: HEIDEGGER, M: Seminare. Hegel-Schelling, pp. 59-184.

44 HEIDEGGER, M.: Hélderlins Hymnen ‘Germanien’ und ‘Der Rhein’, (Susanne Ziegler ed.),
Gesamtausgabe, Band 39. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1989, p. 214. (Enfasis agregado).
45 Ver, por caso: RADLOFF, B.: Heidegger and the Question of National Socialism. Disclosure and
Gestalt, p. 256. Ver también: ELDEN, S.: “Rethinking the Polis Implications of Heidegger’s questioning
the political” en Political Geography 19, 2009, pp. 407-422.

46 Ver, entre otros: GILLESPIE, M.: “Martin Heidegger”, en STRAUSS, L. y CROPSEY, J.: History of
Political Philosophy. Chicago: University of Chicago Press, 1987, p. 900; ESCOUBAS, E.: “Heidegger,

m

la question romaine, la question impériale: Autour du ‘Tournant”, en ESCOUBAS, E.: Heidegger:

118



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07 pp. 103-121

Pero, recapitulemos: enuntonolindante al “excepcionalismo”, lanAigse yergue allende
“lo politico”. Y, aun asi, incluso cuando Heidegger parece sucumbir ante la “fascinacion
por lo extraordinario”; su palabra da a ver un camino diferente, buscando evitar la deriva
“excepcionalista”.*” «Lo des-comunal es lo simple, insignificante», sugiere Heidegger. Y
prosigue, «lo asombroso es para los griegos lo simple, insignificante, el propio ser. [...] Lo asi
entendido como des-comunal no es, en relacion con lo familiar, la excepcidn, sino lo ‘mas
natural’ en el sentido en el que los griegos pensaban la ‘naturaleza’, es decir, la dpUoLg.»*
Como resulta perspicuo, Heidegger intenta impugnar la tentacidén “excepcionalista”. “Lo
extraordinario”, entonces, habita “lo ordinario” y viceversa.*® Ante este atolladero, sin
embargo, la posicidn de Heidegger muestra una ambivalencia irreductible que penetra su
confrontacidn con todo exceso.>® Por ello es necesario interrogar: ¢ pudo Heidegger limitar
su “fascinacién por lo extraordinario”? ¢No debemos extraer lecciones de su errancia?

Questions ouvertes. Paris: Osiris, 1988, pp. 173-88; FISTETTI, F.: Heidegger e l'utopia della polis,
pp. 25-37; voLpl, F.: “Heidegger et la romanité philosophique” en Revue de métaphysique et de
morale 31, 2001/3, pp. 287-300; sPANOS, W.: “Heidegger’s Parmenides: Greek Modernity and the
Classical Legacy” en Journal of Modern Greek Studies 19, N2 1, mayo, 2001, pp. 89-115; y ROSSI,
L.: “La politica en su sentido mas alto: Los supuestos politicos y metodoldgicos de la interpretacion
heideggeriana de Holderlin”, pp. 120-123; RossI, L.: “Holderlin como clave secreta de la nacidn
alemana”, en ROCHA, A.: En torno a Heidegger. Barranquilla: Ediciones UniNorte, 2008, pp. 376-
377. Respecto de la fascinacién de Heidegger por Grecia, Heinrich Petzet planted que «quien mire
los titulos de las lecciones en Marburgo y Friburgo entre 1923 y 1944, podra tener una idea acerca
del significado que el didlogo con los pensadores griegos ha tenido para Heidegger.» PETZET, H.: Auf
einem Stern zugehen: Begegnungen und Gespréche mit Martin Heidegger. 1929-1976. Frankfurt
am Main: Frankfurter Societats-Druckerei, 1983, p. 169. Ver también: POGGELER, O.: Der Denkweg
Martin Heideggers, pp. 195-206.

47 Un reconocido estudioso de la obra heideggeriana supo alguna vez afirmar: «Bergson ha
escrito que todo gran filésofo medita sobre un Unico e inextinguible pensamiento y pasa toda su
vida tratando de expresarlo: Et c’est pourquoi il a parlé toute sa vie.» SHEEHAN, T.: “Introduction:
Heidegger, the Project and the Fulfillment”, p. vii. En el caso de Heidegger, ese pensamiento
inextinguible resulté un ajuste de cuentas con lo “extraordinario”.

48 HEIDEGGER, M.: Parmenides, pp. 150-151.

49 De acuerdo a Theodore Kisiel, incluso el Dasein, una de las nociones centrales dentro
del pensamiento heideggeriano, «expresa la alucinante simplicidad de la situacién humana,
articuldndose en una gama de revelaciones que van desde lo mas rutinario y comin (commonplace)
hasta el extraordinario (extraordinary) y poco comun (uncommon) choque de auto-reconocimiento
en el cual uno es tomado por sorpresa por todo lo que significa estar aqui.» KISIEL, T.: “Towards
the Topology of Dasein”, p. 97. (Enfasis en el original). Una inflexién similar es ostensible en un
pasaje de la obra de Heidegger crucial respecto de lo que en este texto se propone. Téngase a bien,
entonces, ver: HEIDEGGER, M.: Parmenides, p. 156. A la vez, conviene recordar, Heidegger sugiere
que «experimentar lo mas préximo es lo mas dificultoso.» Heidegger, M.: Parmenides, p. 201.

50 La nocidén de “ambivalencia” debe mucho a Le change Heidegger. Du Fantastique en Philosophie.
En esta obra, Catherine Malabou estudia la presencia de cambios (Wandeln), transformaciones
(Wandlungen), y metamorfosis (Verwandlungen) en la letra heideggeriana. MALABOU, C.: Le Change
Heidegger. Du Fantastique en Philosophie. Paris: Editions Léo Scheer, 2004.

119



FACUNDO VEGA
VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLITICO, HOY.

éExisten modos de aproximarse a lo inefable? éNo fue precisamente Heidegger uno de
los pensadores que buscd mostrar la inefabilidad de lo inefable? Tal inefabilidad, por
cierto, resuena en sus asunciones respecto de la nocion de oALg y en su afrenta respecto
del “elogio de lo politico”. Es precisamente esta consideracion tedrica la que brilla por

Ill

su ausencia en las filosofias contemporaneas que, al invocar el “recentramiento de lo

politico”, anulan el misterio que anida en la vida en comun.>?

La repeticion del apotegma que sefiala que lo-politico-es-siempre-ya-la-exaltaciéon-del-
conflicto-y-de-la-contingencia, pues, aparece como un mantra que, de modo paraddjico,
debilita el arcano de la politica: sic transit gloria mundi. Dificilmente, como se ha mostrado,
Heidegger pueda resultar un precursor de este tipo de maniobra y las certidumbres que
trae aparejada. La vida en comun, quizas por fortuna, hace que el arcano de la politica
no sea una materia inexpugnable a la espera de ser desentrafiada, sino un lazo que se
muestra en la superficie de las cosas: la politica supone la co-pertenencia de momentos
“ordinarios” y “extraordinarios”, remisos a su aprehension por el binarismo presente en la
distincion entre “la politica” y “lo politico”. Reiner Schiirmann, uno de los mas originales
intérpretes de la filosofia heideggeriana, fue consciente de la trampa “excepcionalista”
y del entrelazamiento en distinta direccidon que esta intervencion busca poner a la luz.
Por ello, bajo la influencia del pensamiento de Heidegger, sugirid que la ficcién de un
fundamento estabilizador ultimo no puede sostener lo comun, que se ve atravesado por
la plurificacién del principio.>? Probablemente Heidegger no alcanzé a expresar este matiz,
que las tendencias que elogian “lo politico” sencillamente desconocen.

En suma, es sin dudas cierto que las consideraciones heideggerianas frente al “elogio de

lo politico” expresan un gesto ambivalente. De hecho, su radicalismo filoséfico®, su deseo

51 Me dedico con detalle a este asunto en “Can the Common Dwell in an Exceptional Act? The
Political Difference and its Discontents” en: VEGA, F., Extraordinary Matters: Politics and Life-in-
Common after Martin Heidegger, (en prensa).

52 SCHURMANN, R.: Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de I'agir; y “Principles Precarious:
On the Origin of the Political in Heidegger”, pp. 245-256. Ver, también: TRAWNY, P.: Irrnisfuge.
Heideggers An-archie. Berlin: Matthes & Seitz, 2014.

53 Para ahondar en la nocidn de radicalismo (Radikalismus) provista por el filésofo, ver: HEIDEGGER,
M.: Uberlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941), p. 15. Karl Jaspers percibié este tono del
pensamiento heideggeriano al sostener que Heidegger procede «como si combinara la seriedad
de un nihilismo con la mistagogia de un mago.» Jaspers en OTT, H.: Martin Heidegger. Unterwegs
zu seiner Biographie, p. 316. Ver también: DERRIDA, J.: D’un ton apocalyptique adopté naguere en
philosophie. Paris: Editions Galilée, 1983. En este sentido, fue sostenido que: «Heidegger ya no
fue para [Jaspers] el modelo de lo que un fildsofo podria ser, sino, por el contrario, un antifilésofo
demoniaco consumido por fantasias peligrosas.» LILLA, M.: The Reckless Mind. Intellectuals in
Politics. New York: The New York Review of Books, 2001, p. 34. Ver, a la vez: HALLWARD, P.: Badiou a
Subject to Truth. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2003, pp. 20, 22, 216. La impugnacion

120



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.07 pp. 103-121

de quebrar el imperio de “lo ordinario”, su bidsqueda de lo grandioso, tuvo como efecto
consecutivo la condena de “la normalidad de la vida normal”. Sin embargo, la intervencién
heideggeriana puede ser leida como una invitacion que refiere a las capacidades de
olvidar y recordar el exceso. El interrogante sobre el modo de instituir la vida en comun
planteado al inicio de este texto, entonces, adquiere un tono diferente. Su re-comienzo
nos lleva a preguntar: ¢ qué debemos olvidar y qué debemos recordar para vivir en comun
una vez que la fe en el fundamento trascendente que solia ordenar los lazos politicos cayd
en desgracia? Un examen critico de la “fascinacion por lo extraordinario”, por fin, puede
ayudarnos a lidiar con el enigma de la vida en comun sin sucumbir ante la totalizacién
de “lo politico”. Sélo podremos intentar salir airosos de este brete filosofico-politico si
aceptamos que “lo ordinario” y “lo extraordinario” no se anulan entre si.>* Y es en la
reinscripcion politica de esta torsién donde reposa el enigma:

todo es diferente de como tu piensas, de como yo pienso,
la bandera aun flamea,
los pequefios secretos todavia permanecen,
arrojan todavia sombras, de eso

vives tu, vivo yo, vivimos.>®

de laidea de considerar a Heidegger como un antifilésofo, atiin cuando excede el horizonte mentado
por Jaspers, es evidente en: BOSTEELS, B.: “Radical Antiphilosophy” en Filozofski vestnik XXIX, N2,
2008, pp. 155-187, pp. 160, 167-168.

54 Véase, por caso: HAAR, M.: “The Enigma of Everydayness”, en SALLIS, J.: Reading Heidegger.
Commemorations. Bloomington: Indiana University Press, 1993, pp. 20-28. Me he expresado sobre
el asunto en: VEGA, F. et al.: “éLo politico habita sélo en la excepcidn?” en Revista Argentina de
Ciencia Politica 13-14, Buenos Aires, Eudeba, 2011, pp. 187-203.

55 CELAN, P.: Gesammelte Werke in fiinf Bdnden, (Beda Allemann y Stefan Reichert ed.), Band 1.
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1986, p. 284.

121






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Resenas






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

ANO 2 NUMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2015.i01.08

[pp. 125-128]

HEIDEGGER, M. (2013): Seminarios de Zollikon - Protocolos-
didlogos-cartas (Ed. M. Boss). México: Herder. 450 pp. Trad.
Angel Xolocotzi Yainez.

Alba Ramirez Guijarro

Universidad Autonoma de Madrid

¢Lo constatado cientificamente es lo Unico objetivo? ¢Todo lo demds es subjetivo? ¢Han
visto los fisicos alguna vez la realidad? ¢El principio del fundamento es un principio del
pensar o del ser? éEsta el cuerpo en el yo o estad el yo en el cuerpo? éSer humano es
ser Unicamente un ente natural? ¢Lo que es el ser humano aparece regido por una ley?
éSiempre es ahora? éSe puede captar el ser del tiempo con la comprensidn usual del ser
en el sentido de presente? Este volumen consta de tres bloques -Seminarios de Zollikon,
Didlogos con Medard Boss y De las cartas a Medard Boss- precedidos de una nota de
Angel Xolocotzi y de un prélogo de Marianne Boss-Linsmayer y otro de Medard Boss,
volumen en el que se plantean y responden este tipo de preguntas. La edicidn, que
cuenta con indice analitico, indice onomastico y tabla de materias, recoge textos orales
y escritos de Heidegger a raiz de su relacidn con Medard Boss entre los afios cincuenta y
setenta. La relevancia del libro radica tanto en el contenido variado y explicativo, util para
la comprension de la obra de Heidegger, como en el estilo sencillo, propio del formato
de los textos recopilados, que muestra la versatilidad lingtiistica de Heidegger y ayuda a

caracterizar al fildsofo mediante el contexto académico y social.

Los seminarios de Zollikon se desarrollan por preferencia de Heidegger en la casa
de Boss, aunque habian comenzado en el 59 en la clinica de la Universidad de Zurich.

Durante los primeros afios, Heidegger diferencia entre fenédmenos onticos y fendémenos

125



ALBA RAMIREZ GUIJARRO
RESENA: HEIDEGGER, M. (2013): SEMINARIOS DE ZOLLIKON. MEXICO: HERDER, 450 PP. TRAD. A. XOLOCOTZI YANEZ

ontolégicos para explicitar cdmo la evidencia dntica se halla vinculada a la percepcién
mientras que la evidencia ontoldgica nombra el existir de lo percibido. Heidegger insiste
en que toda prueba es un fundamento pero no todo fundamento necesita una prueba,
realiza una contraposicidn entre Aristoteles y Planck, y explica la diferencia entre certeza
apodictica y certeza condicionada, entre existencia empirica y factica, y entre ratio esendi
y cognoscendi. Afios después, expone que la ciencia dispone de la naturaleza para calcular,
predeterminary aprovechar, y que la causalidad domina el pensar moderno desde Newton
y Galilei. Como impera la creencia de que la Unica verdad objetiva es la ciencia, Heidegger
invita a pensar el ser. Su insistencia en que toda ciencia natural particular descansa en el
efecto y en que su finalidad es el dominio de la naturaleza recuerda, por ejemplo, a textos
de los aflos treinta como “El origen de la obra de arte” y “La época de la imagen del
mundo”, recogidos hoy en Caminos de bosque. Heidegger analiza que la naturaleza parala
ciencia natural moderna conduce a la ciencia como legalidad de los fendmenos, que a su
vez se fundamentan en un supuesto de relacion ontoldgica y no en un fundamento légico.

Posteriormente, mediante una interaccion directa y continuada con los asistentes a
sus seminarios, reflexiona sobre la percepcion del espacio que rodea a los objetos y que
les confiere lugar, y piensa en como el ser humano percibe ese espacio que rodea a los
objetos pero no percibe el espacio mismo, lo que le lleva a hacer un paralelismo entre
el espacio y el tiempo: del mismo modo que todo espacio limitado estd en un espacio
mayor, un determinado lapso de tiempo lo estd en otro mayor. Dejando al margen el
movimiento y la presencia, pensando el espacio como espacio y el tiempo como tiempo,
el no-ser del tiempo es futuro y pasado. La pregunta que se plantea es si estar-en-el-
tiempo, cuyo Blenl no se interpreta en un sentido espacial, funda el tener-tiempo. En este
sentido, como los seminarios se realizan para psiquiatras, en ellos se analizan fragmentos
de historiales clinicos de esquizofrénicos para matizar que esas vivencias no tienen nada
que ver con el problema del tiempo. Yendo a la esencia, Heidegger se aleja de la ciencia
porque considera que el concepto de tiempo de la fisica no es adecuado para discutir
la relacién del ser humano existente con el tiempo: Einstein no trata qué es el tiempo,
sino como puede ser medido en el sentido de uno-tras-otro de ahoras. Heidegger explica
que el ser humano existe como tal y su Dasein dura mientras el tiempo codetermina
esencialmente su existencia. Se trata de prescindir del modo de representar cientifico-
natural y de adentrarse en lo fenomenoldgico: tener tiempo no indica posesién o
pertenencia, sefiala copertenencia, tener tiempo es estar a la espera, presentar y retener,
su triple temporalizar de la estancia en ese “ser-con-y-para-los-otros”. A lo largo de todo
el libro se encuentran contadas y distintas explicaciones, reflexiones y comentarios

que el propio Heidegger realizé sobre Ser y tiempo y sobre el Dasein: “En Ser y tiempo,

126



DIFFERENZ. ANO 2, NUMERO 1:
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.101.08 pp. 125-128

intenté mostrar los caracteres especificos del Dasein qua Dasein, en contraposicion a los
caracteres de ser de lo que no es Dasein, por ejemplo, la naturaleza, y por eso los llamé
existenciarios. La analitica del Dasein en cuanto existenciaria es, hablando formalmente,
una especie de ontologia. En cuanto es aquella ontologia que prepara la pregunta
fundamental por el ser en cuanto ser, es una ontologia fundamental. A partir de aqui se
torna claro, nuevamente, qué mala interpretacién ocurre cuando se entiende Ser y tiempo
como una antropologia”(p. 196). “Dasein = el ser absorbido por aquello hacia lo cual yo
me comporto, ser absorbido con referencia a lo presente, ser absorbido por lo que a mi
actualmente me concierne. Un insertar-se en lo que a mi me concierne” (p. 244). “Ser y
tiempo sélo puede significar que ya no hay un problema de la subjetividad. Solamente
cuando uno se da cuenta de esto, ha reconocido el alcance de la analitica del Dasein” (p.
280). “Desde que apareciod Ser y tiempo en 1927 he tenido que tolerar tanta tonteria y

superficialidad, que en este respecto ya estoy endurecido” (p. 349).

Por otra parte, Heidegger pregunta sobre la caracterizacion y el énfasis del fendmeno
del cuerpo y sobre la determinacidn de la psicosomatica como ciencia, diferencia entre
soma y psique, y repite su critica no a la ciencia sino a la falta de meditacién del método
y de su relacién consigo misma. Explica que el corporar del cuerpo se determina a partir
del modo de su ser y que esta determinado por el ser-humano en el sentido de la estancia
extatica en medio del ente despejado. También resulta pertinente y relevante la distincién
que hace entre el ser humano y el animal, la cual radica en el decir del ser humano en
cuanto dejar ver al ente en cuanto ente, algo que Heidegger ya habia tratado en detalle
en Los conceptos fundamentales de la metafisica. ¢Qué supone que desde Descartes
la objetividad sea una determinada modificacién de la presencia de las cosas en la
que lo dado no se da a partir de si, sino como lo que se contrapone el sujeto de forma
objetivada? Tras el levantamiento del ser humano a sujeto y la objetivacion cientifico-
natural del mundo, el problema del cuerpo es el problema del método porque que algo
sea es determinado de acuerdo con el criterio de la evidencia matemadtica y, sin embargo,
no ha de olvidarse ni el pensar del modo de acceso al ente ni su determinacién por el
modo de ser del respectivo ente.

Durante las conversaciones de Heidegger con Medard Boss se produce mayor
presencia de referencias a la psiquiatria, y de hecho Heidegger analiza la historia de la
vida psicoanalitica como una cadena causal naturalista al tiempo que hace alusion a los
historiales de pacientes con alucinaciones, paralisis histéricas o perturbaciones neurdticas.
Heidegger propone una mayor amplitud a la hora de concebir la multiplicidad de modos de
presencia y hace apreciaciones puntuales sobre algunos modos de presencia: lo ausente
puede estar mds presente que lo presente; el estado alucinatorio no ha de examinarse

127



ALBA RAMIREZ GUIJARRO
RESENA: HEIDEGGER, M. (2013): SEMINARIOS DE ZOLLIKON. MEXICO: HERDER, 450 PP. TRAD. A. XOLOCOTZI YANEZ

como real o irreal sino desde una indagacion del caracter de la relacién con el mundo. Mds
adelante, trata los conceptos de representacidn, percepcidn, introyeccidn, proyeccion,
transferencia, test proyectivo, afectos, terapia y olvido. Por poner ejemplos, explica cémo
es la percepcion del otro y cédmo los conceptos de empatia y proyeccion presuponen
el tener comprension del otro. También recalca que el poder-ser es precisamente la
esencia del Dasein extatico y que la disposicion afectiva o temple animico es el caracter
fundamental del Dasein y pertenece a todo comportamiento. Vuelve a recordar que
el cientifico actual es preso de las representaciones sujeto-objeto, lo que le lleva a
la imposibilidad de comprender el olvido, y analiza el olvido tanto como privacién del
recuerdo de algo como privacion del retener.

Cuando Medard Boss le pide a Heidegger que describa fenomenoldgicamente las
interpretaciones de la teoria psicoanalitica, Heidegger explica que en la representacion
psicolégica comun del yo no estd la referencia al mundo, y que ha de realizarse el
despejamiento del ser porque el fendmeno es la esencia de lo que se muestra: el
Dasein y la comprension del ser son inmediatamente experienciables. Tras numerosas
alusiones a Binswanger, Szilasi, Uexkiil, Hafner y Blankenburg, ademas de su observacién
de la metapsicologia de Freud como traslado de la filosofia neokantiana al ser humano,
Heidegger propone pensar la comprension de ser como la determinacion fundamental
del Dasein, el ser como re-ferencia (acontecimiento apropiador). Es durante los ultimos
afos de estos didlogos cuando pretende explicar el surgimiento de un estado patoldgico
y cuando explicita que explicar presupone la aclaracidén de la esencia y que comprobar
es el fundamento que las ciencias presuponen como principio, pero cuyo accesibilidad
lleva implicita la calculabilidad y el efecto que desde la psicologia supone un intento
fallido cuyo error es la objetivizacién del ser humano, cuando su esencia no se halla en
su mensurabilidad sino en su quididad, condicién de posibilidad y referencia al mundo.

Por ultimo, las cartas de esta edicion dejan constancia del contexto de aquella época:
Heidegger critica las interpretaciones que se hacian de Ser y tiempo y sobre todo las falsas
conclusiones del «hacer-pre-sente», menciona la pereza y la falta de pensamiento de la
juventud, incapaz de leer y reflexionar sobre un capitulo de Aristoteles, y asegura que los
griegos son los Unicos grandes maestros del pensar y que el simple ver de los fendmenos
no puede ser abandonado. Al margen de los acuerdos de conferencias, eventos, viajes y
recomendaciones que se hallan en estas cartas, resulta significativo centrar la atencién en
el fin de la filosofia que Heidegger menciona, en la tarea del pensar a la que invita, y en
el progresivo aumento de sus ocupaciones, centradas en sus dias en la cabafia y en sus

lecturas y reflexiones sobre Nietzsche.

128



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Politica Editorial y Evaluacion / Editorial Policy and Evaluation
1. Periodicidad

La secuencia de la publicacién es anual (julio), alternando nimeros monograficos (en
los que predomina temas especificos de la obra de Heidegger) y nimeros miscelaneos,
que brindan al lector un panorama representativo del rumbo de las investigaciones sobre
Heidegger en Europa y América. La revista dedica, asi mismo, amplia atencion al exameny
critica de las novedades bibliograficas en torno a la figura y la obra de Heidegger, asi como
a la creacion filoséfica y la publicacién de elencos bibliograficos especializados.

2. Secciones

La revista tiene las siguientes secciones:
—Articulos de investigacion (Estudios)
—Articulos de informacidn especializada (Notas)
—Informes (Sobre congresos, seminarios, etc.)

—Debates (Discusiones de tesis entre dos o mas autores relacionadas con las derivas de
Heidegger)

—Textos de Heidegger (Traducciones)
—Resefias de libros

—Estudios bibliograficos

—Creacion filosdfica

—Noticias y comentarios

3. Lenguas de edicion

Laslenguas en que se aceptan originales, edita colaboraciones y mantiene correspondencia

son espafiol, portugués, inglés, francés, italiano y aleman.



4. Politica Open Access

Differenz sigue una politica de difusidn de sus contenidos a partir de Creative Commons
Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional License.

Differenz pretende conferir la mayor difusiéon posible a todo trabajo de suficiente
calidad, publicado en cualquier medio de difusion mas limitada. De esta manera quedan
integrados en un didlogo cientifico universal abierto investigadores e instituciones que de
otra manera quedarian marginadas.

5. Evaluacion de originales

Todas las secciones son evaluadas, es decir, el comité editorial decide inicialmente si el
articulo es apropiado para la revista. En el caso de los articulos de investigacion (Estudios)
si no se rechaza, el comité editorial elige revisores expertos en la materia tratada en el
articulo. Y, entonces, el articulo sigue un proceso de evaluacion mas exhaustivo que se
desarrolla del siguiente modo:

5.1. Evaluacién por pares

La revisidon de cada articulo sera realizada por dos revisores expertos que aconsejaran
sobre su publicacién.

5.2. Evaluacion ciega

Para asegurar la transparencia, los revisores no se conocen entre si ni tampoco conocen
la identidad del autor evaluado.

5.3. Declaracion de privacidad

Los nombres y direcciones de correo-e introducidos en esta revista se usaran
exclusivamente para los fines declarados por esta revista y no estaran disponibles para
ningln otro propdsito u otra persona.

5.4. Evaluadores externos

Mas del 80% de los evaluadores son externos a la revista y a la Universidad de Sevilla,
son profesores doctores pertenecientes a instituciones internacionales de investigacion,
ademas de todos aquellos autores que han publicado mas de dos articulos en la revista y
poseen el titulo de licenciado o doctor en la especialidad. Si lo desean, los autores podran
proponer evaluadores externos expertos en la materia. Al final de cada afio se publicara

una lista con los revisores del nimero editado.



5.5. Criterios de evaluacion

Se valorard el interés del tema; la profundidad e innovacién en su tratamiento; el
conocimiento del estado de la cuestion; el didlogo con la bibliografia mas relevante y
actualizada; la unidad, claridad, coherencia, equidad y rigor de la argumentacién; la
adecuacion del titulo, del resumen y de las palabras clave; la extension proporcionada del

texto y de las notas; y la elegancia formal y literaria.
5.6. Aceptacion o rechazo tras la evaluacion

Tras la revision de los expertos, el comité editorial decide si aceptar sin mas el articulo,
pedirle al autor que haga las modificaciones recomendadas por los revisores, pedirle al
autor una profunda revision del articulo o rechazar la publicacion.

Normas de publicacion / Standards Publication
1. Informacion a aportar

Los autores deberan enviar a differenz@us.es sus articulos, en la primera pagina del texto
deben incluirse el nombre completo del autor, y la siguiente informacién en su idioma
original y en inglés sobre los articulos: el titulo, un resumen de 100 palabras como maximo
y unas 5 palabras clave separadas por punto y coma. Deberan aportar también un breve

curriculum, con su afiliacién y datos de contacto.
2. Originalidad

Todos los escritos que se envien para su publicacién en Differenz, tanto articulos, como
notas, resefias, traducciones, etc., deben ser completamente inéditos. Mientras estan en
proceso de evaluacidon o de edicién no deberdn remitirse a ninguna otra publicacion. Una
vez hayan sido publicados, los autores podran utilizar sus textos con total libertad, citando
siempre su publicacién original en Differenz. Muy excepcionalmente, y si los revisores
lo consideran oportuno, se podran publicar articulos ya publicados en otras revistas de

escasa difusion, especificdndolo en cada caso.
3. No identificacidn de citas propias

Para facilitar su revisién andénima, el autor debe eliminar toda referencia en el articulo a
otras obras y articulos escritos por él mismo —tanto en el cuerpo como en las notas—,
o hacerlo de forma que no revele su propia autoria. También deberd omitir la mencién a

reconocimientos de su participacidn en proyectos financiados y otros agradecimientos.



4. Formato de las publicaciones

4.1. El formato del trabajo sera en folio DIN A 4, en letra Calibri cuerpo 12, con interlineado
sencillo 1.2 y con un margen amplio de 3 cm.

4.2. Los articulos (Estudios) tendran una extension maxima de entre 6.000 a 8.000
palabras (entre 15 y 20 paginas). Los Debates y Notas tendran una extension maxima de
4.000 palabras (entre 5y 10 paginas). Traducciones criticas o materiales de investigacion
y los estudios bibliograficos hasta 8.000 palabras (entre 10 y 20 paginas). El recuento de
palabras deberd indicarse al final del texto.

4.3. No podemos garantizar que no haya problemas con signos especiales (griegos,
hebreos, légicos, matemadticos). Recomendamos restringirlos al maximo, y en todo
caso, enviar los originales en los que aparezca un cierto nimero de ellos procesados en
Microsoft Office y no en otro tipo de procesador de texto.

4.4. Los subtitulos han de estar numerados secuencialmente, asi: 1. 2. 3., etc. Los titulos
de posteriores subdivisiones deben seguir una ordenaciéon numérica, asi: 1.1.; 1.2 ; 1.3,
etc. Por ejemplo:

1. Comentarios de Heidegger a Aristételes
1.1 Comentario al cocepto de «physis»
4.5. Las resefias bibliogréaficas deben tener un méaximo de 1.800 palabras.

—Salvo casos excepcionales, no se aceptardn resefias de libros con mas de cinco afos de
antigliedad. Las obras recensionadas han de ser primeras ediciones, o bien reediciones

con modificaciones sustantivas.

—Para evitar conflictos de intereses, es preferible que no estén escritas por personas
cercanas al autor del libro recensionado o que hayan colaborado en su edicién o disefio.
El autor de un libro recensionado no debe tener ascendiente profesional sobre el autor de
la resefia, como es el caso de un director de tesis.

5. Notas al pie, citas y referencias bibliograficas
5.1. Notas al pie y citas

Las notas a pie de pdgina han de ser concisas. Las citas en el cuerpo del texto también
seran breves, y han de ir entrecomilladas: «asi». Si superan las tres lineas, deberan ir
en parrafo aparte y no deben llevar sangria (que se aplicara cuando sea compuesto
tipograficamente). Ademads, para introducir un término explicativo dentro de una cita



se usaran corchetes, como en el siguiente ejemplo: «La vinculacién de ésta [situacidn
especial] al fin del agente...».

Pueden usarse referencias abreviadas en los siguientes casos:

-Cuando de un mismo autor se cite una sola obra, se abreviara su titulo asi: Heidegger,
M.: op. cit., p. 108.

-Si de un mismo autor hay que citar mas de una obra, se reiterara el titulo de forma
abreviada; por ejemplo: Heidegger, M.: El concepto cit., p.15; Freud, S.:, Obra cit., vol.
4/1, p. 95.

-Puede utilizarse “Ibidem, p. [numero de pagina]” cuando se repita una misma referencia
consecutivamente. Y también se utilizard “l/dem” cuando se cite consecutivamente la
misma obra y en la misma pagina.

—Enlaresefias, si es preciso incluir alguna cita diferente a la del libro que se esta resefiando,
se hara en el cuerpo del texto, entre paréntesis, siguiendo las directrices para referencias
abreviadas que se indicard en el punto 5.2. Si la cita es del libro que se esta resefiando,
basta con incluir el nimero de pagina, asi: (p. 63), 0 (pp. 63-64).

5.2. Referencias bibliograficas

Las utilizadas para la elaboracién de los articulos o resefias deberan presentarse en un
listado final, con el siguiente formato:

Articulo de revista

VIGO, A.: “Prioridad ontoldgica y prioridad ldgica en la doctrina aristotélica de la sustancia”
en Philosophica 13, 1990, pp. 17-51.

Libro
ZUBIRI, X.: Cinco lecciones de filosofia. Madrid: Ed. Alianza, 1980 p. 18.

Los textos de Platon, Aristételes, Kant, Wittgenstein y otros similares se citardn conforme
al uso habitual y no indicando el nimero de pagina:

PLATON: Fedro, 227d.
Seccion o capitulo de libro

PRICE, D.: “A general theory of bibliometric and other cumulative advantage processes» en
GRIFFITH, B. C.: Key paper information science. New York: Knowledge Industry Publications,
1980, pp. 177-191.



Documento electrdnico

Se debe indicar, ya sea la fecha de publicacion o la de su mas reciente actualizacion; si
ninguna de éstas puede ser determinada, entonces se debe indicar la fecha de busqueda.
La direccion URL debe proveer suficiente informacién para recuperar el documento.

MORIN, E. [en linea]: “La epistemologia de la complejidad”, en Gazeta de Antropologia 20
(2004) (trad. José L. Solana), www.ugr.es/~pwlac/ G20_02Edgar_Morin.html [Consultado:
26/12/2006].

5.3. El apellido del autor, como se puede comprobar en los ejemplos, debe ir en letra

redonda, sélo la inicial en mayuscula.
6. Agenda de publicacion
Proceso de publicacion

6.1. En un plazo habitual de dos meses y medio, el Comité Editorial comunicara la
aceptacion o rechazo de un articulo, junto con las observaciones o sugerencias emitidas
por los evaluadores. La publicacion de los trabajos serd en el mes de julio y se informara
de ello a los autores correspondientes.

6.2. Los autores de articulos en via de publicacion recibirdn la prueba del texto tras ser
compuesto tipograficamente, para su inmediata correccion (maximo dos semanas de
plazo). Una vez publicado, podran adquirir separata electrénica de su articulo en la web
(http://institucional.us.es/differenz) en formato pdf.

La recepcion de articulos esta abierta todo el afio. EIl Numero se cierra el 30 de abril.
La maquetacion y correccidén ortotipografica se realiza en los meses de mayo y junio.
La colocacidon en la web se realiza la segunda quincena del mes de julio. Todo ello para

cumplir, siempre, la periodicidad indicada en tiempo y forma.

Si en un caso excepcional, por causas ajenas a Differenz, ésta se viese obligada a la
modificacién o retraso en el plazo de la publicacidn de los articulos seleccionados, a un
numero posterior, se le comunicaria a cada autor para que confirmasen su aprobacién o,
en caso contrario, dispusiesen del articulo para presentarlo a otras revistas.

7. En caso de error

Los editores no se responsabilizan de los errores que se hayan podido deslizar por no
haber seguido estas instrucciones. En caso de tropezar con dificultades de desciframiento,
interpretacién, formato, etc., requerirdn al autor a través del e-mail para que envie un
nuevo archivo, y si en el término de una semana no lo reciben, entenderan que renuncia

a la publicacion del trabajo. 8. Nimero en preparacion / Next Journal



Se invita a enviar originales a la direccidn de la Revista. Junto al texto, que debera atenerse
a las Normas de publicacién, y un breve curriculum del autor o autores. Los originales
recibidos seran informados por dos especialistas externos que aconsejardn sobre su
publicacién o noy, en su caso, propondran a los autores las modificaciones que estimen

necesarias. Fecha limite de entrega de los trabajos: 30 de abril.

Coémo citar la revista / How to cite the journal

Con el objeto de despejar cualquier duda que ocasiona la referencia bibliografica en
Internet proponemos una serie de recomendaciones y usos para citar a nuestra revista.
Nos basamos para esta normativa en:

1.- Norma ISO 690-2

2.- ESTIVILL, A. y C. URBANO. “Como citar recursos electrénicos”, Information World, edicidn
en espaiol, Vol. 6, num. 9 (septiembre, 1997), pp. 16-26

Para realizar una referencia bilbiografica de esta publicacion en su totalidad, suponiendo
que consultamos la revista el 20 de julio de 2014, el modo correcto es:

Differenz, Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas.
[en linea)]. Disponible en internet. http://institucional.us.es/differenz [Consulta: 20 de
julio de 2014]. ISSN 2386-4877.

Si deseamos citar un articulo de esta publicacidon o cualquier otra contribucién, deben
tener en cuenta que los archivos PDF (Acrobat Reader) cuentan con un indicador de

paginas ajeno a la paginacion que la revista otorga a su publicacion. El modo correcto es:

ORDONEZ GARCIA, José. “Presentacion a Semblantes” [en linea). Differenz, Revista
internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas, nimero 0
(julio 2011). http://http://institucional.us.es/differenz/numero0/ordonez.pdf, pp. 1-2
[Consulta: 20 de julio de 2012]. ISSN 2386-4877.

Contacto / Contact
Differenz, Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas.
Dpto. Estética e Historia de la Filosofia. Facultad de Filosofia (Univ. Sevilla)
C/ Camilo José Cela, s/n - 41018 Sevilla (Spain)

TIf.: 00-34-954557788  e-Mail: differenz@us.es






