
 

Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

Centro de Estudios Heideggerianos
Archivo Heidegger de Sevilla (Delegación del Heidegger Archiv Messkirch. Alemania)

AÑO 2 NÚMERO 1: JULIO DE 2015

e-ISSN: 2386-4877



Editor:
Centro de Estudios Heideggerianos

Archivo Heidegger de Sevilla (Delegación del Heidegger Archiv Messkirch. Alemania)

Edición a cargo de:
Fernando Gilabert Bello y Juan José Garrido Periñán

Redacción, administración, secretaría e intercambio:
Dpto. Estética e Historia de la Filosofía
Facultad de Filosofía
Universidad de Sevilla

C/ Camilo José Cela, s/n

41018 Sevilla

Telfno: (+34) 954 55 77 68

e-mail: differenz@us.es

© De los autores

Diseño de cubierta edición impresa: Jesús Fernández Muñoz y Fernando Gilabert
Diseño y maquetación edición online: Juan Antonio Rodríguez Vázquez
Impresión: xxxxxxxxxxxxxxxx

Depósito Legal: XXXXXXXX

e-ISSN: 2386-4877

Nº DOI: http://dx.doi.org/10.12795/Differenz
OJS: https://revistascientificas.us.es/Differenz

Indexación

Differenz se encuentra indexada en ERIHPLUS, LATINDEX y continua con el proceso de 
inclusión en la más importantes y prestigiosas bases de datos, así como su inclusión en 
índices de impacto.

Los editores y miembros de los comités de la presente publicación no se hacen responsables 

de las opiniones vertidas por los autores de los trabajos publicados en este número.

Differenz. Revista Internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 
gracias a Centro de Estudios Heideggerianos tiene licencia Creative Commons 
Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional License. Creado a partir 
de la obra en http://institucional.us.es/differenz.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Consejo de Redacción / Editorial Board

Director (Editor): 
Ordóñez García, José (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)

Subdirector (Assitant Editor): 
Gilabert Bello, Fernando (Master Filosofía. Universidad de Sevilla)

Secretario (Secretary):
Garrido Periñán, Juan José (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)

Vocales (Vowels):
Adrián Escudero, Jesús (Ph. Dr. Universidad Autónoma de Barcelona)
Bayón Torres, Manuel E. (Lcdo. Filosofía. Universidad de Sevilla)
Bravo Delorme, Cristián de (Ph. Dr. Universidad de Chile)
Camello Casado, David (Ph. Dr. Universidad Autónoma. Madrid / Universidad de Sao 
Paulo. Brasil)
Fernández Muñoz, Jesús (Máster Filosofía. Becario FPU. Universidad de Sevilla)
Gómez Delgado, José María (Ph. Dr. Universidad de Granada)
González Galván, Humberto (Ph. Dr. Universidad Autónoma de Baja California Sur. México)
Gracia Gómez, Alfonso A. (Ph. Dr. Universidad de Valencia)
Lehman, Sandra (Ph. Dr. Universidad de Viena)
Macera Garfia, Francisco (Lcdo. Filosofía. Universidad de Sevilla)
Mantas España, Pedro (Ph. Dr. Universidad de Córdoba)
Moreno Bardón, Fernando (Ingeniero-CEH)
Muñoz Martínez, Rubén (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)
Pascual Gomez-Manso (Lcdo. Fisioterapia-CEH)
Pizarro Suescum, José Pedro (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)
Rodríguez Ribas, José Ángel (Med. Dr. Universidad de Walles)
Rudinger, Kurt (Phil. Dr. Universidad de Sevilla)
Rufo Rodríguez, Juan Marcial (Master Filosofía. Universidad de Sevilla)
Silverio, Eugenio (Lcdo. Filosofía. Universidad de Sevilla)
Xolocotzi, Ángel (Ph. Dr. Universidad Autónoma de Puebla. México)



Comité Científico / Scientific Committee
Alemán Lavigne, Jorge (Psicoanalista. AMP-ELP. Madrid)
Antón Pacheco, José A. (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)
Berciano Villalibre, Modesto (Ph. Dr. Universidad de Oviedo) (†)
Breeur, Roland (Ph. Dr. KU Leuven)
Brencio, Francesca (Ph. Dr. Western Sydney University)
Castro Caeiro, Antonio (Ph. Dr. Universidad Nova. Lisboa)
Denker, Alfred (Ph. Dr. Direktor Heidegger Archiv-Messkirch. Alemania)
Di Cesare, Donatella (Ph. Dra. Universidad de Roma - Sapienza)
Duque Pajuelo, Félix (Ph. Dr. Universidad Autónoma de Madrid)
Estrada, Juan A. (Ph. Dr. Universidad de Granada)
Fabris, Adriano (Ph. Dr. Universidad de Pisa)
Gabás Pallás, Raúl (Ph. Dr. Universidad Autónoma de Barcelona)
Gander, Hans-Helmut (Ph. Dr. Universidad de Friburgo)
Heiden, Gert-Jan van der (Radboud University)
Larriera, Sergio (Psicoanalista. AMP-ELP. Madrid)
Marramao, Giacomo (Ph. Dr. Universidad Roma III)
Moreno Márquez, César (Ph. Dr. Universidad de Sevilla)
Mujica, Hugo (Ensayista y poeta. Buenos Aires. Argentina)
Rodríguez-Suárez, Luisa Paz (Ph. Dr. Universidad de Zaragoza)
Peñalver Gómez, Patricio (Ph. Dr. Universidad de Murcia)
Perrín, Christophe (Ph. Dr. Université Catholique de Louvain)
Rodríguez García, Ramón (Ph. Dr. Universidad Complutense de Madrid)
Sáez Rueda, Luis (Ph. Dr. Universidad de Granada)
Segura Peraita, Carmen (Ph. Dra. Universidad Complutense de Madrid)
Stenger, Georg (Ph. Dr. Universidad de Viena)
Trawny, Peter (Ph. Dr. Universidad de Wuppertal)
Vega Esquerra, Amador (Ph. Dr. Universidad Pompeu Fabra)
Vigo, Alejandro G. (Ph. Dr. Universidad de Navarra)
Zabala, Santiago (Ph. Dr. Icrea Research Professor of Philosophy. Universidad Pompeu 
Fabra)
Zaborowski, Holger (Dr. Philosophisch-Theologische Hochschule Vallendar)



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Nº 1, Julio de 2015
Sumario

Presentación.......................................................................................................................7

Estudios

Heidegger con Foucault. Alétheia, parrhesía y la voluntad de decir la 
“verdad”.
Heidegger with Foucault. Aletheia, parrhesia and the will to tell the “truth” 
David Camello (Universidade de Sao Paulo)......................................................................11

El acontecimiento, la diferencia y lo sagrado en la filosofía de Heidegger. 
The event, di erence and the sacred in Heidegger’s philosophy
Juan Pablo E. Esperón (Usal/CONICET)..............................................................................25

Hacia una filosofía de las cosas de inspiración heideggeriana. 
Toward a Heideggerian Philosophy of Things
Íñigo Galzacorta (Universidad del País Vasco)....................................................................43

Facticidad, afectividad e intencionalidad: la hipótesis hermenéutica del 
«New Heidegger». 
Facticity, a ectivity and intentionality: the «New Heidegger’s» hermeneutical 
hypothesis.
Rocío Garcés Ferrer (Universidad de Valencia)..................................................................59

De una pobreza esencial. 
From an essential poverty
Guillermo Gómez Tirado (Universidad Complutense de Madrid).....................................69

Crítica a la interpretación heideggeriana de la sustancia aristotélica. 
Criticism of the heideggerian interpretation of the aristotelian substance
Carmen Segura Peraita (Universidad Complutense de Madrid)........................................87

Variaciones excepcionalistas: Heidegger, lo político, hoy. 
Exceptionalist Variations: Heidegger, the Political, Today
Facundo Vega (Cornell University/Humboldt-Universität)..............................................103



Reseñas

HEIDEGGER, M. Seminarios de Zollikon. México: Herder, 2013, 450 pp. Trad. 
Ángel Xolocotzi Yáñez
Alba Ramírez Guijarro (UNED).........................................................................................125



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

7 

AÑO 2, NÚMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2015.i01.00

Presentación.

José Ordóñez García

Universidad de Sevilla. 

Director de Differenz. Revista Internacional de estudios heiddegerianos y sus derivas 

contemporáneas

Tras un año de recorrido desde la publicación del Nº 0, aparece ahora este Nº 1 de Differenz 

en la fecha prevista, a fin de ser fieles con la periodicidad establecida. En esta ocasión los 

artículos están compuestos por algunas de las ponencias presentadas en las I Jornadas 

Differenz: Heidegger ad hoc, celebradas aquí en Sevilla en el pasado mes de febrero.

No son trabajos en torno a un tema concreto, sino que son diversos temas en torno 

a Heidegger. De este modo, el presente número expresa de buena manera, y fielmente,  

la idea de “deriva heideggeriana” que es como pretendemos dar singularidad a nuestra 

revista.

Son trabajos de investigadoras e investigadores jóvenes que, con frescura, empeño 

y rigor aportan su deriva en el conocimiento de la obra y el pensamiento del mago de la 

Selva Negra, sin perder de vista, no obstante, las circunstancias y avatares de este tiempo 

nuestro.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Estudios





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

11 

AÑO 2 NÚMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2015.i01.01

[pp. 11-24]

Recibido: 03/06/2016

Aceptado: 20/06/2015

Heidegger con Foucault. Alétheia, parrhesía y la voluntad de 
decir la “verdad”

Heidegger with Foucault. Alétheia, parrhesia and the will to 
tell the “truth” 

David Camello

Universidade de São Paulo

Resumen:

El objetivo de nuestra aportación consiste en configurar una perspectiva para conjugar y 

confrontar, de un modo fructífero y filosóficamente relevante, los trabajos de Heidegger y 

Foucault. En ese sentido, encontramos complicidades entre ellos en los textos que buscan 

detenerse de modo explícito en lo que cabe entenderse por “verdad” y por el modo de 

“decir” que le corresponde. De este modo, nuestro trabajo considera con Heidegger 

nuestra relación con la palabra, es decir, las implicaciones del desafío a comportarnos y 

decirnos asumiendo y correspondiendo a que nuestro lenguaje es el lenguaje del ser. Para 

ello, en esta ocasión, nos centramos en analizar cómo los últimos trabajos de Foucault—

singularmente sus cursos editados y publicados dedicados a la parrhesía— pueden 

ayudarnos a comprender algunas cuestiones que brotan en los textos heideggerianos. 



12 

DAVID CAMELLO  
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHÉIA, PARRHESÍA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

Asimismo, examinamos la viabilidad de considerar la intimidad (Innigkeit) como el espacio 

de la libertad que nos sostiene y, a la vez, nos abre a los otros. 

Palabras Clave: Parrhesía, Intimidad, Libertad, Cuidado.

Abstract: 

The aim of our contribution is to configure a perspective to combining and confronting, 

in a fruitful and philosophically relevant way, the works of Heidegger and Foucault. In 

that sense, we find coincidences between both of them in the texts that explicitly seek to 

dwell on what is meant “truth” and how the way “saying” corresponds it. Thus, our work 

considers, along with Heidegger, our relationship with the word, that is, the implications 

of the challenge for behaving and telling in a way for corresponding and assuming that 

our language is the language of being. To do this, in this occasion, we focus on analyzing 

how the latest work of Foucault -singularly his courses dedicated to parrhesía- can help us 

to understand some of the issues that arise in heideggerian texts. Also, we examine the 

viability of considering Intimacy (Innigkeit) as the space of freedom that sustains us and, 

in turn, open us to the others.

Keywords: Parrhesía, Intimacy, Freedom, Care.

Introducción1

Con la aparición en los últimos años de los cursos ofrecidos por Foucault en el Collège 

de France los estudios sobre el pensamiento de Foucault están viviendo una verdadera 

intensificación en la que nuestra comunicación de hoy se inscribe y se sitúa. La 

posibilidad de abordar sus notas de trabajo además está aportando los materiales para 

una reconsideración de su forma de trabajar2. Asimismo, durante el año pasado hemos 

asistido también al comienzo de la publicación de la última parte de las obras completas 

(Gesamtausgabe) de Heidegger con la publicación hasta ahora de los cuatro primeros 

volúmenes de los llamados Cuadernos Negros (Schwarze Hefte), acontecimiento que está 

comportando una auténtica conmoción —todavía de una repercusión difícil del valorar 

1 El presente trabajo ha sido posible gracias al apoyo de la Fundação de Amparo à Pesquisa do 
Estado de São Paulo (FAPESP).

2 Parece que el pensamiento en Foucault trabaja siempre en una «relación indisociable de lectura 
y de escritura; Foucault piensa leyendo y escribiendo, su pensamiento se formula en una suerte de 
corpus textual permanente», cfr. «Filigranes philosophiques», entrevista a Daniel Defert en Artières, 
P., Bert, J-F., Gros, F., Revel, J. (dirs.), Foucault. Cahier de L’Herne, París: Ed. Éditions L’Herne, 2011, 
pp. 39-46, p. 42.



13 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.01 pp. 11-24

en su importancia y alcance— en el ámbito de los estudios heideggerianos. Se puede 

decir que la aparición de estos libros va a significar un impulso en los estudios sobre 

Heidegger, además de una renovación crítica de la valoración del sentido y alcance de sus 

planteamientos, en el que nuestra comunicación también se sitúa explícitamente. 

Podemos afirmar, por tanto, que la disposición para la comunidad filosófica de 

estos nuevos documentos está promoviendo una autentica reactivación internacional 

en la discusión sobre la actualidad incontrovertible de Heidegger y Foucault, y sobre el 

impacto y la recepción de este nuevo material. De este modo, la publicación paulatina 

de los Cuadernos Negros de Heidegger prevista para los próximos años, más allá de los 

aspectos controvertidos más evidentes que tienen que ver con el compromiso político 

de Heidegger y con la relación entre su vida y su obra, nos convoca a los investigadores 

al desafío ineludible de evaluar su impacto en el pensamiento contemporáneo y, en 

ese sentido, proporciona a nuestra aportación el marco adecuado y la oportunidad de 

participar de primera mano y activamente en la discusión. 

El objetivo principal de nuestras palabras de hoy (un tanto programáticas aunque se 

trate de asuntos en los que ya venimos tentativamente un tiempo trabajando) consiste 

en contribuir a configurar y conformar la perspectiva para poder ocuparse, de un modo 

fructífero y filosóficamente relevante, de los trabajos de Heidegger y Foucault haciendo 

conjugar, confrontar y buscando complicidades entre ellos —especialmente atendiendo 

a aquellos textos que de modo explícito buscan detenerse en lo que cabe entenderse por 

“verdad” y por el modo de “decir” que le corresponde—. Como es conocido, tanto las 

nociones de alétheia como de parrhesía ponen en cuestión la comprensión convencional 

de la verdad. Con nuestro trabajo perseguimos indagar en qué sentido y en qué medida 

el problema de nuestra relación con la verdad está ligado a nuestra consideración del 

“decir”. Ciertamente, establecer las resonancias, explicitas e implícitas, de la repercusión 

que Heidegger supone en los escritos de Foucault es una discusión actualmente abierta. 

No obstante, en esta ocasión pretendemos centrarnos, más bien, en analizar cómo los 

últimos trabajos de Foucault—singularmente sus cursos editados y publicados dedicados 

a la parrhesía— pueden ayudarnos a comprender algunas cuestiones que brotan en los 

textos heideggerianos —singularmente, cuando se atiende a la lectura de sus llamados 

escritos íntimos. 

1. Heidegger y el lenguaje del ser

En este sentido, uno de los objetivos principales de nuestra aportación consiste en 

analizar las condiciones de posibilidad para una interpretación adecuada en Heidegger del 



14 

DAVID CAMELLO  
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHÉIA, PARRHESÍA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

desplazamiento desde la preocupación filosófica por el ser del lenguaje hacia otro modo 

posible de nuestra relación con la palabra —en la que se nos desafía a comportarnos y a 

decirnos asumiendo y correspondiendo a que nuestro lenguaje es el lenguaje del ser—. 

De este modo, en primer lugar, nuestra contribución parte de la consideración de que para 

Heidegger lo que está en juego es nuestra relación con la “palabra”3. Como Heidegger 

señala al comienzo de las Beiträge: «Ya no se trata más de tratar “sobre” algo y de 

exponer algo objetual»4. Esta modificación comporta, además, la posibilitad de un cambio 

en la esencia del hombre. Lo que nos parece realmente decisivo es atender a que para 

Heidegger de lo que se trata es de reconocer que «desde el acontecimiento acontece [y se 

confiere] en propiedad una pertenencia que dice y piensa al Ser (ein denkerish-sagendes 

Zugehören zum Seyn), y lo hace en palabras “del” Ser (in das Wort “des” Seyns)»5. Es la 

consideración de este decir que constituye un despliegue del ser (die Wesung des Seyns)
6
 

—y que conforma una experiencia fundamental (Grunderfahrung) para Heidegger7— en 

la que nuestra tentativa de hoy pretende detenerse y demorarse queriendo abordarla de 

la mano también de Foucault. 

De esta manera, vamos a cuestionarnos cómo debemos comprender lo que significa 

ser capaces de “decir de verdad” —cuáles son las condiciones, los procedimientos y 

las transformaciones que se requieren para ello— y qué sentido puede tener desearlo: 

cuestiones que comparten ambos pensadores. Como en una ocasión Heidegger escribe: 

«Nuestro “positivo” es la necesidad de la verdad»8. La tarea del «decir verdadero es —

como dice Foucault en una entrevista— un trabajo infinito», que tal vez nos convoca a 

proponernos pensar algo diferente de lo que ya pensábamos. En esta dirección, deseamos 

resaltar que la voluntad de decir, el deseo de corresponder hablando a aquello que 

denominamos “verdad”, comporta una necesaria reivindicación del carácter ontológico 

del decir. Un decir que requiere de nosotros ser capaces de reconocer que nos decimos a 

través suyo: nuestra constitución y acontecer se juegan en nuestro arte, forma y cuidado 

“del” y “en” el decir del ser. 

3 HeiDegger, M., Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), Gesamtausgabe (GA.), Bd. 65, editado por 
Fr.-W. von Herrmann, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 1989, p. 3.

4 GA 65, op. cit., p. 3, trad. cast. de Breno Onetto Muñoz.

5 Ibidem

6 Como dice Heidegger: «aquí no se contrapone el decir (das Sagen) con aquello que está por ser 
dicho, sino que es el decir mismo como despliegue del Ser», GA. 65, op. cit. p. 4.

7 Cfr. HeiDegger, M., Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938), Gesamtausgabe, Bd. 94. 
editado por Peter Trawny, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 2014, p. 248.

8 Heidegger, M., GA. 94, p. 227 (Cfr. también GA. 65, p. 145, punto 3).



15 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.01 pp. 11-24

2. IŶƟŵŝĚĂĚ Ǉ ƉĂƌƌŚĞƐşĂ 

Efectivamente, se producen diferentes intensidades en el decir. En esa medida, estimamos 

necesario examinar la viabilidad de considerar que tal vez la intimidad (Innigkeit) —

entendida por Heidegger como correspondencia a la tensión y a la distancia entre aquello 

que da que decir y la capacidad de atención y escucha compartida que reclama— constituye 

y conforma también el espacio de la libertad. En este aspecto creemos que coincide 

plenamente con Foucault. Tanto Heidegger como Foucault consideran la libertad como 

Spielraum, como espacio de juego —para Heidegger, horizonte y evento que podemos 

pensar también con Foucault como el espacio de las relaciones de poder—. Entonces, 

de este modo, se podría quizás comprender la parrhesía, el decir de verdad, como una 

correspondencia libre y crítica a los juegos de verdad, en cuya formación y configuración 

nos hallamos implicados. Aparecería así la necesidad de aprender a gobernarnos, 

aprender a cuidar de la verdad, a cultivarnos verdaderamente en nuestra imbricación en 

el proceso del acontecer de la palabra, como correspondencia singular a la “verdad”. Y es 

que nuestro decir nos singulariza, nos hace irrepetibles. Y asumir, disfrutar y corresponder 

a la experiencia de que algo nos precede y nos desborda tal vez pueda hacer de la vida 

“humana” todo un arte, del gozo9 doloroso de vivir, tal vez, una pasión que no olvida que 

todo descanso será solo un alto en un camino escarpado en el que el viento del ser sopla 

violentamente10. De esta forma, la parrhesía en cuanto riesgo de hablar y de perderse 

en la escucha haciendo del decir y del escuchar una concreta y singular respuesta, nos 

invita a hacer de la filosofía una travesía errante y compartida a través de la acción de la 

palabra. Nuestra comunicación de hoy desea inscribirse explícitamente, de este modo de 

la mano de Foucault, en un proceso complejo de liberación en el pensar heideggeriano 

de otras posibilidades, tal vez no suficientemente atendidas porque no coinciden con la 

propia interpretación que Heidegger nos ofreció de su camino en el pensar. No se trataría 

entonces tanto de ir a la búsqueda de novedades como de reconocer la fecundidad de su 

trabajo en relación con la tarea que nos concierne: estimamos que se abre así su pensar 

como la ocasión adecuada para un ejercicio de cuidado crítico de nosotros mismos en 

relación a la «verdad».

9 Se tratará, tal vez, de acceder a un «puro goce de sí», Cfr., Foucault, M., Histoire de la sexualité 
3, Le souci de soi, Paris: Ed. Gallimard, 1984, p. 273; trad. cast. México: Ed. Siglo XXI, 1986, p. 219.

10 Cfr. GA. 94, p. 41. 



16 

DAVID CAMELLO  
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHÉIA, PARRHESÍA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

3. Entre Heidegger y Foucault

A juicio de Foucault, una de las tareas de la Filosofía consiste en diagnosticar el presente 

y, de este modo, desbordar los límites de lo decible desprendiéndonos de lo que creíamos 

ser e inventando nuevas posibilidades de vida. Se trata entonces de trabajar en la creación 

de posibilidades de nuevas y concretas tomas de palabra. Más allá del análisis necesario 

de las condiciones ontológicas que puedan caracterizar, limitar y posibilitar la acción de 

decir de verdad en que la parrhesía consiste, es preciso el estudio de las prácticas que 

permiten hacerlo: los juegos de verdad, modos de veridicción, que hacen cada vez posible 

que el hombre piense su propio ser. Procuramos, pues, una «restitución del decir en su 

carácter de acontecimiento, una recuperación del decir como lugar de emergencia de 

una verdad posible»11. En esa medida, queremos ahora, a partir de una lectura abierta 

de Heidegger, iniciar el trabajo para exponer brevemente el problema de lo que cabe 

entender por parrhesía en Foucault. 

Como es conocido, convencionalmente la presentación del pensamiento de Foucault 

se hace desde la consideración de una linealidad que partiría desde una «arqueología del 

saber», por una «genealogía del poder» hacia una «estética y ética de la existencia». Sin 

desconsiderar un planteamiento semejante, nos parece más fecundo leer a Foucault de otro 

modo. Estimamos así más pertinente en este sentido —usando una expresión de F. Gros— 

una lectura en espiral (subrayando las copertenencias y las resonancias de las distintas 

épocas). Tampoco parece adecuado considerar autónomamente los parcelamientos o 

recortes (découpages) de su trabajo12. Sorteando la pretensión de resumir, y asumiendo 

la dificultad de abarcar completamente los escritos de Foucault, nuestra comunicación se 

inscribe en la tentativa de investigar y mostrar las mediaciones que nos pueden llevar a 

comprender la alétheia heideggeriana, considerando su genealogía en el pensamiento de 

Heidegger y la constitutiva transformación que experimenta a lo largo de su trayectoria, 

puesta en juego con la parrhesía que retorna contemporáneamente en el pensamiento 

de los últimos cursos de Foucault. De este modo, buscamos problematizar la viabilidad 

de comprender la alethéia como parrhesía, es decir, la parrhesía como “decir de verdad” 

(dire-vrai). A día de hoy estimamos decisivo subrayar la necesidad de investigar el 

11 gabilonDo, Á., El discurso en acción. Foucault y una ontología del presente, Barcelona: Ed. 
Anthropos, 1990, p. 8.

12 Cfr, artières, P., bert, J-F., gros, F., revel, J. (dirs.), Foucault. Cahier de L’Herne, op. cit., p. 11, 
donde se señala la distinción habitual, y su insuficiencia, entre «un primer Foucault, en los años 50, 
todavía dentro de la fenomenología y del marxismo; un segundo, en la década siguiente, interesado 
esencialmente por los problemas del lenguaje y las clasificaciones; un tercero, en los años 70, 
construyendo una ambiciosa “analítica del poder” y un último Foucault pensador de los procesos 
históricos de subjetivación».



17 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.01 pp. 11-24

movimiento de persecución de un interrogante, una problematización, una reiteración 

e insistencia, en torno a la alétheia (en Heidegger) y a la parrhesía (en Foucault): ese 

«diálogo secreto», que paulatinamente se va concretando y presentando, pero que a la 

vez se desplaza, transfigura y transforma. Desde la perspectiva foucaultiana, podríamos 

decir que se trataría de considerar la conjunción en cada concreta experiencia entre la 

“constitución histórica del ser” y la “constitución de sí mismo como sujeto”. De este modo, 

lo decisivo es el sujeto y «la verdad de la que es capaz»13
. 

4. El cuidado de la “verdad” 

Heidegger y Foucault comparten que la verdad no consiste en la concordancia de 

un pensamiento con su objeto, sino más bien en el campo que fuerza a pensar de un 

determinado modo como gobierno y cuidado de sí y de los otros. El ámbito en el que nos 

situamos es entonces el espacio que hace posible la relación del cuidado y el gobierno 

de sí con una práctica de gobierno de los otros. La verdad y el cuidado de sí van de la 

mano porque el cuidado de la verdad es el cuidado de sí en el campo de relaciones que 

la verdad, en sus diferentes configuraciones, abre cada vez. El decir brota para ambos, 

de esta manera, como el máximo cuidado de sí posible. La verdad funciona sosteniendo, 

configurando, alumbrando lo que hay, y es preciso analizar aquellos postulados no pensados 

que funcionan como verdad. Se han señalado las huellas de la lectura de Heidegger en la 

Introducción al segundo volumen de la Historia de la sexualidad14. Singularmente, en su 

caracterización de la problematización critica de la historia del pensar y de los juegos de 

verdad. Asimismo, se ha señalado a Heidegger como «el autor (oculto) con el que Foucault 

piensa y trabaja»15, de modo que Foucault efectuaría una «instrumentalización»16 del 

pensar heideggeriano. Puede ser, efectivamente, que Foucault piense «con Heidegger, 

pero más allá de Heidegger»17, no obstante, sin desconsiderar, por supuesto, estos 

pertinentes modos de proceder que buscan establecer explícitamente las coincidencias 

y divergencias entre ambos “autores”, el sentido último de nuestra aportación es, más 

bien, trabajar y hacerse cargo de la dificultad de estar filosóficamente a la altura de la 

cuestión misma a la que atienden y a la que corresponden en los escritos que firman 

13 Foucault, M., Histoire de la sexualité 2, Paris: Ed. Gallimard, 1984, p. 267; trad. cast. México: Ed. 
Siglo XXI, 1986, p. 223.

14 Zoungrana, J., Michel Foucault, un parcours croisé: Lévi-Strauss, Heidegger, Paris: Ed. Éditions L’ 
Harmattan, 1998, p. 276-277.

15 Ibídem, p. 278.

16 Ibídem, p. 278.

17 Ibídem, p. 290.



18 

DAVID CAMELLO  
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHÉIA, PARRHESÍA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

de un modo para nosotros difícil, estimulante y, a veces, extraño. De este modo, sin 

saber exactamente siempre cómo ni porqué, experimentamos que nuestro trabajo como 

investigadores precisa del estudio detenido y cuidadoso de sus escritos para configurar, 

mediante el esfuerzo empleado en su escucha, nuestro presente filosófico. Es decir, para 

afrontar que lo decisivo no es qué es el presente, sino qué se (nos) hace presente. Como es 

conocido, tanto para Heidegger como para Foucault, cada tiempo histórico se constituye 

en la rescritura de la «Historia de la verdad». En esa dirección, para Foucault, Kant funde 

dos tradiciones críticas: la analítica de la verdad y la ontología del presente: «Una historia 

que no sería la de qué pudo haber de verdadero en los conocimientos, sino un análisis de 

los “juegos de verdad”, de los juegos de lo verdadero y de lo falso a través de los cuales el 

ser se constituye históricamente como experiencia, es decir, como pudiendo y debiendo 

ser pensado»18
. 

Se trataría entonces de revivir con Foucault una actitud filosófica que se esfuerza en 

diagnosticar el presente a través de su problematización. Como ya hemos mencionado, 

el campo de repercusión y resonancia de los “autores” de los que nos ocupamos es 

extraordinariamente heterogéneo y fecundo. Nuestro trabajo sería hacer historia de la 

filosofía, respetando la imposibilidad de apropiación definitiva y preservando la extrañeza 

de sus nombres propios. Se trataría, pues, de hacer retornar el discurso filosófico como un 

ejercicio práctico de parrhesía frente a la voluntad de sistema y a los regímenes de verdad 

culturales más descuidados19
. 

Por otra parte, un aspecto en el que queremos incidir es la vinculación entre la 

intimidad20
 (Innigkeit) —que como Heidegger señala no debemos comprender como la 

mera interioridad (Innerlichkeit)21— y la dimensión pública del pensamiento, siempre 

problemática en su relación con la verdad tanto para Heidegger como para Foucault. 

En esta dirección, como hemos mencionado estimamos que la intimidad de la mano de 

Heidegger, tal vez pueda ser comprendida como la experiencia de la escisión y distancia 

de uno respecto de sí mismo —como la conversación y el diálogo del alma consigo misma 

18 Foucault, M., Histoire de la sexualité 2, Paris: Ed. Gallimard, 1984, pp. 12-13; trad. cast. México: 
Ed. Siglo XXI, 1986, p. 10.

19 Cfr., brossat, A., «Introduction» a Foucault dans tous ses éclats, París: Ed. L’Harmattan, 2005, p. 
11.

20 Quiero señalar, reconocer y agradecer singularmente el impacto que en nuestra investigación 
han tenido la lectura de los ensayos de José Luis Pardo La intimidad, Valencia: Ed. Pre-Textos, 2ª 
reimp., 2013 y de Peter Trawny Ins Wasser geschrieben. Versuche über die Intimität, Berlín: Ed. 
Matthes und Seitz, 2013.

21 HeiDegger, M., Über den Anfang, Gesamtausgabe, Bd. 70, editado por Paula-Ludovica Coriando, 
Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 2005, p. 47; Sobre el comienzo, trad. cast. de Dina V. 
Picotti C., Buenos Aires: Ed. Biblos, 2007, p. 53.



19 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.01 pp. 11-24

en la que consiste el pensamiento para Platón (Sofista 263e)— que nos sostiene y nos 

abre a los otros. De este modo, nos parece adecuado preguntarnos por las condiciones 

de posibilidad de la difícil articulación y mutua pertenencia entre la irreductible intimidad 

y la transformación mediante el pensamiento del espacio público. Nos gustaría hacerlo a 

través del intento de comprensión de lo que significa ser miembro de modo participativo 

e implicado de una comunidad vinculando, como hace Heidegger explícitamente, 

la intimidad con la pregunta por la posibilidad de otro inicio. Como Heidegger indica: 

«Intimidad es la palabra de la inicialidad del comienzo»22
.

Nos parece crucial también señalar que la comunicación se inscribe así en la 

problematización del desplazamiento —que Foucault realiza de la mano de Kant, como 

ya hemos indicado anteriormente— desde una analítica de la verdad hacia la viabilidad 

de una ontología de nosotros mismos23. Estimamos que, en este contexto, el dialogo y la 

confrontación entre los planteamientos de Heidegger y Foucault son extremadamente 

fecundos. Como indica Foucault, acompañándose de Kant, se requiere la elección filosófica 

y nuestra inscripción concreta en una corriente de pensamiento24
. 

5. RĞĐĂƉŝƚƵůĂĐŝſŶ

Podemos decir que tanto en Heidegger y como en Foucault se produce una rescritura de 

la verdad difícil de comprender. El estudio de la parrhesía (el dire vrai o el francparler) nos 

parece un hilo conductor fecundo que nos ofrece Foucault para establecer las condiciones 

de posibilidad de un cuestionamiento de las relaciones entre la política (la vida pública) y la 

verdad: es decir, creemos que la problematización de la parrhesía nos puede proporcionar 

la oportunidad adecuada para el impulso del estudio de las diferentes «políticas de la 

“verdad”». 

Del mismo modo, pensamos que es necesario resaltar el impacto en cada forma singular 

y concreta de vivir la filosofía del reconocimiento que supone las implicaciones políticas 

de nuestra comprensión de la capacidad y de las exigencias de lo que, con Foucault, 

llamamos gobierno de sí y gobierno de los otros. El cuidado de sí que se desprende de una 

ética de la parrhesía brota de la voluntad de ceñirse a una exigencia que late en el corazón 

22 Ibídem

23 Cfr., Foucault, M., Le Gouvernement de soi et des autres I (1982-1983), París: Ed. Gallimard, 
2008, pp. 21-22; El gobierno de sí y de los otros, Curso en el Collège de France (1982-1983), trad. 
cast. de Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Económica, 2009, pp. 38-39 (el subrayado 
es nuestro).

24 Ibídem, p. 22; trad. cast., p. 39.



20 

DAVID CAMELLO  
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHÉIA, PARRHESÍA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

del pensar occidental por decir la “verdad“, y cuyos efectos políticos van más allá de la 

crítica a los poderes dominantes y pasa por requerir también la participación en la vida y 

en el cuidado de los asuntos públicos de la ciudad. Una de las claves, como se aprecia y 

se desprende de lo dicho, es que nuestra aproximación queda configurada a través de la 

tarea de reproblematizar nuestra relación con la “verdad”, es decir, nuestra relación con el 

lenguaje, con nosotros mismos y con los demás. Es un reconocimiento de que las formas 

de veridicción (formes de véridiction) están vinculadas, se copertenecen esencialmente, 

con la errancia, con el desprendimiento de sí y con la asunción de nuestra constitución 

como sujetos éticos responsables y libres que, precariamente siempre, tienen que dar 

cuenta de sí mismos. Podemos decir, por tanto, que Heidegger y Foucault comparten 

cierta idea de sí como despedida y reconocimiento de los límites del propio poder, además 

de la puesta en cuestión de la distinción entre una actividad teórica y práctica haciéndose 

cargo de su esencial vinculación. Es decir, nos desafían de un modo extraño a jugarnos en 

la respuesta en lo que podríamos llamar una ética del pensar como acción, una ética del 

cuidado de la “verdad”. Estimamos necesario trabajar en la dirección de una genealogía 

de la constitución del sujeto ético a través de la parrhesía como cuidado de sí mismo 

en relación a la “verdad”: buscando interpretar y transitar adecuadamente el trayecto 

desde un análisis del eje saber-poder hacia la fecundidad de la ética de la existencia. Un 

desplazamiento adicional que cuestiona el alcance del “saber” (el saber se transfigura y 

retorna como atrevimiento y arte de saborear y apreciar) a la luz, tal vez, de lo que quepa 

entender por filosofía.

Así nos parece pertinente analizar las condiciones de posibilidad efectivas de la 

emergencia en Foucault y Heidegger de la noción de “verdad”, reescrita como alétheia 

en Heidegger y como parrhesía en Foucault. Para la realización y cumplimiento de este 

objetivo nos parece decisivo intentar formular con claridad el problema de la relación 

de uno mismo con la palabra. Nos parece, en esta dirección, muy importante prestar 

atención al análisis filosófico y a las implicaciones de las últimas palabras —escritas, pero 

no pronunciadas— del último curso de Foucault y que aluden a la necesidad de atender 

el retorno de la alteridad25, la palabra del otro, como constitutiva de la posición ética. 

Así, procuramos comprender cómo la forma de vida filosófica se resuelve desviviéndose 

por la alteridad que la constituye y la deja a la escucha y abierta a la interpretación de la 

palabra que viene del otro (a su venida, a su venir). Ciertamente, no se trata de reconstruir 

la alteridad con los elementos puestos a prueba y refinados en el análisis de la identidad, 

25 Cfr., Foucault, M., Le Courage de la vérité. Le Gouvernement de soi et des autres II, Cours au 
Collège de France (1983-1984), Paris: Ed. Seuil/Gallimard, 2009, p. 311; El coraje de la verdad: el 
gobierno de sí y de los otros II, Curso en el Collège de France (1983-1984), trad. cast. de Horacio 
Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Económica, 2010, p. 350.



21 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.01 pp. 11-24

del sujeto autosuficiente que conoce un mundo ordenado puesto a su disposición. Se 

tratará, tal vez, de una alteridad escrita de nuevo con los caracteres del reencuentro del 

ser (trastornado consigo mismo): en el que ser, verdaderamente, consiste en un venir a 

dar con la palabra concreta y singular en la que consistimos. Esta alteridad es, pues, una 

invitación a correr el riesgo del pensar: reclama la sencillez de atreverse a emprender con 

cuidado un camino en el que ya ni la poética de la errancia a través de lo desconocido 

nos reconforta. El peligro deviene cotidiano y se trataría de no hacerlo banal. La apertura 

a la alteridad podría requerir la atención y consideración, la escucha inquieta de la 

convocatoria a diferenciarse en el trabajo por una emancipación difícil en la que el decir 

de verdad deviene vivir desviviéndose (es decir, doble movimiento de recogimiento o 

condensación y despliegue) mientras peleamos por una difícil libertad. Y, quizás, aquí 

ya estamos considerando el logos, la palabra, el cuidado como relación con la alteridad 

constitutiva. El acontecimiento que se produce comporta un desplazamiento inquietante. 

Heidegger y Foucault emergen para nosotros como posibilidad de eclosión de la pregunta 

por el “con”, por la relación misma. La clave es entonces también reproblematizar nuestra 

relación con la verdad, es decir, nuestra relación con el lenguaje, con nosotros mismos y 

con los demás y en esta dirección estimamos que el análisis de la parrhesía debe producirse 

en su relación con las formar aletúrgicas (formes alêthurgiques). Este aspecto nos parece 

especialmente fructífero en el dialogo y la confrontación entre Foucault y Heidegger. 

Ambos ponen en cuestión la noción de una subjetividad soberana transparente en su ser 

para sí misma. La adecuada consideración del intersticio que supone la intimidad evita 

dejarse llevar por la reducción del espíritu a la esfera “mental” del ámbito privado. Las 

subjetividades se inscriben en el ámbito público y social de las relaciones de poder, las 

instituciones, las prácticas discursivas. Lo importante son, en ese caso, las prácticas de 

subjetivación como proceso (processus de «subjectivation»). 

Desde el deseo de poner a prueba las condiciones filosóficas de la emergencia de 

sujetos responsables éticamente y libres —las condiciones de posibilidad ontológicas y 

éticas de un decir de verdad (parrhesía: dire-vrai)— se trata de asumir la constitución 

histórica (no Historisch, sino Geschenlich) del ser como experiencia singular de errancia. 

Aceptar, reconocer o asumir la imposibilidad de acceder de modo definitivo a decir la 

verdad sobre sí mismo no implica dejar de abordar la necesidad de un decir en el que 

uno da cuenta de sí. Decir la verdad, si entendemos que es un discurso sobre algo que 

descansa en sí independientemente de nuestra acción, de nuestra voluntad política de 

orientar nuestra capacidad de vehicular y producir el poder, evidentemente constituye un 

malentendido. Lo interesante no es exactamente la puesta en juego de una apreciación de 

la verdad como aquello que se revela u oculta, dependiendo de nuestra intervención, en 



22 

DAVID CAMELLO  
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHÉIA, PARRHESÍA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

el ámbito de lo que supuestamente hay. De lo que se trata, más bien, es de considerar el 

decir de verdad como correspondencia libre y crítica al carácter irreductible y contingente 

de la emergencia de los juegos de verdad, en cuya configuración nos hallamos concernidos, 

y que nos hacen percibir con contundencia lo imprescindible de aprender a gobernarnos, 

de aprender a cuidar de la verdad, a cultivarnos verdaderamente en nuestra imbricación 

en el proceso de la palabra. Es pertinente, así, la problematización de la tensión entre el 

carácter atópico de nuestro ser (pensamos en la erótica del lógos en el Banquete) con 

el emplazamiento discursivo puesto en acción en la ciudad en la que efectivamente se 

resuelve la pasión filosófica —es decir, examinar el juego entre lo que Foucault llama “otra 

vida” y “vida otra”, que presuponen una «filosofía de la alteridad»26—. Para Foucault la 

parrhesía consiste en decir lo que se hace27. No es precisamente describir lo que acontece; 

tampoco consiste en levantar acta de lo que sucede; ni siquiera proclama lo que hay. Decir 

lo que se hace es atravesar escrituralmente lo que pasa, nos pasa y nos desborda para hacer 

habitable por un tiempo un instante intempestivo, es decir, para extenderlo y compartirlo. 

De aquí la insistencia en la distancia y la alteridad como posibilidad y en la intensidad 

como actitud y frágil respuesta, como correspondencia mortal al presente —en su doble 

significación como regalo o donación y como tiempo concreto en el que intervenir—. 

De la mano de Heidegger y Foucault buscamos hacernos cargo de la transformación 

ontológica en la mismidad del ser que coincide con la modificación de la sustancia ética 

en la que consistimos. El desplazamiento decisivo se produce cuando lo que emerge no 

es la transformación de un modo de ser, en este caso una subjetivación, sino, más bien, 

cuando lo que nace es una configuración diferente de aquello que hace soportable la 

relación del “sujeto” con el “llegar a ser”, cuando sucede una transformación de y en la 

“verdad” —que implica, quizás, saber de nuestra radical insoportabilidad28—. Es decir, lo 

que se decide en la relación entre la parrhesía y la alétheia es la posibilidad de acceder a 

la “verdad”, por supuesto, a través de una labor permanente de cuidado y cultivo de sí. 

26 gros, Frédéric, «Situation du cours», en Le Courage de la vérit. Le Gouvernement de soi et 
des autres II., Cours au Collège de France (1983-1984), Paris: Ed. Seuil/Gallimard, 2009, p. 327; 
«Situación del curso», en El coraje de la verdad: el gobierno de sí y de los otros II, Curso en el Collège 
de France (1983-1984), trad. cast. de Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Económica, 
2010, p. 365.

27  «Juego de la parresía que permite que el sujeto de la enunciación y el sujeto de la conducta se 
encuentren y, a su modo, coincidan», gabilonDo, Á. y Fuentes F., «Introducción» a Foucault, M., 
Discurso y verdad en la Antigua Grecia, Barcelona: Ed. Paidós, 2004, p. 9.

28 «La verdad es, definitivamente, lo insoportable, una vez que deja el ámbito de los discursos para 
encarnarse en la existencia», gros, F., op. cit., nota 32, p. 325; trad. cast. op. cit., p. 362, nota 32.



23 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.01 pp. 11-24

�ŝďůŝŽŐƌĂİĂ ĐŝƚĂĚĂ:

artières, P., bert, J-F., gros, F., revel, J. (dirs.), Michel Foucault, Cahier de L’Herne, París: 

Ed. Éditions L’Herne, 2011.

brossat, A., «Introduction» a Foucault dans tous ses éclats, París: Ed. L’Harmattan, , 2005.

Foucault, M., Histoire de la sexualité 3, Le souci de soi, París: Ed. Gallimard, 1984; trad. 

cast. México, Siglo XXI, 1986.

Foucault, M., Histoire de la sexualité 2, París: Ed. Gallimard, 1984; trad. cast. México: Ed. 

Siglo XXI, 1986.

Foucault, M., Le Gouvernement de soi et des autres I (1982-1983), París: Ed. Gallimard, 

2008; El gobierno de sí y de los otros, Curso en el Collège de France (1982-1983), trad. cast. 

de Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Económica, 2009.

Foucault, M., Le Courage de la vérité. Le Gouvernement de soi et des autres II, Cours 

au Collège de France (1983-1984), Seuil/Gallimard, Paris, 2009; El coraje de la verdad: el 

gobierno de sí y de los otros II, Curso en el Collège de France (1983-1984), trad. cast. de 

Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de Cultura Económica, Buenos Aires, 2010.

gabilonDo, Á. y Fuentes F., «Introducción» a Foucault, M., Discurso y verdad en la Antigua 

Grecia, Barcelona: Ed.  Paidós, 2004.

gabilonDo, Á., El discurso en acción. Foucault y una ontología del presente, Barcelona: Ed. 

Anthropos, 1990.

gros, F., «Situation du cours», en Le Courage de la vérit. Le Gouvernement de soi et 

des autres I., Cours au Collège de France (1983-1984), Paris; Ed. Seuil/Gallimard, 2009; 

«Situación del curso», en El coraje de la verdad: el gobierno de sí y de los otros II, Curso en 

el Collège de France (1983-1984), trad. cast. de Horacio Pons, Buenos Aires: Ed. Fondo de 

Cultura Económica, 2010.

HeiDegger, M., Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), Gesamtausgabe, Bd. 65, editado 

por Fr.-W. von Herrmann, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 1989.

HeiDegger, M., Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938). Gesamtausgabe Bd. 94. 

editado por Peter Trawny, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 2014.

HeiDegger, M., Über den Anfang, Gesamtausgabe Bd. 70, editado por Paula-Ludovica 

Coriando, Frankfurt am Main: Ed. Vittorio Klostermann, 2005; Sobre el comienzo, trad. 

cast. de Dina V. Picotti C., Buenos Aires: Ed. Biblos, 2007.

ParDo, J. L., La intimidad, Valencia: Ed. Pre-Textos, 2ª reimpresión, 2013.



24 

DAVID CAMELLO  
HEIDEGGER CON FOUCAULT. ALETHÉIA, PARRHESÍA Y LA VOLUNTAD DE DECIR LA “VERDAD”

trawny, P., Ins Wasser geschrieben.  Versuche über die Intimität, Berlín: Ed. Matthes und 

Seitz, 2013.

Zoungrana, J., Michel Foucault, un parcours croisé: Lévi-Strauss, Heidegger, Paris: Ed. 

Éditions L’ Harmattan, 1998.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

25 

AÑO 2 NÚMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2015.i01.02

[pp. 25-41]

Recibido: 03/06/2016

Aceptado: 20/06/2015

El acontecimiento, la diferencia y lo sagrado en la filosofía de 
Heidegger.

The event, diference and the sacred in Heidegger’s philosophy

Juan Pablo E. Esperón

USAL (San Miguel), UNLAM, ANCBA, CONICET

Resumen:

En el presente artículo nos proponemos aportar algunos elementos desde el pensamiento 

heideggeriano para abordar la irrupción de la novedad sin remitirla o atribuirla a un 

fundamento organizador. Para ello, el desarrollo de las nociones de acontecimiento, 

diferencia y sacralidad nos han permitido repensar filosóficamente la novedad de un 

modo alternativo al de la tradición filosófica occidental.

Palabras Clave: Acontecimiento, diferencia, sagrado



26 

JUAN PABLO E. ESPERÓN  
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFÍA DE HEIDEGGER.

Abstract: 

In this article we intend to provide some elements from Heidegger’s thought to think the 

novelty. Therefore, we develop the notions of event, difference and sacredness. These 

notions help us to rethink the novelty of a different way to Western philosophical tradition. 

Keywords: Parrhesía, Intimacy, Freedom, Care.

Introducción

Heidegger ha hecho grandes esfuerzos para pensar la realidad fuera de los límites de las 

categorías tradicionales de la filosofía occidental. Debido a ello, este pensador es uno de 

los pioneros en postular la noción de acontecimiento y diferencia para abordar de otro 

modo los problemas ontológicos reunidos bajo la noción “ser” que se han planteado en la 

historia de la filosofía; y cuyos desarrollos cargan con un caudal tan grande de problemas, 

significaciones e interpretaciones que han terminado en muchos equívocos y malos 

entendidos; hasta llegados al punto de que, actualmente, con la voz “ser”, no puede 

plantearse ningún problema ni decirse nada nuevo. En este sentido es que Heidegger 

inaugura un nuevo modo de hacer filosofía cuyo carácter distintivo es el de replantear los 

problemas ontológicos centrales de esta actividad, i. e.: “qué es la realidad”, “por qué hay 

realidad pudiendo no haberla” y “cómo acceder a ella, i. e., cómo pensarla” postulando 

un otro movimiento del pensamiento que tiene como eje fundamental la noción 

acontecimiento y cuyo tratamiento se muestra en intima relación con las categorías de 

diferencia, tiempo y sacralidad. 

Por  ello resulta de suma relevancia para la filosofía actual preguntarnos qué es 

un acontecimiento y así poder aprehender que implicancias conlleva esta noción para 

la compresión de la novedad en una realidad que, en su carácter contingente, se nos 

presenta y nos afecta. 

Estado de la cuestión.

El problema específico que aquí nos ocupa, entonces, se inserta en el marco general 

de las discusiones actuales y contemporáneas en torno al problema de la noción de 

diferencia, en particular la distinción heideggeriana entre la diferencia óntica y la 

diferencia ontológica. La filosofía como la literatura y las artes, a diferencia de las ciencias, 

no han dejado de plantearse desde hace tiempo el problema de lo nuevo, de la novedad, 

de la posibilidad de crear o de inventar una nueva forma de pensamiento que no sea 



27 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.02 pp. 25-41

una repetición más o menos sutil o una interpretación más o menos sugerente de lo ya 

producido por la filosofía en su historia anterior. Ya en 1806 Hegel había sostenido que la 

filosofía había llegado a su culminación y se había convertido en “saber absoluto”, único 

al que cabe el nombre de ciencia verdadera. De allí en más, el marxismo, el positivismo, la 

filosofía analítica, el estructuralismo, entre otras influyentes corrientes de pensamiento, 

han proclamado el fin de la metafísica y la muerte de la filosofía, de lo cual se deriva la 

imposibilidad de pensar la novedad. Desde los años 30´ en Alemania con el llamado giro 

o viraje (Kehre) que Heidegger produce en el planteo de los problemas de su filosofía; y 

en la segunda parte del siglo XX, en el ámbito francés, en particular, pensadores como 

Derrida, Foucault y Deleuze rechazaron decididamente estas alternativas impuestas por 

la coyuntura histórica y afirmaron la posibilidad de “pensar de otro modo”. ¿Es posible 

pensar de otro modo? ¿De qué manera? ¿No se está en todos los casos dentro de las 

alternativas planteadas desde las formas de pensamiento hegemónicas? ¿Cómo dar lugar 

a la novedad si ya todo ha sido pensado? 

I. WůĂŶƚĞŽ ĚĞů ƉƌŽďůĞŵĂ: LĂ ŝŶƐƵĮĐŝĞŶĐŝĂ ĚĞ ůĂƐ ĐĂƚĞŐŽƌşĂƐ ŵĞƚĂİƐŝĐĂƐ ƉĂƌĂ ƉĞŶƐĂƌ ůĂ 

irrupción de la novedad en el pensamiento de M. Heidegger.

Para Heidegger la filosofía es aquel pensar propio de occidente que busca determinar al 

ente en su ser. Su punto de partida está en los entes mismos, en lo finito, en lo limitado, 

en las cosas mismas. El ser-humano, en cuanto ser mortal, está entre medio de ellas y 

tropieza con ellas en las dimensiones propias de su existencia: el espacio y el tiempo, lo 

que implica la apertura del mundo como mundo. Así, la filosofía se constituye como tal, al 

configurar un modo propio de preguntar sobre los entes. Entonces, por un lado, la cuestión 

fundamental inherente a esta actividad es: ¿qué es el ser del ente?, esto es: preguntarse 

por el ente en cuanto tal, es decir, qué es en general lo que mienta al ente en cuanto ente. 

Esta pregunta apunta a la estructura ontológica de todo ente. Por otro lado, se cuestiona 

¿por qué es el ente y no más bien la nada?, esta pregunta resalta el carácter contingente 

de todo ente mundano; pero, equívocamente, a lo largo de la historia occidental se ha 

asociado la respuesta a dicha pregunta, con el ente superior a partir del cual todo surge 

y del que todo depende. Esta interrogación apunta a la estructura teo-lógica del ente 

supremo. Por ello es que para Heidegger la filosofía y más específicamente, la metafísica 

occidental se ha constituido en íntima unión onto-teo-lógica. Es muy difícil explicar la 

procedencia de tal constitución, pero una de las hipótesis que podemos aventurar es la 

gran dimensionalidad que implica la noción “ser”. 



28 

JUAN PABLO E. ESPERÓN  
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFÍA DE HEIDEGGER.

Entonces, la metafísica es aquella disciplina que teoriza sobre el ente en cuanto 

ente, en busca de su estructura general –ontología–, y teoría del ente supremo del cual 

dependen todos los demás entes –teología. La doble configuración de la metafísica 

como onto-teo-logía presenta conexiones que no han sido problematizadas en sus raíces 

comunes. Cuestionarlas equivale a pensar lo in-pensado1 en la metafísica, esto implica, de 

algún modo, estar fuera de ella. Heidegger llama “historia de la metafísica” a la forma de 

pensar que desde Platón a Nietzsche se despliega como teoría general del ser del ente y 

como teoría del ente supremo (onto-teo-logía), dado que se ha olvidado al ser mismo y 

su diferencia con el ente, a favor del ser como fundamento del ente. Pero acá aparece un 

extravío o enlace equívoco porque se identifica al ser con aquel ente que fundamenta y 

causa toda existencia.2 Tal identificación es la que hace posible, a la vez, pensar al ser como 

fundamento. Pero al identificar al ser como fundamento de lo ente se olvida la diferencia 

en cuanto tal, esto es, la diferencia entre ser y ente.
3 Aceptado esto, se abre el camino para 

que el ente supremo, y a través de la concatenación entre causas y efectos, se constituya 

en fundamento y, a la vez, en causa primera de todo lo existente. Ello constituye el olvido 

de la diferencia y la imposibilidad de pensar la irrupción de la novedad en cuanto tal, pues 

lo nuevo siempre es explicado y atribuido a un ente superior,  o fundamentado por un 

ente supremo que funciona como centro organizador, garante de la existencia de todo 

ente y dador de sentido, conforme al modo de pensar onto-teo-lógico explicitado aquí.

Entonces, lo decisivo dentro de este aspecto, y que Heidegger ha señalado lúcidamente, 

es que la metafísica se desarrolla como actividad que supone al pensamiento dentro del 

horizonte onto-teo-lógico, pero no convierte a la dimensión del ser mismo y a la relación 

que este tiene con lo ente en problema; es decir, no se pregunta qué es la diferencia y 

por qué hay acontecimiento. Solo se problematiza y se desarrolla la cuestión de lo ente. 

En Platón, por ejemplo, lo ente aparece como aspecto o idea cuya estabilidad y unidad 

hacen que permanezca idéntica a sí misma. Por el contrario, las cosas sensibles muestran 

1 Lo no-pensado no se refiere a todo aquello que la filosofía dejó de pensar, o los temas que 
quedaron marginados de la reflexión y del pensar conceptual, sino más bien a lo que aparece como 
olvidado en la historia de la metafísica, pero que, precisamente, por aparecer así, ha dado lugar a 
la misma metafísica. Lo in-pensado no fue olvidado al principio de esa historia, y por eso no es algo 
que hubiera que recuperar, sino que es lo que está presente en cada pensador en el modo de la 
ausencia.

2 Tal identificación es posible porque está supuesta y opera la lógica de la identidad que Heidegger 
muestra claramente en su conferencia sobre “El principio de Identidad”, en Identidad y Diferencia, 
Trad. H. Cortés y A. Leyte, Anthropos, Barcelona, 1990.

3 Cfr. ESPERÓN, J. P., “Metafísica y post-filosofía en el pensamiento de Martin Heidegger”, en RIHUMSO. 

Revista de Investigación en Humanidades y Ciencias Sociales dependiente del Departamento de 
Humanidades y Ciencias Sociales de la Universidad Nacional de La Matanza, San Justo, Bs. As. Año 
II, número 4, 2013, p. 35.



29 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.02 pp. 25-41

una inestabilidad en tanto devienen, surgen y desaparecen; en tanto entes sensibles 

su ser consiste en participar o imitar a las ideas. En Aristóteles ello tiene el carácter de 

interpretación categorial de la ousía, como también la comprensión de la cosa como obra 

(ergon)4 en el ámbito de la dýnamis5 y la energeia.
6 Ahora bien, este esquema o estructura 

que define a la metafísica onto-teo-lógicamente no puede ser atribuido absolutamente 

ni a Platón ni a Aristóteles; aunque Heidegger sostenga, que en Aristóteles, la metafísica 

se constituyó como tal.7 Numerosos estudios han demostrado que ello es insostenible. 

Sin embargo, podemos afirmar que el discurso metafísico que aquí está en cuestión para 

Heidegger, se ha afianzado, de tal modo, conforme a la tradición medieval, a la asimilación 

y apropiación de la filosofía griega por el mundo cristiano; y, fundamentalmente, a las 

discusiones escolásticas y a la relectura de Aristóteles en clave teológica. 

Ahora bien, ¿es posible pensar la irrupción de la novedad en cuanto tal?, ¿qué es 

un acontecimiento?, ¿por qué el acontecimiento implica pensarlo en el horizonte del 

tiempo y la diferencia?, ¿por qué el acontecimiento supone, también, pensar de un nuevo 

modo lo sagrado? El desarrollo del texto que sigue tiende a problematizar esta cuestión 

determinante para situarnos y habitar un mundo cuyo carácter resulta absolutamente 

contingente. 

II. ,ĞŝĚĞŐŐĞƌ, ƵŶĂ ĮůŽƐŽİĂ ĚĞů ĂĐŽŶƚĞĐŝŵŝĞŶƚŽ, ůĂ ĚŝĨĞƌĞŶĐŝĂ Ǉ ůŽ ƐĂŐƌĂĚŽ.

“´Ser` significa que el ente es 

y no no-es. ´Ser` nombra este 

´que` como la decisión con que 

acontece el alzarse contra la 

nada”.8 

II.A. La diferencia.

Los problemas en torno a la diferencia, el acontecimiento y el tiempo se desarrollan a 

lo largo de toda la obra de Heidegger. Allí estas nociones son puestas en primer plano 

y problematizadas. En Ser y Tiempo, quizás su gran obra, Heidegger elabora un plan de 

delimitación de la ontología metafísica. Parte de una insuficiencia sobre la noción de ser, 

4 Del griego antiguo έργων.

5 Del griego antiguo δύναμις.

6 Del griego antiguo ενέργεια.

7 Cfr. HEiDEGGER, Martin, Conceptos fundamentales, Alianza, Madrid, 1990.

8 HEiDEGGER, Martin; Nietzsche II, Destino, Madrid, 2000, p. 327.



30 

JUAN PABLO E. ESPERÓN  
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFÍA DE HEIDEGGER.

transmitida por tal historia de la metafísica, para comprender “lo que es” y al hombre 

mismo. Pero a su vez, es él mismo el que se pregunta por el sentido del ser y cuestiona 

la noción de ser transmitida por la metafísica. Como es sabido, también, Sein und Zeit se 

encamina a señalar al tiempo como horizonte de la pregunta por el sentido del ser como 

acontecimiento apropiante (Ereignis), llegando a la indicación de que el ser se da dentro 

del horizonte del tiempo, en el sentido que es el instituirse mismo de la temporalidad 

como unidad de los tres éxtasis: pasado, presente y futuro. Esta problemática del ser, de 

la que no puede darse una definición, es la base de la diferencia y, a su vez, este problema 

ya es el de Ser y Tiempo, porque al plantearse el interrogante por el sentido del ser se 

evidencia su diferencia con los entes. Pero la teorización de la diferencia como resultado 

del planteo de Ser y Tiempo, se encuentran en un ensayo posterior, de 1929, llamado “La 

esencia del fundamento” donde Heidegger afirma:

“El no ser escondido del ser significa siempre la verdad del ser del ente, 

sea este real o no. Recíprocamente, en el no ser escondido de un ente 

está siempre implícita la verdad de su ser. La verdad óntica y la verdad 

ontológica se refieren, respectivamente, al ente en su ser y al ser del ente. 

Ellas se compenetran esencialmente en base a su relación con la diferencia 

(Unterscheid) entre el ser y el ente (ontologische Differenz). La esencia de 

la verdad – que por eso se bifurca necesariamente en óntica y ontológica-, 

sólo es posible, junto al abrirse de esta diferencia”.9
 

Aquí la diferencia se da entre lo que aparece en un cierto horizonte temporal y el 

horizonte mismo como apertura que posibilita la aparición del ente. Ahora bien, Heidegger 

muestra que en la exegesis historiográfica la pregunta por la diferencia (ontológica) resulta 

extraviada u olvidada pues se ha reducido todo ente intramundano a la objetividad de la 

presencia, ello es, al concepto; posibilitando su control y manipulación. Pero en el fondo 

de esta cuestión emerge el problema radical de la filosofía, la pregunta por el carácter 

eminentemente contingente de la realidad: ¿por qué hay diferencia? Ello nos lleva a 

plantear el problema de la diferencia fuera de los límites de las estructuras categóricas 

de la metafísica.

La diferencia, desde este otro modo de pensar, implica pensarla ubicándonos en otra 

dimensión que el lugar otorgado a la diferencia onto-teo-lógica en la historia de la 

metafísica. Pensar aquella (Unterscheidung)
10 significa que hay que comprender al ser del 

9 HEiDEGGER, Martin, “La esencia del fundamento”, en Hitos, Alianza, Madrid, 2000, p. 126.

10 Inter-cisión. Es la es-cisión entre (del latín inter) ser y ente, que resulta inter porque a su vez están 
referidos el uno al otro. “La diferencia de ser y ente, en tanto que inter-cisión entre la sobrevenida 
y la llegada, es la resolución desencubridora y encubridora de ambas. En la resolución (Austrag) 



31 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.02 pp. 25-41

ente como genitivo11 objetivo12 y genitivo subjetivo13 a la vez. Aquí está implícita siempre la 

diferencia en cuanto tal. Ambos, ser y ente, están vinculados, mutuamente se pertenecen. 

En el primer caso se indica que el ser pertenece a lo ente y, en el segundo caso, se indica 

que lo ente pertenece al ser mismo. Así, se convierte en asunto del pensar a la diferencia 

en cuanto tal, es decir, en cuanto “diferenciante”. El participio presente indica la donación 

del ser respecto a lo ente. Es fundamental comprender al “es”, en el lenguaje, como un 

tránsito a... El ser sobreviene en el ente y lo desoculta, pero a su vez, el ser se oculta en 

aquello que desoculta. Esta trascendencia del ser, como sobrepasamiento y donación en 

lo ente al que llega, ad-viene. Este es el sentido propio del participio presente; es una 

tensión que se “da” entre (Zwischen) ambos y se mantiene. Así, Heidegger puede afirmar 

que “sobrevenida y llegada están a la vez separadas unas de otra y referida la una a la 

otra”.14
 

II.B. El acontecimiento.

Pero a su vez, para Heidegger la noción de diferencia está íntimamente ligada  a la 

noción de mismidad enunciada por Parménides: “ser y pensar son lo mismo”. Pero, para 

Heidegger, la mismidad de pensar y ser, que se halla en la frase de Parménides, procede 

desde otra dimensión, distinta al lugar de la identidad determinada por la metafísica 

donde se identifica al ser con el ente supremo. La mismidad de pensar y ser es mutua 

pertenencia (Zusammengehören)
15 entre (Zwischen) ambos. Esta identidad originaria que 

sale fuera de la representación de la metafísica, habla de una “mismidad” a partir de la cual 

tiene su lugar el pensar y el ser; desde lo cual ser y pensar se pertenecen mutuamente. 

¿Qué es esta mismidad? La mutua pertenencia entre ser y pensar.16 Pero ¿ser y pensar no 

son dispares? El hombre no es simplemente un ser racional  –con esta determinación la 

reina el claro (Lichtung) de lo que se cierra velándose y da lugar a la separación y la reunión de la 
sobrevenida y la llegada”. HEiDEGGER, Martin, Identität und Differenz, Gesamtausgabe 11, Vittorio 
Klostermann, Frankfurt an Main, 2006. Nosotros utilizamos y citamos a lo largo del texto la edición 
bilingüe de Identidad y Diferencia, Trad. H. Cortés y A. Leyte, Anthropos, Barcelona, 1990. p. 141. En 
adelante para citar el texto en cuestión utilizaremos solamente la sigla “ID”.

11 El genitivo indica posesión o pertenencia.

12 El ser es en tránsito a…, recae sobre lo ente.

13 Se acentúa el ser mismo en su sobre-llegar a lo ente

14 ID, p. 141.

15 Heidegger sostiene que el pertenecer (ge-horen) determina lo mutuo (zusammen), y no 
viceversa. Cfr. ID, 68-73.

16 Cfr. ID, p. 68-73.



32 

JUAN PABLO E. ESPERÓN  
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFÍA DE HEIDEGGER.

metafísica lo convirtió en un ente. El ser-humano17 es, en cuanto tal, pertenencia al ser, 

que resulta mutua porque el ser pertenece, asimismo, al hombre, ya que solo así “es”, 

acontece. No hay preeminencia de uno sobre el otro; hay una vinculación respetando 

cada uno su lugar en su mutua pertenencia; pero a su vez, en su diferencia originaria.18
 De 

este modo, según la comprensión heideggeriana desde el pensar fundante o desde otro 

modo de pensar, la frase de Parménides dice “el ser tiene su lugar – con el pensar – en lo 

mismo” (Sein gehört – mit dem Denken- in das Selbe)”.19 Y ¿qué es ese “lo mismo” para 

el pensar no metafísico de Heidegger? Lo que da (es gibt) tanto al ser como al pensar su 

mismidad, es su mutua pertenencia. Entonces, ese mutuo pertenecerse acontece, para 

Heidegger, como acontecimiento apropiante (Er-eignis).20 En el Er-eignis hombre y ser se 

pertenecen.

Heidegger propone, para llevar a cabo este otro modo de pensar, dos movimientos 

complementarios. Por un lado, el pensar debe moverse dando un “paso atrás” (der Schritt 

zurück), preguntando y haciendo asunto de litigio a la diferencia en cuanto tal, observando 

que la diferencia onto-teo-lógica no es la diferencia originaria que los primeros pensadores 

(presocráticos) señalaron. Pues, al hacerse patente lo no pensado, la diferencia ontológica, 

el pensar puede volver a preguntarse por la diferencia. Por otro lado, el pensar debe 

moverse dando un “salto” (der Absprung), más allá o por fuera de la metafísica, para 

pensar el vínculo que se manifiesta en la relación entre el ser y el hombre. Este salto, es un 

salto más allá de la historia acontecida, es un movimiento del pensamiento en dirección 

al ser mismo y su sentido, que acontece como mutua pertenencia de ser y pensar. Pero 

el salto, también, nos trae de regreso a la época actual donde el dominio técnico se ha 

universalizado. De este modo, Heidegger afirma que: 

“la mutua pertenencia de hombre y ser a modo de provocación alternante, 

nos muestra sorprendentemente cerca, que de la misma manera que el 

hombre es dado en propiedad al ser, el ser, por su parte, ha sido atribuido 

en propiedad al hombre. En la com-posición reina un extraño modo de dar 

o atribuir propiedad. De lo que se trata es de experimentar sencillamente 

17 En la noción ser-humano se devela la relación presente entre (zwischen) ser y hombre. Del mismo 
modo que se señala la íntima relación entre la identidad y la diferencia. La identidad, mismidad 
entre ser y hombre, es en la diferencia-diferenciante (Unterscheidung).

18 Cfr. ID, p. 68-73.

19 ID, p. 69.

20 ID, p. 91.



33 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.02 pp. 25-41

este juego de apropiación en el que el hombre y el ser se transpropian 

recíprocamente, esto es, adentrarnos en aquello que nombramos Ereignis”.21
 

La con-posición (Ge-Stell)22 nos lleva al Ereignis que podemos traducir como 

acontecimiento apropiante, pero Heidegger afirma que esta palabra, como palabra 

conductora de su pensamiento, no se deja traducir al igual que el lógos griego. Ella 

remite, etimológicamente, a Er-auguen, que significa asir con la mirada, apropiar. En 

la con-posición ser y hombre están referidos el uno al otro, el uno se apropia del otro; 

pero si penetramos, con la mirada en lo profundo de la con-posición, experimentamos el 

Ereignis, en donde ser y hombre están en relación de mutua pertenencia y, de este modo, 

acontecen. Pero Heidegger dice: 

“…lo que experimentamos en la composición como constelación de ser y hombre, a través 

del moderno mundo técnico, es solo el preludio de lo que se llama acontecimiento de 

transpropiación (Ereignis). Pero la com-posición no se queda necesariamente detenida 

en su preludio, pues en el acontecimiento de transpropiación habla la posibilidad de 

sobreponerse al mero dominio de la com-posición para llegar a un acontecer más 

originario”.23
 

Esto es el llevar adelante la posibilidad de trascender la Ge-Stell en dirección al 

Ereignis, el sobreponerse a la con-posición transformando, radicalmente, la relación del 

hombre con la técnica, ya no como dominio de lo ente en general, sino como al servicio 

del hombre y lo ente. Luego afirma Heidegger: 

21 ID, p. 85.

22 Para Heidegger, la disposición en la que el hombre se relaciona con el ser sometiéndolo al cálculo 
pero que, al mismo tiempo, el hombre mismo es tomado como cosa, a quien le viene impuesto lo 
técnico, constituye nuestra constelación (Cfr, ID, p. 81). En esta constelación ser y hombres están 
relacionados como cosas, es decir, se toma al hombre como ente y al ser como ente, de este modo, 
ambos casos se identifican como objetos manipulables, disponibles y calculables. El hombre, 
mentor de la técnica omniabarcante, es desafiado por el ser de ésta, es decir, el hombre mismo se 
convierte en objeto de la tecno-ciencia. La constelación regida por la técnica, cuya consecuencia 
se despliega como consumación de la metafísica y sus posibilidades es lo que Heidegger nombra 
con la palabra Ge-Stell, noción de muy difícil traducción a la lengua hispana. En el alemán ordinario 
significa “armazón”, pero que aquí traducimos por “con-posición”. El Ge indica, en alemán, un 
conjunto, un colectivo, el guión indica que fijemos la atención en el verbo alemán Stellen (‘poner, 
colocar’). Si ponemos la atención en la con-posición de nuestra época técnica, comprendemos esta 
constelación como lo calculable y asegurable, que a su vez, es mutua provocación alternante entre 
el ser y el hombre (Cfr, ID, p. 83). En esta mutua provocación, el ser aparece como algo disponible 
y almacenable; y el hombre como medio para un fin: material de trabajo, objeto de ciencia, de 
propaganda o de destrucción. El hombre es, desde esta perspectiva, mercancía, capital disponible.

23 ID, p. 87.



34 

JUAN PABLO E. ESPERÓN  
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFÍA DE HEIDEGGER.

“…el Ereignis es el ámbito en sí mismo oscilante, mediante el cual el hombre 

y el ser se alcanzan el uno al otro en su esencia y adquieren lo que les es 

esencial al perder las determinaciones que les prestó la metafísica”.24
 

Así, mediante el salto, abandonamos el lugar de la representación propia del pensar 

metafísico; y es posible, de este modo, la manifestación de una dimensión diferente, 

propio de un pensar contemplativo, donde ser y hombre mutuamente se pertenecen, se 

experimenta de un modo originario lo ente, y a la vez, se expropian las determinaciones 

metafísicas de la representación (sujeto-certeza-objeto). Este es un ámbito donde la 

llamada del ser se deja escuchar, y donde el hombre reconoce su pertenencia al ser, 

que a su vez, es mutua. Plantear la pregunta por la diferencia ontológica nos condujo, 

entonces, a este dejar pertenecer mutuo que se manifiesta en el Ereignis. De este modo, 

el movimiento de retroceso (paso atrás) y avance (salto) respecto de la metafísica, sitúan, 

su historia, en cuanto despliegue tecno-científico, como una época consumada; lo que 

significa, por un lado, no que ésta haya acabado o finalizado, sino que ella misma ha 

desplegado todas sus posibilidades de dominio; y, por otro lado, al desplegar todas sus 

posibilidades de dominio, la metafísica muestra sus propios límites, lo cual nos coloca, de 

algún modo, fuera de ella.

El “paso atrás” y el “salto” pueden ponerse en marcha, según Heidegger, si nos 

situamos en una dimensión diferente a la del modo de pensar de la metafísica.25 El primer 

movimiento del pensamiento (el paso atrás) retrocede hacia el pasado, para develar los 

sentidos ocultos en los conceptos metafísicos. Este es un movimiento destructivo, pero de 

carácter positivo dado que se destruyen los sentidos equívocos que se habían acumulado 

sobre las nociones filosóficas fundantes. Esta destrucción es, al mismo tiempo, liberadora, 

porque permite a estas nociones mostrar su sentido originario. Este movimiento 

destructivo no pretende aniquilar el pasado, sino conservarlo como pasado. El segundo 

movimiento del pensamiento (el salto) regresa al presente para develar el aparato 

conceptual ilegítimo que impide pensar la diferencia y al acontecimiento en cuanto tales. 

En este movimiento, el pensar hace de la diferencia y el acontecimiento su asunto propio. 

Dado que es un salto hacia la ausencia de fundamento (Ab-grund), no por ello implica 

considerar, que el salto, es un brinco hacia el vacío, sino, por el contrario, es un salto hacia 

un nuevo suelo (Boden) como aquello que se retrae y sustrae en el darse (Es-gibt). Este 

movimiento es el que en cuanto rememoración (An-denken), recuerda y problematiza a la 

diferencia y al acontecimiento, cuestionando y haciendo asunto de otro modo de pensar 

24 ID, p. 89.

25 Cfr. Introducción de Arturo Leyte a Identidad y Diferencia, Anthropos, Barcelona, 1990, p. 42.



35 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.02 pp. 25-41

por qué hay diferencia y acontecimiento. Al contario del pensar fundamentador, propio 

de la metafísica, que sólo se concentra en la representación del ente en su ser, como 

ser presente, sin pensar su proveniencia. Pensar como “rememorar” significa captar la 

apertura del ser, captar el Ereignis. Este modo de pensar se dirige al ser como diferencia, 

no sólo como aquello que difiere, sino también como aquello que se da en el darse, pero 

que en ese mismo darse se sustrae; y también como aquello que, en su apertura, al diferir, 

disloca. Pensar, desde esta posición, significa preparar un pensar desde una dimensión 

desfundamentadora o, mejor dicho, desde una dimensión fundante. 

II.�. LŽ ƐĂŐƌĂĚʉ

En suma, Heidegger, vislumbra junto al comienzo tradicional de la filosofía como 

metafísica, cuya esencia gira en torno a la búsqueda de un fundamento (arkhé) absoluto 

que sea soporte de todo lo ente, a partir del pathos de la admiración que produce lo real; 

otro comienzo del pensar cuyo sentimiento fundamental es el temor (Scheu), la serenidad 

(Gelasenheit) y el espanto (Schrecken).
26 Otro comienzo, no uno nuevo, porque se ubica 

en otra parte y no después, en otro estrato en el que el tiempo histórico se ilumina a 

partir de la concepción del ser como acontecimiento apropiante (Ereignis).27 Este es un 

lugar en el que ya todos habitamos, pero del cual siempre alejamos la mirada. Este otro 

comienzo es el paso de la consideración de la metafísica como onto-teo-logía, a la del ser 

y la diferencia como acontecimiento apropiante (Ereignis); y el paso del pensamiento que 

interroga por el fundamento de lo real asegurándolo en la objetividad de la representación, 

al pensamiento que está a la escucha del ser.

En Aportes a la filosofía,28 Heidegger habla de un primer comienzo que designa a 

toda la historia de la metafísica, y que, en su acontecer, se caracteriza por el olvido de 

la pregunta que interroga por el sentido del ser; pero también, muestra la posibilidad 

de otro comienzo que subyace en la elaboración de la pregunta ¿qué es el ser? y ¿por 

qué la diferencia? Este tránsito cobra sentido cuando Heidegger comprende la diferencia 

ontológica como Ereignis. Este es un tránsito de la verdad del ente hacia la verdad del 

26 Cfr. HEiDEGGER, Martin, Aportes a la Filosofía. Acerca del Evento, p. 20-23.

27 Desde el pensar fundante o desde otro modo de pensar Heidegger sostiene,  “el ser tiene su 
lugar – con el pensar – en lo mismo” (Sein gehört – mit dem Denken- in das Selbe)”  (ID, p. 69). Y 
¿qué es ese “lo mismo” para el pensar no metafísico de Heidegger? Lo que da (es gibt) tanto al ser 
como al pensar su mismidad, es su mutua pertenencia. Ahora, ese mutuo pertenecerse acontece, 
para Heidegger, como Er-eignis (ID, p. 91). En el Er-eignis hombre y ser se pertenecen y se apropian 
mutuamente.

28 HEiDEGGER, Martin, Aportes a la Filosofía. Acerca del Evento, p. 36-38.



36 

JUAN PABLO E. ESPERÓN  
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFÍA DE HEIDEGGER.

ser, y a la problamatización de la diferencia. Heidegger encuentra el sentido pleno de 

este movimiento, en la consideración de la diferencia ontológica, como la relación entre 

Austrag y Lictung29 que adviene en cuanto Ereignis. Ello implica, según Heidegger, un 

tránsito del pensamiento donde se deja de comprender al hombre como amo y señor que 

lo domina todo a través de la tecno-ciencia, hacia la comprensión del ser como destinación 

(Geschick), y como donación del ser en forma de desocultamiento y ocultamiento a la 

vez. El tránsito es un camino o travesía hacia lo abismal o el abismo del ser, es decir, un 

recorrido desde el modo de pensar de la metafísica que todo lo fundamenta a la des-

fundamentación, o mejor dicho, a la fundación. El tránsito llega a realizarse a través del 

ensamble (Aufriss) que explica Heidegger en Aportes a la filosofía de la siguiente manera. 

En la resonancia se experimenta el abandono del ser, ello conduce al pase del primer 

comienzo al otro, a través de un salto hacia lo abismal del ser, y en torno a su verdad, en la 

cual comparecen los futuros con el fin de que pueda advenir el último dios. El tránsito se 

da aquí, estrictamente hablando, en el pase. El pase es la transición del primer comienzo 

al otro comienzo del pensar.30 Esto no significa desechar la historia de la metafísica sino, 

que desde el otro comienzo, dialogar con ella.31
 

¿Qué significa historia de la metafísica? Significa que la filosofía, que en su inicio 

pregunta ¿qué es el ser? desde su diferencia ontológica con lo ente, ha olvidado la 

diferencia-diferenciante, ha confundido esta diferencia con otra diferenciación: la 

diferencia onto-teo-lógica, diferencia que se da entre un ente supremo y todos los demás 

entes y que, a su vez, se constituye como fundamento de todo lo ente en general. Según 

Heidegger, esta diferencia, no originaria de la esencia de la filosofía, se convierte en el 

motor que pone en marcha a la metafísica en cuanto dominación y en cuanto manipulación 

de todo lo ente en general, hasta su consumación en la época moderna. 

Pero, dado que a través de la tradición metafísica recibimos lo pensado; pero que 

implica, también, lo in-pensado en ella, esto, a su vez, posibilita tanto el despliegue de 

la historia metafísica como su superación. Lo in-pensado se presenta como retracción 

(Entzug) y como velamiento (Lethe) pero nos atraviesa dejando su rastro o huella (Spur). A 

partir de atender a estas huellas es posible el pensamiento rememorante, es decir, pensar 

29 Ver nota número 10.

30 Cfr. ESPERÓN, J. P., “Metafísica y religión. Caminos hacia un replanteamiento de la cuestión de lo 
divino a partir de las filosofías de Heidegger y Nietzsche”, en HORIZONTES FILOSÓFICOS. Revista de 
Filosofía, Humanidades y Ciencias Sociales, Editada por las áreas “Epistemología” y “Problemáticas 
especiales de la filosofía: el lenguaje”, Departamento de Filosofía, Facultad de Humanidades, 
Universidad Nacional del Comahue, Neuquén, Argentina. Año 2, número 2, 2012, p. 114.

31 Cfr. SANTiESTEBAN, Luis Cesar, “Heidegger y Vattimo: intérpretes de Nietzsche”, en Diánoia, 
volumen LIV, número 63, revista de la UNAM, México, 2009, p. 22-23.



37 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.02 pp. 25-41

lo in-pensado (An-denken). Pues, lo que se sustrae puede tocar, o, mejor dicho, toca al 

hombre de modo tan grave que lo interpela más que la presencia de lo ente; entonces 

la filosofía debe meditar sobre aquellos signos de lo que se sustrae, preparar el pensar 

rememorante para el paso del último dios. Este último dios señala lo totalmente otro ante 

los dioses de la metafísica, ajeno a toda religión, fuera de lo calculable y extraño a las 

determinaciones del dios de la metafísica como ente supremo, creador, causa primera, 

etc., pero tampoco debe confundirse con el ser o el Ereignis del otro comienzo. Entonces, 

para acoger la venida del último dios es necesario prepara un claro (Lichtung), un lugar 

donde espacio y tiempo resultan sagrados como ámbito para el encuentro con lo divino. 

Desde el ser no se llega a lo divino, aunque la pregunta por el ser sea una instancia 

necesaria para su advenimiento. Heidegger señala que hay que preparar el lugar sagrado 

que nos abre la esencia de la divinidad, y así llegar a pensar la esencia de dios como lo 

divino. 

Pero, ¿por qué ultimo dios?  La noción heideggeriana último dios32 (der letzte Gott) 

refiere, por un lado, al eco del hombre frenético, que en la filosofía de Nietzsche, con 

dolor y en búsqueda de la divinidad, anuncia la muerte del dios de la metafísica;33 y por 

otro lado, último no refiere al final de una época sino al comienzo de otro modo de pensar, 

en donde a partir del Ereignis preparamos el espacio-tiempo sagrados para el instante 

de su paso. “El último dios es el comienzo de la más larga historia en su más corta vía. Se 

requiere larga preparación para el gran instante de su paso.”34 El último dios no muestra 

el fin de la historia, como podría interpretarse, por el contrario, ello mienta la apertura 

inconmensurable y las infinitas posibilidades de un nuevo comienzo para la historia del 

hombre y su vínculo con lo divino.35
 

De este modo, Heidegger se esfuerza, también, por plantear el problema de la relación 

del hombre con lo divino en un nivel más radical que el de la metafísica.36 Por  ello afirma 

que “el último dios (…) se halla fuera de toda determinación calculadora significada por 

32 Aclaremos que la noción de Dios no debe confundirse con el tratamiento teo-lógico que está en 
cuestión en el texto, porque la teología no habla, en realidad de Dios como la divinidad, sino que 
mienta, en su concepto, el fundamento que unifica la totalidad de lo ente. 

33 Cfr., NiETZSCHE, Friedrich W., La ciencia Jovial, Monte Avila, Caracas, 1990, p. 116-118.

34 HEiDEGGER, Martin, Aportes a la Filosofía. Acerca del Evento, op. cit., p. 332.

35 Cfr. CAPELLE-DUMoNT, Philippe, Filosofía y teología en el pensamiento de Martin Heidegger, FCE, 
México, 2012, p. 142-143.

36 John D. Caputo ya ha dado cuenta del interés, la vinculación y la influencia del pensamiento 
religioso en el pensamiento heideggeriano; fundamentalmente en lo que respecta a su vertiente 
mística en su libro The mistical elements in Heidegger ´s thought, Ohio University Press, 1978.



38 

JUAN PABLO E. ESPERÓN  
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFÍA DE HEIDEGGER.

los títulos mono-teísmo, pan-teísmo y a-teísmo”;37 pues partiendo de los entes y sus 

explicaciones causales al modo de la tecno-ciencia moderna no es posible la preparación 

de un lugar sagrado donde acoger el advenimiento de lo divino. Por ello sostiene Heidegger 

“Solo a partir de la verdad del ser se ha de pensar qué sea lo sagrado. Solo a partir de qué 

sea lo sagrado se ha de pensar qué sea la divinidad. Solo a la luz de qué sea la divinidad se 

puede pensar y decir qué deba nombrar con la palabra Dios”.38
 

Resulta claro, entonces, que el ser heidegggeriano no debe confundirse con lo divino. 

A partir de la verdad del ser y el Ereignis, es decir desde el otro comienzo del pensar, es 

posible pensar la esencia de lo sagrado, dado que el Ereignis opera, en el pensamiento 

de Heidegger, como lugar de apertura originaria donde es posible prepara un nuevo 

encuentro del hombre con lo divino. De este modo, la esencia de lo sagrado nos abre 

la esencia de lo divino, que nada tiene que ver con las determinaciones y atributos del 

dios de la metafísica. Entonces, lo divino, en la filosofía heideggeriana, adviene frente a 

una continua actitud interrogadora por el sentido del ser, esto significa que lo divino es 

la radical alteridad que adviene en el seno del ser mismo.39 A lo divino solo se lo puede 

señalar, poéticamente quizás, pero no definir. Es por ello que el rechazo del dios metafísico 

posibilita el advenimiento de la divinidad religando, de este modo, al hombre con lo divino 

de un modo diferente al de la tradición occidental.

En este sentido, Picotti sostiene que la expresión último dios “no ha de ser 

considerada degradación ni blasfemia [respecto de dios], sino por el contrario ella destaca 

la singularidad de la esencia divina como una dimensión del ser, diferenciándose de su 

dimensión metafísica como ente supremo, solo en cuyo nivel se juegan los ateísmos y 

teísmos de toda especie”.40 Es por ello que último dios no designa el fin de los dioses 

o el fin de la historia como podría interpretarse, sino que designa al otro comienzo de 

la historia y sus posibilidades inconmensurables. Este planteo tiene como una de sus 

consecuencias más relevantes reubicar lo sagrado, lo divino y lo humano junto a todos 

los entes en una dimensión más originaria; expresado en la consideración heideggeriana 

del cuarteto del mundo. Con ella, el pensador alemán, quiere señalar aquella dimensión 

esencial en donde se expresa “la contienda de cielo, tierra, mortales y divinos en que 

37 HEiDEGGER, Martin, Aportes a la Filosofía. Acerca del Evento, Biblos, Buenos Aires, 2003, p. 329.

38 HEiDEGGER, Martin, Nietzsche II, Destino, Barcelona, 2000, p. 396.

39 Cfr. CAPELLE-DUMoNT, Philippe, Filosofía y teología en el pensamiento de Martin Heidegger, FCE, 
México, 2012, p. 154.

40 PiCoTTi, Dina, Heidegger: el otro comienzo del pensar y las exigencias de nuestro tiempo, Bs. As., 
Ed. Quádrata, 2010, p. 78.



39 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.02 pp. 25-41

se da la verdad del ser en su juego ocultación-desocultación, donación y sustracción”.41
 

Así, el hombre puede volver a habitar el mundo de un modo contemplativo, sin ejercicio 

de violencia; reuniendo y cuidando estas cuatro dimensiones del acontecer propio de 

la contingencia del mundo; donde acogiendo la apertura del cielo, salvaguardando la 

tierra, acompañando a los mortales y venerando lo sagrado, el hombre puede ponerse 

a la escucha del ser y por ende preparar un lugar de apertura sagrado para que lo divino 

advenga.

Conclusión.

Heidegger, con la noción de Ereignis intenta pensar al ser en cuanto tal y la diferencia con 

lo ente, de otro modo frente a los límites categoriales de la metafísica entendida como 

onto-teo-logía. El acontecimiento apropiante es el movimiento del ser y el tiempo que se 

dona a los entes y al hombre pero que se retrae a sí mismo. El movimiento del Ereignis 

es pensado por Heidegger como la donación de ser y tiempo, por eso afirma Heidegger 

que lo que “intentamos pensar es el Es de este Es gibt Sein, Es gibt Zeit, el Es que da ser 

y tiempo”42 por ello el “Ereignis ereignet”43 es decir, el acontecimiento de apropiación se 

expropia a la vez que se retiene o apropia a sí mismo.

El acontecimiento, entonces, es una singularidad sin modelos o esencia presupuesta, 

pues la originalidad de todo acontecimiento resulta ser el movimiento a partir del cual 

lo nuevo emerge, lo no previsto irrumpe en la realidad y escapa de los límites de la 

historiografía porque en todo acontecimiento hay un resto no histórico, inaprehensible, 

que excede los límites discursivos humanos.

En definitiva, el acontecimiento es una singularidad que adviene, que resulta 

imprevisto ya que excede los límites de toda lógica de pensamiento fundamentador. El 

acontecimiento, por ende, destruye todo horizonte onto-teo-lógico y teleológico a la vez, 

por lo cual impide cualquier intento de fundamentación y totalización. El acontecimiento 

acaece, en términos heideggerianos, como novedad, sin que puedan preverse causas; 

es sorpresa absoluta que no puede ser anticipada. El acontecimiento mienta, a su vez, el 

advenimiento y la irrupción de lo extraordinario cuyo carácter es la absoluta gratuidad. No 

hay un por qué en él, simplemente hay acontecimiento, se da (Es gibt) como donación de 

ser y tiempo; y, también, el acontecimiento constituye una constelación de sentido para 

el hombre. De ello se sigue la gran relevancia que la hermenéutica asume para la posición 

41 Ibid., p. 79.

42 HEiDEGGER, Martin, Tiempo y Ser, Madrid, Tecnos, 2006, p. 24.

43 HEiDEGGER, Martin, Tiempo y Ser, Madrid, Tecnos, 2006, p. 43.



40 

JUAN PABLO E. ESPERÓN  
EL ACONTECIMIENTO, LA DIFERENCIA Y LO SAGRADO EN LA FILOSOFÍA DE HEIDEGGER.

heideggeriana, en cuanto posibilita la proliferación de perspectivas interpretativas e 

impide toda totalización del sentido.

Entonces, el problema de la diferencia, que es el mismo problema que el de la pregunta 

por el ser, implica en la filosofía de Heidegger pensarlos como Ereignis; pero a su vez, 

pensar el Ereignis es preparar y propiciar un espacio y tiempo originarios cuya cualidad 

es la sacralidad. Lo sagrado es la cualidad que anuncia el despliegue, la irrupción y la 

posibilidad del advenimiento de lo divino, y así pues, lo divino, puede hacerse presente. 

Lo sagrado es la dimensión, por lo tanto, de anuncio, despliegue y acercamiento del 

hombre con los dioses.

Resulta, por todo ello, claro que la propuesta de Heidegger conlleva el esfuerzo por 

conducir al pensamiento humano hacia un lugar de contemplación y respeto hacia las 

dimensiones de lo real, como condición para la recuperación del sentimiento religioso 

que posibilite la preparación de la dimensión sagrada, que habita en todo lo que es, para 

esperar, de este modo, el advenimiento de lo divino. 

Bibliografía

ARiSTÓTELES (1998), Metafísica, traducción de T. Calvo Martínez, Madrid: Gredos.

CoRTi, E. (1985), “La inteligencia y lo inteligible”, en Pensamiento y Realidad, Bs. As: Usal.

CAPELLE-DUMoNT, P., Filosofía y teología en el pensamiento de Martin Heidegger, FCE, 

México, 2012.

CAPUTo, J. D., The mistical elements in Heidegger ´s thought, Ohio University Press, 1978.

CRAGNoLiNi, M. (2007) Derrida, un pensador del resto. Buenos Aires: La Cebra.

EGGERS LAN, C., y JULiá, V. E., (1994) Los filósofos presocráticos, Madrid: Gredos.

ESPERÓN, J. P., “Metafísica y post-filosofía en el pensamiento de Martin Heidegger”, 

en Rihumso. Revista de Investigación en Humanidades y Ciencias Sociales. Dpto de 

Humanidades y Ciencias Sociales de la Universidad Nacional de La Matanza, San Justo, Bs. 

As. Año II, nº 4, 2013.

ESPERÓN, J. P., “Metafísica y religión. Caminos hacia un replanteamiento de la cuestión 

de lo divino a partir de las filosofías de Heidegger y Nietzsche”, en Horizontes filosóficos. 

Revista de Filosofía, Humanidades y Ciencias Sociales, ed. por las áreas “Epistemología” 

y “Problemáticas especiales de la filosofía: el lenguaje”, Dpto de Filosofía, Facultad de 

Humanidades, Universidad Nacional del Comahue, Neuquén, Argentina. Año 2, nº2, 2012.



41 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877, DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.02 pp. 25-41

FiNk, E. (2000), La filosofía de Nietzsche. Madrid: Alianza.

HEiDEGGER, M., (1971), Ser y tiempo, trad, J. Gaos, México: FCE.

HEiDEGGER, M., (2000), “La esencia del fundamento” en Hitos, Traducción de H. Cortés y 

A. Leyte, Madrid: Alianza.

HEiDEGGER, M., (1990), Identidad y Diferencia, Traducción de H. Cortés y A. Leyte, 

Barcelona: Anthropos.

HEiDEGGER, M., (1969), Introducción a la Metafísica, Traducción de E. Estiú, Bs. As: Nova.

HEiDEGGER, M., (2003), Aportes a la filosofía. Acerca del evento, traducción de Dina Picotti, 

Buenos Aires: Almagesto.

HEiDEGGER, M., (2000), Nietzsche, traducción de Juan Luis Vernal, Madrid: Destino.

HEiDEGGER, M., (1990), Conceptos fundamentales, Madrid: Alianza.

HEiDEGGER, M., (2000), “Carta sobre el Humanismo” en Hitos, Madrid: Alianza.

HEiDEGGER, M., (2000), “Introducción a ¿Qué es metafísica?”, publicado en Hitos, Madrid: 

Alianza.

HEiDEGGER, M., (1998), “La sentencia de Anaximandro”, publicada en Caminos de bosque, 

Madrid: Alianza.

HEiDEGGER, M., (2000),“De la esencia de la verdad”, en Hitos, Madrid: Alianza.

HEiDEGGER, M., Tiempo y Ser, Madrid, Tecnos, 2006.

PLATÓN (1986), República. Madrid: Gredos.

PiCoTTi, D. (2010), Heidegger: el otro comienzo del pensar y las exigencias de nuestro 

tiempo, Bs. As., Ed. Quádrata.

PöGGELER, O. (1986), El camino del pensar de Martin Heidegger, Alianza, Madrid.

SANTiESTEBAN, L. C. (2009), “Heidegger y Vattimo: intérpretes de Nietzsche”, en Diánoia, 

vol. LIV, nº 63, revista de la UNAM, México.

VATTiMo, G. (1986) Las aventuras de la diferencia. Barcelona: Península.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

43 

AÑO 2 NÚMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2015.i01.03

[pp. 43-57]

Recibido: 29/05/2015

Aceptado: 20/06/2015

Hacia una filosofía de las cosas de inspiración heideggeriana

Toward a Heideggerian Philosophy of Things

Íñigo Galzacorta

Universidad del País Vasco

Resumen:

El objetivo de este artículo es esbozar algunas de las líneas fundamentales en las que creo 

que debería adentrarse una filosofía de las cosas de inspiración heideggeriana. A partir del 

análisis del desarrollo que Heidegger hace en El origen de la obra de arte de las nociones 

de «mundo» y «tierra» como el horizonte desde el que debemos pensar las cosas, el 

trabajo trata de hacer frente a algunas objeciones de autores contemporáneos que, como 

Bruno Latour, han criticado la escasa atención que el pensamiento de Heidegger presta a 

las cosas que conforman el mundo en que vivimos.

Palabras Clave: Heidegger; filosofía de las cosas; mundo; tierra.



44 

ÍÑIGO GALZACORTA  

HACIA UNA FILOSOFÍA DE LAS COSAS DE INSPIRACIÓN HEIDEGGERIANA

Abstract: 

The aim of this paper is to sketch some of the basic directions that a philosophy of things 

inspired in Heidegger’s thought should explore. It will discuss some objections that a 

contemporary author like Bruno Latour has posed to Heidegger, suggesting that he hasn’t 

paid sufficient attention to the particular things that shape the world in which we live. 

To this effect, it will consider Heidegger’s development of the notions of «world» and 

«earth» as the horizon from where we should understand the being of things. . 

Keywords: Heidegger; philosophy of things; world; earth.

1. ¿Una filosofía de las cosas heideggeriana?

El objetivo de las páginas que siguen será esbozar algunas de las líneas en las que creo que 

podría y debería adentrarse una filosofía de las cosas de inspiración heideggeriana.  Para 

ello, partiré de dos objeciones planteadas por Bruno Latour al pensamiento de Heidegger. 

Dos objeciones que, justamente, vienen a señalar la insuficiente atención que Heidegger 

ha prestado a las cosas, la insuficiencia, por tanto, de una supuesta filosofía de las cosas 

heideggeriana. Aceptaré, en ambos casos, las objeciones de Latour, aunque, también 

en ambos casos, lo haré sólo de manera parcial. Pues, no en vano, el hilo conductor de 

mi exposición será el intento de mostrar que, pese a las insuficiencias a las que alude 

Latour, es posible retomar de forma apropiada las cuestiones que éste plantea desde 

una perspectiva inspirada en el propio pensamiento de Heidegger; una perspectiva que, 

además, considero que ofrece elementos fructíferos para abordar de forma fructífera 

algunos problemas afines a los que el propio Latour plantea en su trabajo1
.

La primera de estas objeciones señala que, a pesar del célebre dictum heideggeriano 

según el cual el Dasein es siempre y en cada caso «en un mundo», «arrojado a un 

mundo», Heidegger apenas ha prestado atención a las cosas y entramados de cosas que 

efectivamente constituyen y articulan ese «mundo» en el que siempre y en cada caso 

1 No es éste el marco apropiado para discutir las consecuencias filosóficas del ecléctico y siempre 
sugerente trabajo intelectual de Latour. En cualquier caso, en la medida en que ella se encuentra en 
la base de la lectura de Heidegger que vamos a ensayar aquí, sí me gustaría llamar la atención sobre 
una de las cuestiones que Latour plantea en la conclusión de su Nunca fuimos modernos. Allí, éste 
señala la imposibilidad de captar adecuadamente todo aquello relacionado con lo humano «sin que 
le devuelvan a éste esa otra mitad de sí mismo, la parte que corresponde a las cosas» (Latour, B.: 
Nunca fuimos modernos. Buenos Aires: Siglo XXI, 2007 p. 199). Estoy convencido de que esta tarea 
de pensar el papel de todas esas cosas a las que el pensamiento moderno ha conceptualizado como 
«objetos» en la constitución de nuestra existencia será una de las tareas que marcará buena parte 
de la agenda filosófica de las décadas que vienen.



45 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.03 pp. 43-57

somos. «El Dasein -señala Latour- está arrojado al mundo, pero está tan desnudo que 

no tiene muchas posibilidades de sobrevivir». Pues éste, continua, «no tiene ropa, ni 

hábitat, ni biología, ni hormonas, ni atmósfera alrededor de él, ni medicación, ni sistemas 

transporte»2
.

La segunda objeción señala que, incluso en aquellos lugares en los que efectivamente 

Heidegger atiende a las cosas que nos rodean y acompañan en nuestra existencia, éste 

muestra una desafortunada predilección por cierto tipo de cosas que, como martillos, 

zapatos de campesino, templos griegos, puentes o jarras, remiten con cierta nostalgia mal 

disimulada a un mundo arcaizante y ya perdido. Por el contrario, las cosas que conforman 

nuestro propio mundo, como radios, televisiones o aviones, son miradas con cierto recelo, 

mientras se da cuenta de ellas apresuradamente nivelándolas como manifestaciones 

de la técnica moderna. Recordando las palabras atribuidas a Heráclito según las cuales 

también en lugares aparentemente triviales «los dioses están presentes»3, Latour señala 

que también cosas como coches, teléfonos inteligentes o medicamentos, merecen una 

atención detallada por ser ellas las que configuran y articulan la singularidad de ese mundo 

en el que somos4. Y, ciertamente, hay que reconocer que algo de este sesgo en la mirada 

está presente en la obra de Heidegger. Sin embargo, considero que ello tiene que ver con 

algunas particularidades de Heidegger que nada tienen que ver con lo más relevante de 

su aportación filosófica y, en este sentido, debería ser posible abordar de forma renovada 

y fructífera el análisis de objetos como los que señala Latour desde perspectivas abiertas 

por el propio Heidegger5
.

2 Latour, B., «Spheres and Networks. Two way to reinterpret Globalization» en Harvard Design 

Magazine, Spring/Summer, 30, 2009 p. 140. 
Es fácil replicar que estas cuestiones de carácter «óntico» no tienen relevancia en el marco de la 
investigación ontológica emprendida por Heidegger. Por quedarnos en el contexto de Ser y tiempo 

al que parece hacer referencia Latour, la investigación no tiene como objetivo describir la forma que 
adquiere un mundo particular y concreto, sino más bien analizar las estructuras transcendentales 
que constituyen el «ahí» en el que en cada caso somos. Sin embargo, habría que preguntarse si las 
cosas concretas que nos acompañan en la existencia no juegan quizás también un papel constitutivo 
y constituyente de ese ahí en el que en cada caso somos. Veremos que no es descabellado 
apuntar en esta dirección desde una perspectiva no excesivamente extraña al propio pensamiento 
heideggeriano.
En cualquier caso, y en relación al problema de la «desnudez» del Dasein, las críticas relativas 
a la falta de atención heideggeriana al problema de la «corporalidad» han sido habituales en la 
recepción y apropiación de Heidegger en la fenomenología francesa.

3 Se trata de una anécdota recogida por Aristóteles (De Part. Anim, A5, 645a 17) que, curiosamente, 
el propio Heidegger cita y hace suya en la Carta sobre el humanismo.

4 Latour, B., Nunca fuimos cit., pp. 99 y ss.

5 De hecho, Heidegger observa repetidamente y de forma explícita que su pensamiento no tiene 
nada «en contra» de la técnica moderna. Al respecto se pueden leer indicaciones en la mayor 



46 

ÍÑIGO GALZACORTA  

HACIA UNA FILOSOFÍA DE LAS COSAS DE INSPIRACIÓN HEIDEGGERIANA

Para abordar estas cuestiones me valdré fundamentalmente de elementos 

desarrollados en un bien conocido trabajo de mediados de los años treinta: El origen de 

la obra de arte
6
. 

2. El origen de la obra de arte: las cosas y el combate entre mundo y tierra

Como es sabido, en este texto Heidegger se pregunta, en el marco de una interrogación 

acerca de la naturaleza esencial de la «obra de arte», por el carácter de cosa de las cosas, 

por aquello en que consiste el «ser-cosa» de las cosas. Al fin y al cabo, señala Heidegger, 

las obras de arte son también cosas, cosas singulares, pero cosas después de todo, y será 

necesario saber en primer lugar en qué consisten las cosas en general para luego poder 

comprender ese «plus» que convierte a las obras de arte en obras de arte7. Este camino le 

lleva a Heidegger a la consideración de que todos asumimos como lo más natural una serie 

de consideraciones acerca del «ser-cosa» de las cosas, una serie de determinaciones del 

«ser-cosa» de las cosas en las que ya nos movemos y que condicionan nuestra mirada sobre 

éstas sin que seamos realmente muy conscientes ni del origen de estas determinaciones 

ni de lo que realmente implican. Bien sea concibiéndolas como cierto núcleo que reúne 

en torno a sí diferentes propiedades, como la unidad de una multiplicidad que se da en los 

sentidos o como conjunción de materia y forma, la tradición proporciona las directrices 

en las que inmediatamente se mueve nuestra interrogación sobre las cosas. Sin embargo, 

a través de una serie de discusiones que no podemos seguir aquí Heidegger llega a la 

conclusión de que todas estas determinaciones constituyen «atropellos»8 al propio «ser-

parte de los textos heideggerianos dedicados al análisis de la modernidad o de la técnica moderna; 
sin embargo, probablemente el lugar en el que más claramente se manifiesta al respecto sea la 
entrevista realizada por R. Wisser y emitida en la ZDF el 24 de septiembre de 1969, en donde señala 
que «no estoy en contra de la técnica. Nunca hablé contra la técnica, como tampoco contra lo que se 
llama el carácter “demoníaco de la técnica». A pesar de que no tengo claro que Heidegger siempre 
haya sido totalmente coherente con esta exigencia, sí estoy convencido que lo más relevante del 
análisis heideggeriano sobre la técnica sólo aparece cuando la observamos con rigor. 

6 Heidegger, M.: «Der Ursprung des Kunstwerkes» en Holzwege. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1994. En adelante UK.
Esta primera aproximación a la cuestión de la «filosofía de las cosas» heideggeriana debería ser 
complementada con el análisis de otros trabajos heideggerianos posteriores y también relevantes 
para la cuestión como «Das Ding» o «Bauen, Wohnen, Denken». Ambas conferencias están recogidas 
en Vortäge und Aufsätze. Pfullingen: Günther Neske, 1997.

7 Al respecto, cfr. UK cit., p. 9. «Además de ser una cosa acabada, la obra de arte tiene un carácter 
añadido. Tener un carácter añadido “llevar algo consigo” es lo que en griego se dice symbalein. La 

obra es símbolo».

8 Bien porque, como en la primera concepción, se quedan muy lejos de lo que las cosas son, bien 
porque, como en la segunda, demasiado cerca, bien porque, como en la tercera, imponen de forma 



47 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.03 pp. 43-57

cosa» de la cosa y, además, dificultan comprender apropiadamente las peculiaridades de 

algunos de los tipos de cosas con los que ese trabajo se ocupa, como, por ejemplo, las 

propias «obras de arte» o los «utensilios»9. Es por ello que Heidegger se embarca en una 

discusión acerca del propio ser-cosa de las cosas, una discusión en la que la atención a 

las peculiaridades de algunos tipos de cosa, como la propia obra de arte o los utensilios, 

debería ponernos en camino para comprender el ser-cosa de las cosas como tales10
. 

La tesis central de El origen de la obra de arte en lo que respecta a las cosas es bien 

conocida: éstas deben pensarse a partir del lugar que ellas ocupan en el entramado, en la 

articulación entre lo que Heidegger denomina «mundo» y «tierra». Las cosas son el lugar 

en el que acontece el «combate» (Streit) entre «mundo» (Welt) y «tierra» (Erde). Habrá, 

por tanto, que examinar a qué se apunta con esto para, posteriormente, ver qué caminos 

se abren aquí para una posible filosofía de las cosas de inspiración heideggeriana.

Con la referencia a la noción de «mundo» Heidegger introduce algunas de las 

intuiciones fundamentales de su pensamiento, bien conocidas desde, por lo menos, 

Ser y tiempo11. «Mundo», nos recuerda Heidegger en «El origen de la obra de arte», no 

debe ser entendido como una «mera agrupación de cosas», ni tampoco como un «marco 

imaginario» que representemos para «englobar la suma de las cosas dadas»12. Por el 

contrario, «mundo» constituye ese horizonte siempre ya abierto de significatividad a 

partir del cual las cosas aparecen o se muestran como aquello que en cada caso son. 

Por decirlo en el lenguaje algo tremendista de «El origen de la obra de arte», «mundo» 

refiere a la articulación de esas «vías y relaciones en las que nacimiento y muerte, 

desgracia y victoria, permanencia y destrucción, conquistan para el ser humano la figura 

de su destino»13. Es el marco de un mundo abierto el que «da a las cosas su rostro y a los 

humanos su visión de sí mismos», el que establece «qué es sagrado o profano, grande o 

pequeño, atrevido o cobarde, noble o huidizo»14
. 

inconsciente una determinada interpretación de un determinado tipo de cosa – el útil como materia 
conformada para cierto fin – a las cosas en general (Al respecto, cfr. UK, pp. 12-16).

9 «De este modo ocurre que los conceptos dominantes de cosa nos cierran el camino hacia el 
carácter de cosa de la cosa, así como al carácter de utensilio del utensilio y sobre todo al carácter de 
obra de la obra» (UK cit., p. 20).

10 Así, por ejemplo, en UK cit., p. 57 leemos: «A partir del saber sobre el carácter de obra de la obra 
puede introducirse por buen camino la pregunta por el carácter de cosa de la cosa».

11 Sobre la cuestión del «mundo», cfr. Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemayer Verlag, 1993, § 14-24.

12 UK cit., p. 33.

13 UK cit., p. 31

14 UK cit., p. 32.



48 

ÍÑIGO GALZACORTA  

HACIA UNA FILOSOFÍA DE LAS COSAS DE INSPIRACIÓN HEIDEGGERIANA

Estas consideraciones sobre la noción de «mundo» como horizonte siempre ya abierto 

de la significatividad de la existencia son bien conocidas y no parece necesario para el 

objetivo de este trabajo detenerse excesivamente en ellas. Sí hay, sin embargo, un par 

de matices que Heidegger introduce en este texto sobre las que, en la medida en que 

posteriormente jugarán un papel en la exposición, quizás vale la pena llamar la atención.

En primer lugar, frente al planteamiento de Ser y tiempo, en este texto Heidegger incide 

en el carácter histórico del mundo. Es a partir de ese horizonte abierto que constituye el 

«mundo» como en cada caso una «pueblo histórico» se concibe a sí mismo. Con todas las 

precauciones que deberíamos tomar en el uso de estos términos, pues al fin y al cabo con 

esta noción Heidegger pretende reformular desde un horizonte fenomenológicamente 

apropiado lo que éstos han conceptualizado desde el horizonte heredado de la tradición 

metafísica, «mundo» parece aludir a ese horizonte de significatividad histórica que el 

pensamiento moderno ha nombrado con términos como «cosmovisión», a lo que los 

modernos han conceptualizado como la articulación de los «valores» y «significados» que 

constituyen una «cultura»15
.

En segundo lugar, y sobre esto volveremos más adelante, en «El origen de la obra 

de arte» se reconoce explícitamente el papel que las cosas � o, por lo menos, cierto 

tipo de cosas a las que allí se denomina «obras de arte» � juegan en la configuración, 

instauración, transformación o surgimiento de un «mundo». En este sentido, podemos 

leer, por ejemplo, que es el «templo griego», la «obra-templo», la que «en su alzarse ahí» 

(in seinem Dastehen) «da a las cosas su rostro y a los humanos su visión de sí mismos»16
. 

En cualquier caso, la principal singularidad del texto que nos ocupa frente los anteriores 

planteamientos de Heidegger es la introducción de la noción de «tierra» como elemento 

que, en su constante entretejimiento o, por decirlo en los términos tremendistas de 

Heidegger, «combate» con el «mundo», resulta fundamental a la hora de concebir el ser 

de las cosas y la propia existencia. Veamos a qué puede apuntar Heidegger con ello.

«Tierra», nos dice Heidegger en «El origen de la obra de arte», es «aquello sobre lo 

cual y en lo cual el ser humano funda su morada»17. Obviamente, esto no quiere decir 

que debamos entender este término en su sentido habitual. «Tierra», advierte Heidegger, 

15 Sobre la crítica heideggeriana a los presupuestos metafísicos subyacentes a las nociones de 
«cosmovisión» (Weltanschauung), «valor» o «cultura», cfr. p.ej. «Die Zeit des Weltbildes» en: 
Holzwege cit. pp. 75-114.

16 UK cit., p. 32.

17 UK cit., p. 31



49 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.03 pp. 43-57

no nombra aquí ni un «planeta» ni una «masa material sedimentada»18. Antes bien, 

tratando de reformular desde un horizonte fenomenológicamente apropiado lo que 

desde el horizonte de la metafísica se ha nombrado con términos como «materialidad» o 

«naturaleza», Heidegger  caracteriza ese elemento «tierra» como das Hervorkommende-

Bergende, es decir, en la traducción de Arturo Leyte y Helena Cortés, «lo que hace surgir 

y da refugio»19
.

Así, «tierra» mienta en primer lugar das Hervorkommende, «lo que hace emerger» 

o, quizás de forma más cercana al original, «lo emergente» mismo. En clara conexión 

con la noción griega de physis, la noción de «tierra» apunta al modo en que las cosas 

que nos rodean surgen y se sostienen en la presencia, al modo en que las cosas brotan, 

se transforman, permanecen y desaparecen. La «tierra», nos dice Heidegger en uno de 

los parcos ejemplos que utiliza en este texto para ilustrar el significado de este término, 

se manifiesta «en el silencioso regalo del trigo maduro», aunque también en el «yermo 

barbecho del campo invernal»20. Con la noción de «tierra» parece señalarse al innegable 

hecho de que nos hallamos inmersos en una red de cosas que interaccionan entre sí y en 

cuya interacción ellas surgen y desaparecen, emergen y se mantienen como tales, o se 

transforman, o desaparecen. El «regalo del trigo maduro» sólo es posible en la interacción 

entre la semilla y el sol, la lluvia, los nutrientes del suelo y el trabajo del agricultor; de 

la misma manera que es en la falta de estos elementos cuando emerge, brota, aparece 

como tal el «yermo barbecho del campo invernal». Y lo mismo podría decirse no sólo de 

los seres vivos, sino de todas las cosas que nos rodean21
.

18 UK cit., p. 31.

19 UK cit., p. 35. Versión española en Caminos del bosque, Alianza, Madrid, 1998, p. 33.

20 UK cit., p. 23.

21 Este dimensión fundamental de la interacción, interrelación e interdependencia que aquí he 
pretendido asociar a la noción de «tierra» aparece tímidamente en este texto, nunca de forma 
totalmente explícita, aunque siempre presente en los ejemplos a los que se alude. Quizás el lugar 
donde aparece de forma más explícita es el siguiente: «Todas las cosas de la tierra, y ella misma 
en su totalidad, fluyen en una recíproca consonancia  (Alle Dinge der Erde, sie selbst im Ganzen, 

verströmmen sich in einem wechselnweisen Einklang). Pero ese fluir no es un difuminar (ist kein 

verwischen). Lo que aquí fluye es la corriente de la delimitación que reposa en sí misma y limita 
en su presencia todo lo que se presenta (Hier strömt der in sich beruhte Strom des Ausgrenzens, 

das jedes Anwesende in sein Anwesen begrenzt ). Así, cada una de las cosas que se cierran en sí 
mismas se desconocen en la misma medida» (UK cit., p. 36). Cuando, más de una década más 
tarde Heidegger retome la noción de «tierra» - bien es cierto que en una nueva formulación, como 
integrante de das Geviert - este elemento de interacción o interrelación seguirá estado claramente 
presente. «In Wasser des Geschenkes weilt die Quelle. In der Quelle weilt das Gestein, in ihm der 

dunkle Schlummer der Erde, die Regen und Tau des Himmels empfängt. Im Wasser der Quelle weilt 
die Hochzeit von Himmel und Erde. Sie weilt im Wein, den die Frucht des Rebstocks gibt, in der das 

Nährende der Erde und die Sonne des Himmels einander zugetraut sind. Im Geschenk von Wasser, im 



50 

ÍÑIGO GALZACORTA  

HACIA UNA FILOSOFÍA DE LAS COSAS DE INSPIRACIÓN HEIDEGGERIANA

Sin embargo, la «tierra» no es sólo caracterizada como lo «emergente». Pues esto 

emergente, señala Heidegger, «acaece como das Bergende»22, como aquello que 

«acoge», «da refugio» y «alberga». Esta caracterización parece subrayar esa dimensión 

de interacción o interdependencia a la que acabamos de señalar. Los seres humanos, 

como cualquier otro ser, dependemos de eso «emergente» para mantenernos en la 

existencia, para vivir. Como señala Heidegger, la «tierra» se manifiesta también en el 

«temor por tener seguro el pan», en la «alegría cuando se ha vuelto a vencer la miseria», 

en el «escalofrío ante la muerte»23. Nuestra existencia se sostiene en una singular red de 

relaciones entre cosas, y son estas relaciones las que «albergan», «acogen» o «sostienen» 

nuestra existencia; aunque, por supuesto, también pueden ser estas relaciones las que, 

en algunos casos, debiliten, dificulten o impidan nuestra existencia. Estos entramados 

de cosas posibilitan la manifestación de determinadas potencias o capacidades, mientras 

que también pueden impedirlas o dificultarlas. Así, la «tierra» es «aquello sobre lo cual y 

en lo cual24 el ser humano funda su morada»25. Nuestra morada se sostiene siempre en, se 

halla atravesada por, esa red de relaciones entre las cosas en la que éstas emergen como 

las cosas que son y en la que nosotros, en ocasiones precariamente, fundamos nuestra 

existencia.

3. Directrices para una filosofía de las cosas heideggeriana

Así, vemos cómo el concepto heideggeriano de «tierra» parece devolvernos a la objeción 

de Latour con la que comenzábamos». El Dasein, decía Latour, «está arrojado al mundo», 

pero, en la medida en que «no tiene ropa, ni hábitat, ni biología, ni hormonas, ni atmósfera 

alrededor de él, ni medicación, ni sistemas de transporte», «está tan desnudo que no tiene 

muchas posibilidades de sobrevivir»26. Pues bien, por más que Heidegger no dedicara 

Geschenk von Weil weilen jeweils Himmel und Erde. Das Geschenk des Gusses aber ist das Krughafte 
des Kruges. Im Wesen des Kruges weilen Erde und Himmel». (Das Ding cit., pp. 164 y s.)

22 UK cit., p. 31.

23 UK cit., p. 23.

24 El sentido del «en» según el cual fundamos nuestra existencia «sobre» y «en» la «tierra» debería 
también ser precisado. En otros textos de la época, como por ejemplo en los Beiträge zur Philosophie, 
Heidegger relaciona explícitamente «tierra» con la «corporalidad»: «Aus dem Ereignis, worin diese 

Zugehörigkeit geschichtlich sich gründet, entspringt erst die Begründung, warum »Leben« und Leib, 
Zeugung und Geschlecht, Stamm, im Grundwort gesagt: die Erde, zur Geschichte gehören und in 

ihrer Weise wieder die Geschichte in sich zurücknehmen und in alldem nur dem Streit von Erde und 

Welt dienstbar sind, getragen von der innersten Scheu, je ein Unbedingtes zu sein». Beiträge zur 

Philosophie. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1989, p. 399.

25 UK cit., p. 31

26 Latour, B., «Spheres and Networks » cit., p. 140.



51 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.03 pp. 43-57

atención a estas cuestiones, la noción de «tierra» parece situarnos ante la posibilidad –si 

no ante la exigencia– de pensar, desde una perspectiva estrictamente heideggeriana, el 

modo en que «fundamos nuestra morada» siempre ya inmersos en una red de relaciones 

de interacción y dependencia hacia las cosas. Sin poder desarrollar con detenimiento 

cómo se podría concretar una filosofía de las cosas de este tipo, sí me gustaría esbozar 

por lo menos algunas de las directrices que considero que ésta debería seguir.

En primer lugar, esta filosofía de las cosas debería prestar atención a la afirmación 

heideggeriana según la cual «mundo» y «tierra», por más que «esencialmente diferentes 

entre sí, sin embargo, nunca están separados». «Mundo» y «tierra», observa Heidegger, 

acontecen en un «combate» esencial. La tierra sólo puede «aparecer ella misma como 

tierra» en «lo abierto del mundo»27, pero, al mismo tiempo, «el mundo tampoco puede 

deshacerse de la tierra»28,  pues ésta, «en tanto que aquello que acoge y refugia (als das 

Bergende), (…) tiende a englobar al mundo y a introducirlo en su seno»29
.

Una constante en el pensamiento moderno a la hora de conceptualizar nuestra relación 

con las cosas ha radicado en su insistencia en tratar de discernir entre aquello que 

pertenece a lo «objetivo» y aquello que pertenece a lo «subjetivo». Para los modernos, 

es importante separar los aspectos «naturales» de las cosas de las interpretaciones 

«culturales», lo «material» de lo «espiritual», los «hechos» de los «valores», etc. Por el 

contrario, en la medida en que señala la originariedad de este «combate esencial» entre 

«mundo» y «tierra», Heidegger parece querer llamar la atención sobre la necesidad de 

pensar las cosas más allá, o más acá, de todas estas dicotomías; o, por decirlo de otra 

manera, de pensarlas desde o en su relación con cierta dimensión originaria desde las 

que derivan, en la que en el fondo se sostienen, todos estos conceptos. Comprender 

apropiadamente las cosas exigiría pensar el lugar que éstas ocupan en ese combate, así 

como el lugar que este combate ocupa en ellas. De esta manera, sería preciso mostrar 

cómo todo eso que denominamos «naturaleza», «objetividad» siempre se muestra a la 

luz de y entrelazado con un «mundo» siempre ya abierto, pero también cómo, de manera 

simétrica y al mismo tiempo, ese «mundo» se artículo y se abre siempre en vinculación 

directa y entretejimiento con esa dimensión a la que Heidegger alude con la noción 

de «tierra».  Como señalará años después en su conferencia sobre «Construir, habitar, 

pensar», no acertamos a comprender adecuadamente lo que un puente propiamente 

es en la medida en que permanecemos en nuestra habitual tendencia a considerar por 

27 UK cit., p. 38

28 UK cit., p. 38.

29 UK cit., p. 37. En este sentido, leemos también allí mismo: «la tierra se alza por medio del mundo; 
el mundo se funda sobre la tierra».



52 

ÍÑIGO GALZACORTA  

HACIA UNA FILOSOFÍA DE LAS COSAS DE INSPIRACIÓN HEIDEGGERIANA

un lado el puente en tanto «cosa», con todas sus propiedades objetivas, y, por otro, su 

conversión en un «símbolo» que lo dota de toda una serie de connotaciones significativas 

y culturales. Por el contrario, el propio puente en su estar ahí reúne en torno a sí y hace 

aparecer como tales tanto al espacio que lo rodea como a los humanos que habitan en 

torno a él30. Toda referencia a algo así como hechos objetivos o naturales o a construcciones 

subjetivas o culturales sólo es pensable a partir de la siempre ya acontecida reunión o 

coligación de los humanos con las cosas que ellos construyen y entre las que ellos habitan. 

Pero hay otro elemento que Heidegger introduce en este texto de la mano de la noción 

de «tierra» que debería ser tomado en consideración por una filosofía de las cosas 

heideggeriana. 

La «tierra», eso que hemos caracterizado hasta el momento como das Hervorkommende-

Bergende, como «lo que hace emerger» y «acoge o da refugio», es caracterizado por otro 

elemento fundamental: «tierra», dice Heidegger, es «lo que se cierra en sí», das Sich-

verschliessende
31. Ese emerger y sostenerse en la presencia se halla atravesado por una 

constitutiva negatividad, por una inherente substracción, por un esencial ocultamiento. 

Tal y como muestran algunos de los ejemplos utilizados por Heidegger, con ello parece 

apuntarse a la constitutiva irreductibilidad de las cosas a cualquier intento de apropiación 

total de su ser. Las cosas siempre son más de lo que éstas muestran de sí en cualquier 

relación en la que éstas entran con otras cosas o con nosotros mismos. Cualquier intento 

de captar el ser de una cosa es siempre parcial, siempre atravesada por una dimensión 

de «oscuridad», de «cerrarse a sí misma». Las cosas se muestran como algo, pero en ese 

mostrarse siempre hay algo de ellas, de su naturaleza, de sus potencialidades, que se 

substrae. Sin entrar a discutir con detalle estas complejas nociones heideggerianas de 

«substracción» o de «ocultamiento»32, sí me gustaría tratar de apuntar someramente a 

algunas las direcciones que éstas abrirían para una filosofía de las cosas.

Como hemos visto, las cosas son más de lo que actualmente nos muestran de sí. Su 

mostrarse, nuestra apropiación de ellas, es siempre parcial. Como observa Heidegger, por 

más que «nos creemos en casa en el ámbito más próximo de lo ente», por más éste nos 

resulte «familiar, fiable, seguro», es preciso reconocer que «sin embargo un constante 

encubrimiento atraviesa el claro» en el que las cosas se muestran. Y así, si atendemos 

a esa dimensión, deberíamos reconocer que lo que parece «seguro es en el fondo in-

30 Al respecto, cfr. «Bauen, Wohnen, Denken» cit. pp. 147 y ss.

31 UK cit., p. 37.

32 Habría que comentar, por ejemplo, el modo en que en esta conferencia trata de distinguir entre 
«ocultamiento» y «tierra», y «desocultamiento» y «mundo»: la tierra se muestra en su cerrarse, el 
mundo se abre atravesado por una dimensión de ocultación. Al respecto, cfr. UK cit., p. 43.



53 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.03 pp. 43-57

seguro, monstruoso (Un-geheuer)» 33. Deberíamos reconocer que toda nuestra relación 

con las cosas «se funda sobre un elemento no dominado, oculto, desorientador»34. Si, 

como hemos señalado antes, las cosas conforman, articulan el «mundo», debemos 

reconocer que las cosas que producimos, diseñamos, transformamos o elegimos alteran 

ese mundo de un modo insospechado. Si como hemos señalado cada cosa forma parte de 

esa red de interacciones y dependencias en que se sostiene nuestra existencia, debemos 

reconocer el potencial encubierto de cualquier cosa para alterar de manera insospechada 

esa red que nos alberga y acoge, o que también nos destruye o debilita. En este sentido, 

una filosofía de las cosas heideggeriana debería estar comprometida con este intento de 

convertir lo aparentemente trivial y seguro en algo sorprendente, monstruoso, inseguro 

(Un-geheuer). Una filosofía de las cosas heideggeriana debería enseñarnos a cartografiar 

y habitar en ese claro atravesado por el encubrimiento en que se sostienen las cosas que 

acompañan nuestra existencia.

4. � ǀƵĞůƚĂƐ ĐŽŶ ůĂƐ ĐŽƐĂƐ: ƷƟůĞƐ Ǉ ŽďƌĂƐ ĚĞ ĂƌƚĞ

Hechas estas indicaciones, me gustaría concluir con algunas consideraciones sobre el 

análisis que hace Heidegger del modo en que algunos tipos de cosas, básicamente los 

utensilios y las obras de arte, se relacionan con el mundo y con la tierra. Quizás esto 

nos pueda ayudar a discutir la segunda objeción de Latour a la filosofía de las cosas de 

Heidegger.

En El origen de la obra de arte Heidegger retoma el análisis del «utensilio» que 

tan brillantes resultados le había dado en Ser y tiempo35. El «utensilio», nos recuerda 

aquí, se caracteriza por «servir para algo», por su «utilidad». Éstos han sido fabricados 

para servir a un «fin». Por ello, tanto mejor estarán hechos cuanto más desaparezcan 

en su utilidad, en la realización de ese «fin». En este sentido, el elemento fundamental 

del análisis heideggeriano del utensilio radica en lo que éste denomina su «fiabilidad» 

(Verläßlichkeit)36. Como ilustra con su análisis de los zapatos de una campesina, éstos 

son tanto más propiamente aquello que son cuanto menos piense ésta en ellos en su 

uso, cuanto menos se repare en ellos en el cumplimiento de la tarea para la que fueron 

elaborados. Por el contrario, cuando lo miramos atentamente, cuando lo convertimos en 

objeto de la mirada teórica y tratamos de determinar sus propiedades, el utensilio deja 

33 UK cit., p. 43.

34 UK cit., p. 44.

35 HeiDegger: Sein und Zeit cit. §§ 15-18.

36 UK cit., p. 23.



54 

ÍÑIGO GALZACORTA  

HACIA UNA FILOSOFÍA DE LAS COSAS DE INSPIRACIÓN HEIDEGGERIANA

de aparecer como aquello que propiamente es. Heidegger sostiene que en el uso habitual 

del utensilio éste está referido constantemente a un mundo y a la tierra. Sin que podamos 

determinar en ningún caso objetivamente todas estas remisiones, en los zapatos de la 

campesina resuenan las directrices de mundo y la llamada de la tierra: el duro trabajo 

diario, el regalo del trigo maduro, el temor por tener seguro el pan, la alegría por vencer la 

miseria. La campesina, dice Heidegger, «sabe muy bien todo esto sin necesidad de mirarlos 

ni de reflexionar». En su «fiabilidad», el utensilio «mantiene todas las cosas reunidas en 

sí»; en ella, el usuario «se abandona» a la «llamada de la tierra» y a la «seguridad de un 

mundo» dado37
.

Por el contrario, señala Heidegger, las «obras de arte» se relacionan de forma diferente 

con el mundo y con la tierra. Éstas se caracterizan por su capacidad para «abrir un mundo» 

y, al mismo tiempo, «dejar-ser tierra a la tierra». «Alzándose en sí misma -dice Heidegger-, 

la obra abre un mundo y lo mantiene en una reinante permanencia»38. Al mismo tiempo, 

«la obra sostiene y lleva a la propia tierra a lo abierto de un mundo» y «permite a la 

tierra ser tierra»39. En este sentido, dice Heidegger, a diferencia de lo que ocurre en la 

fabricación de utensilios40, en la obra de arte «lo ente es llevado al desocultamiento y 

mantenido en él», en la obra «acontece la verdad»41
.

Pero, ¿es esto así? ¿En qué sentido podemos afirmar que la obra de arte abre un 

mundo, trae-aquí la tierra dejándola ser ella misma, mientras que, por el contrario, el 

ser-utensilio del utensilio se agota en esa fiabilidad por la que se abandona a un mundo 

dado y a una tierra que se disuelve en su empleabilidad para unos fines establecidos de 

antemano?

Me gustaría llamar, en primer lugar, la atención sobre cierta ambigüedad en la 

explicación heideggeriana del modo en que la obra de arte «abre» mundo y «deja-ser-

tierra» a la tierra. Así, por ejemplo, si prestamos atención a la explicación del modo en que 

el templo griego o la tragedia «abren mundo» veremos que parece apuntarse a que esto 

ocurre en la medida en que éstas «instauran», «erigen» un mundo, instauran o erigen 

un horizonte de significatividad. La obra de arte, en su mero «alzarse-ahí», «altera» o 

«transforma» y, en este sentido, «crea», «funda», «da-inicio». Es por ello que, como 

dice Heidegger, «pone-en-obra» la verdad. Por el contrario, si prestamos atención a la 

37 UK cit., p. 23.

38 UK cit., p. 33. 

39 UK cit., p. 35. 

40 En efecto, dice Heidegger «la fabricación de utensilios no es nunca inmediatamente la realización 
del acontecimiento de la verdad» (UK cit., p. 52).

41 UK cit., p. 44



55 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.03 pp. 43-57

explicación del modo en que el cuadro de Van Gogh «abre mundo» y «deja-ser-tierra» a la 

tierra, la cosa se presenta de una manera diferente. Aquí, parece que lo singular de la obra 

de arte no radica tanto en su capacidad para instaurar, erigir o transformar un mundo, 

como en su capacidad para tematizar, hacer explícita, esa relación entre cosa-mundo-y-

tierra que en el uso del utensilio está ahí presente de un modo efectivo pero atemático, 

no-explícito (unauffällig) y que, en el convertir al utensilio en objeto de la mirada teórica, 

simplemente desaparece, se retrae. En este caso, si la obra de arte «pone-en-obra» la 

verdad es porque es capaz de sacar a la luz, traer a lo abierto, ese singular cruce entre 

cosa, mundo y tierra.

Así pues, ¿en qué sentido la obra de arte pone-en-obra la verdad? Probablemente la 

respuesta adecuada no sea otra que: en ambos. Pero esto nos obliga a seguir reflexionando 

sobre el modo en que las cosas se relacionan con el mundo y la tierra.

Lo primero que me gustaría decir es que, por más que enormemente fructífero e 

interesante, no creo que el análisis heideggeriano del utensilio agote todo lo que éste es. 

Es cierto que el uso de un útil se caracteriza por cierta entrega y abandono a un mundo 

dado y a la tierra, por el carácter atemático de la relación entre el útil y el mundo y la 

tierra al que alude Heidegger. Sin embargo, Heidegger parece en ocasiones menospreciar 

la capacidad de los útiles, incluso los aparentemente más comunes y triviales, para alterar, 

transformar nuestra relación con el mundo y con la tierra. Y probablemente a esto aludía 

Latour cuando señalaba que también en estos objetos triviales que nos rodean «están 

presentes los dioses»: también en ellos acontece la verdad, también en ellos se crea 

mundo, también ellos traen-aquí la tierra. Sin embargo, como señalábamos y como supo 

ver bien Heidegger, esto ocurre de un modo singular: de una manera atemática, impensada, 

inconsciente. En nuestro constante trato cotidiano con útiles o artificios tecnológicos nos 

entregamos a su uso y olvidamos lo que éstos tienen de «un-geheuer», de «monstruoso» 

(«Monstruoso» en un sentido que nada tiene que ver con una valoración, con un rechazo, 

sino con el reconocimiento de lo que estos transforman y de nuestro desconocimiento del 

alcance de estas transformaciones).

Es en este contexto donde cobran interés las «obras del arte» por esa capacidad a la que 

alude Heidegger para «abrir-mundo» en el sentido de sacar a la luz, poner de manifiesto 

todo eso que en nuestro trato habitual con las cosas es efectivo pero latente, atemático (y 

que, en su conversión en objetos de la mirada teórica, simplemente desaparece, se diluye 

en la separación entre lo objetivo y lo subjetivo); por su capacidad para «dejar-ser-tierra» 

a la tierra en el sentido de mostrar el carácter cerrado, irreductible, misterioso, de esa red 



56 

ÍÑIGO GALZACORTA  

HACIA UNA FILOSOFÍA DE LAS COSAS DE INSPIRACIÓN HEIDEGGERIANA

de dependencias en la que nos hallamos inmersos. Por su capacidad, por tanto, para que 

«emerja lo inseguro y desaparezca todo lo que hasta ahora parecía seguro»42
. 

Si esto es lo que hace el arte, ¡bienvenido sea el arte! Pues entonces el arte es hoy 

más necesario que nunca. Sin embargo, estoy convencido de que además del arte 

es hoy más necesaria que nunca la reflexión filosófica acerca de lo que son las cosas y 

acerca del modo en que éstas, su producción e invención, su uso o su desuso, alteran y 

transforman tanto nuestro mundo como a nosotros mismos. Como ha señalado Latour, 

un elemento característico del pensamiento moderno ha sido el modo en que hemos 

entregado el análisis de las cosas a los científicos y los ingenieros. Ha sido a ellos a quienes 

que les ha correspondido decir cómo son las cosas, cómo se comportan, qué es lo que 

ocurre cuando las manipulamos y transformamos. A la filosofía, en todo caso, le ha 

correspondido analizar cómo se nos manifiestan las cosas a nosotros, los humanos, cómo 

diferentes estructuras subjetivas, sean estas cognitivas, lingüísticas, sociales o culturales, 

condicionan nuestro acceso a las mismas y nuestra relación con ellas43. Frente a ello, 

Latour reivindica la urgencia de situar a las cosas mismas, al modo en que ellas también 

condicionan y articulan nuestro propio ser, en el centro de la reflexión filosófica44. Tras 

siglos en los que el pensamiento ha seguido la observación kantiana según la cual en 

el fondo todas las grandes preguntas filosóficas se resumen, de un modo u otro, en la 

pregunta ¿qué es el hombre?, urge dice Latour, devolver al hombre «su otra mitad», 

aquella que pertenece a las cosas con las que siempre ya y constantemente nos hallamos 

vinculados y entrelazados45. Pues bien, me atrevo a afirmar que ésta será una de las tareas 

fundamentales de la filosofía en las décadas que vienen. A nosotros nos corresponde 

examinar si Heidegger tendrá o no algo que decir en este debate.

Referencias bibliográficas:

HeiDegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemayer Verlag, 1993.

42 UK cit. p. 54.

43 Latour, Reensamblar lo social, Buenos Aires: Manantial, 2008, pp. 122 y s.

44 Como observa Latour, la tradición occidental ha desarrollado multitud de narraciones acerca 
del modo en que sujeto, entendido de diferentes modos, ha constituido el objeto. Sin embargo, 
nadie ha narrado «el otro aspecto de la historia», es decir, cómo los diferentes objetos con los que 
humanos desde nuestro origen mismo nos hemos asociado nos han constituido como aquello que 
somos (Latour, Nunca fuimos … cit., p. 123.

45 Latour, Nunca fuimos… cit., p. 199.



57 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.03 pp. 43-57

HeiDegger, M.: «Die Zeit des Weltbildes» en: Holzwege. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1994.

HeiDegger, M.: «Das Ding» en: Vortäge und Aufsätze, Pfullingen: Günther Neske, 1997.

HeiDegger, M.: «Bauen, Wohnen, Denken» en Vortäge und Aufsätze, Pfullingen: Günther 

Neske, 1997.

HeiDegger, M.: «Der Ursprung des Kunstwerkes» en Holzwege. Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann, 1994.

HeiDegger, M.: Beiträge zur Philosophie. (Vom Ereignis). Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann. 1989.

Latour, B.: Nunca fuimos modernos. Ensayo de antropología simétrica. Buenos Aires: 

Siglo XXI, 2007.

Latour, B.: «Spheres and Networks. Two way to reinterpret Globalization» en Harvard 

Design Magazine. Spring/Summer, 30, 2009, pp. 138-144.

Latour, B.: Reensamblar lo social. Una introducción a la teoría del actor-red, Buenos Aires: 

Manantial, 2008.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

59 

AÑO 2 NÚMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2015.i01.04

[pp. 59-68]

Recibido: 25/05/2015

Aceptado: 20/06/2015

Facticidad, afectividad e intencionalidad: la hipótesis 
hermenéutica del «New Heidegger». 

Facticity, a ectivity and intentionality: the «New Heidegger’s» 
hermeneutical hypothesis.

Rocío Garcés Ferrer

Universidad de Valencia

Resumen:

El objetivo de este artículo es presentar una interpretación hermenéutica de la afectividad 

en el contexto de la transformación hermenéutica de la fenomenología llevada a 

cabo por el joven Heidegger. Esta hipótesis surge de una confrontación previa con la 

interpretación que la corriente conocida como “New Husserl” hace de la auto-afección 

en la fenomenología genética. Además, dicha contraposición se realiza sobre el trasfondo 

del debate en torno a la naturalización de la fenomenología y del cambio paradigmático 

introducido por las ciencias afectivas en el corazón de las ciencias cognitivas.

Palabras Clave: hermenéutica de la facticidad del joven Heidegger; afectividad; 

intencionalidad; neurociencias; fenomenología genética.



60 

ROCÍO GARCÉS FERRER

FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPÓTESIS HERMENÉUTICA DEL «NEW HEIDEGGER». 

Abstract: 

The aim of this paper is to present a hermeneutical approach to affectivity in the context 

of the so called young Heidegger’s hermeneutical transformation of phenomenology. This 

hypothesis is confronted to the “New Husserl’s” interpretation of self-affection in genetic 

phenomenology. Furthermore, this confrontation takes place against the background of 

the naturalizing phenomenology debate and the new paradigm introduced by affective 

sciences in the core of cognitive sciences. 

Keywords: Young Heidegger’s hermeneutics of facticity; affectivity; intentionality; 

neurosciences; genetic phenomenology.

El propósito de este trabajo es plantear una hipótesis hermenéutica ad hoc acerca 

del alcance que tiene la afectividad en la transformación de la fenomenología llevada 

a cabo por el joven Heidegger. Esta hipótesis surge a raíz de la confrontación con la 

corriente que investigadores contemporáneos como Donn Welton y Dan Zahavi han 

denominado «New Husserl». Como se sabe, esta expresión refiere a la renovación de la 

fenomenología trascendental que ha tenido lugar con la publicación de la obra póstuma 

de Husserl (Husserliana) y se centra sobre todo en el estudio de los análisis inéditos de 

la fenomenología genética. A diferencia de la fenomenología estática, que gira en torno 

a la constitución del ego absoluto, esta nueva versión de la fenomenología, de marcado 

carácter poscartesiano, pone el acento en la afección, la corporalidad, la relación entre el 

yo y el mundo o la intersubjetividad. 

Así las cosas, y en contraste a su vez con la fenomenología genética, cuya noción 

fundamental es la de «pasividad», la lectura ad hoc de Heidegger que quiero proponer 

aquí, y que irónicamente he denominado «New Heidegger», encuentra su punto de 

partida en la génesis de la fenomenología hermenéutica, desarrollada por el joven filósofo 

alemán durante sus primeras lecciones en la Universidad de Friburgo entre 1919 y 1923. 

Con ello quiero hacer un especial hincapié en el origen hermenéutico de ciertos conceptos 

que si bien se han atribuido tradicionalmente a la filosofía de la conciencia, experimentan 

una transformación radical en la filosofía de este autor. Esto implica que será el horizonte 

hermenéutico de la «facticidad», descubierto durante estos años de intensa discusión con 

el neokantismo y la fenomenología de Husserl, el que nos permita comprender de otro 

modo las nociones de afectividad y de intencionalidad, así como arrojar nueva luz sobre 

la dimensión hermenéutica de la fenomenología en su actual encrucijada y diálogo con 

las ciencias. 



61 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.04 pp. 59-68

A tal efecto dividiré mi exposición en tres partes. Primero identificaré los problemas y 

los conceptos fundamentales presentes en los debates actuales sobre la fenomenología 

y que determinan nuestra situación hermenéutica. Después expondré los motivos 

principales en los que se apoya la interpretación fenomenológica del «New Husserl». Y 

finalmente esbozaré la hipótesis de una interpretación hermenéutica ad hoc de la obra 

temprana de Heidegger respecto a la interpretación fenomenológica del «New Husserl». 

En aras de una mayor claridad, voy a asociar cada una de las partes con una hipótesis: la 

hipótesis neurobiológica, la hipótesis fenomenológica y la hipótesis hermenéutica.

1. DĞůŝŶĞĂĐŝſŶ ĚĞ ŶƵĞƐƚƌĂ ƐŝƚƵĂĐŝſŶ ŚĞƌŵĞŶĠƵƟĐĂ: ůĂ ŚŝƉſƚĞƐŝƐ ŶĞƵƌŽďŝŽůſŐŝĐĂ

Al igual que sucedió a principios del siglo XX, cuando Husserl se preguntaba en «La 

filosofía como ciencia estricta» (1911) si la tarea propiamente filosófica «nos introduce 

en una nueva dimensión o se desenvuelve en el mismo plano que las ciencias empíricas 

de la naturaleza y del espíritu», uno de los desafíos más acuciantes a los que hoy debe 

hacer frente la fenomenología es el de su «naturalización».1 El debate suscitado por el 

artículo de Husserl, que en su momento involucró al neokantismo, las filosofías de la vida 

y la fenomenología, y que también dio lugar al proyecto heideggeriano de una «ciencia 

originaria de la vida», ha sido reabierto de nuevo por las neurociencias.

El neurobiólogo Antonio Damasio, en su libro de título provocador y de claras 

resonancias filosóficas El error de Descartes (1994), confirmaba aquello que Nietzsche 

ya había barruntado a finales del siglo XIX y que la fenomenología poshusserliana había 

asumido más o menos expresamente; a saber: que no existe dualismo alguno entre la 

mente (res cogitans) y el cuerpo (res extensa), lo cual nos convierte en seres muy complejos 

a nivel biológico toda vez que en extremo vulnerables, finitos y únicos. Y de acuerdo con 

ello afirmaba este neurobiólogo: «Somos, y después pensamos, y sólo pensamos en 

la medida en que somos, puesto que el pensamiento está causado en verdad por las 

1 Véase Husserl, E.: «Philosophie als strenge Wissenschaft» en Aufsätze und Vorträge (1911-
1921), Husserliana XXV. Dordrecht, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1987, p. 4. La idea de naturalizar 
la fenomenología surge ante la necesidad de elaborar una «ciencia de la conciencia» —inspirada 
sobre todo en la filosofía de Husserl y de Merleau-Ponty— para dar cuenta de las descripciones 
fenomenológicas de la experiencia consciente que las ciencias cognitivas habían dejado de 
lado. Véase Petitot, J., Varela, F. J., PacHouD, B. y roy J.-M.: Naturalizing Phenomenology. 
Issues in Contemporary and Cognitive Science. Stanford, California: Stanford University Press, 
1999. Sobre el surgimiento de la neurofenomenología, véase aDrián escuDero, J.: «Husserl y la 
neurofenomenología» en Investigaciones fenomenológicas, 9, 2012, pp. 173-194.



62 

ROCÍO GARCÉS FERRER

FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPÓTESIS HERMENÉUTICA DEL «NEW HEIDEGGER». 

estructuras y las operaciones del ser».2 La hipótesis neurobiológica de Damasio introducía 

así un inesperado vuelco ontológico en el corazón mismo de la hipótesis cognitivista, 

que dio lugar a las ciencias cognitivas en los años cincuenta y cuya metáfora central —de 

inspiración cartesiana— era la de la mente como un programa informático que procesaba 

el conocimiento a través de representaciones mentales. 

Ahora bien, este giro ontológico se asentaba a su vez sobre una novedosa y radical 

comprensión de la afectividad. Pues la no separación entre mente y cuerpo implicaba 

al mismo tiempo una extensión de las fronteras de la razón al ámbito de las emociones 

y los sentimientos. Y ello de tal forma que si para Descartes la conciencia es una 

actividad puramente reflexiva, Damasio nos describe el surgimiento de la razón como la 

culminación de un proceso corporal y afectivo. Siguiendo la misma contraposición que 

este neurobiólogo emplea entre los títulos de sus dos libros más conocidos —El error de 

Descartes (1994) y En busca de Spinoza (2003)—, cabría decir que si bien Descartes es 

el pensador por antonomasia de la «auto-afección», de la presencia del alma-sustancia 

ante sí misma en la inmediatez pura de la conciencia, Spinoza encarnaría en cambio la 

posibilidad contraria: la de una subjetividad que no preexiste a sus afectos sino que se 

constituye a partir de ellos, en el movimiento de lo que sería una suerte de trascendencia 

o de «hetero-(auto-)afección» originaria; es decir, en plena imbricación corporal y 

significativa con el mundo.3

Es cierto, por otra parte, que tres años antes de que viera la luz El error de Descartes, 

autores como Varela, Thompson y Rosch ya habían ofrecido un enfoque alternativo al 

cognitivista en su libro La mente encarnada (1991). Se trata del «enfoque enactivo» 

(enactive approach), que concibe la cognición como una acción corporizada en su 

vinculación con la emergencia de un mundo y que entiende la intencionalidad de forma 

muy similar al ser-en-el-mundo de Heidegger.4 Como consecuencia de ello, la inteligencia 

deja de ser la capacidad para resolver problemas y se transforma en la capacidad para 

ingresar en un mundo compartido de significación. De ahí que este enfoque, al explicar el 

significado del término «enacción», apele a la noción de «hermenéutica». El fenómeno 

2 Véase Damasio, A.: Descartes’ Error. Emotion, Reason and the Human Brain. New York: Avon 
Books, 1995, p. 248.

3 Véase Damasio, A.: Looking for Spinoza: Joy, Sorrow, and the Feeling Brain. Orlando: Hancourt, 
2003.

4 Véase Varela, F. J., tHomPson, E. y roscH, E.: The Embodied Mind: Cognitive Science and Human 
Experience. Cambridge: MIT Press, 1991, p. 206, n. 42.



63 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.04 pp. 59-68

de la interpretación se entiende aquí como «enactuar» (enactment) o «hacer emerger» 

(bringing forth) el sentido a partir de un trasfondo de comprensión.5

Me detendré sólo un instante en este singular proceso «hermeneutizador» del 

proyecto cognitivista, pues quiero señalar qué implicaciones introduce este giro afectivo 

de la hipótesis neurobiológica, y la consiguiente preeminencia de las affective sciences, 

en el debate actual sobre la naturalización de la fenomenología.6 Desde un punto de vista 

fenomenológico, aquello que está en juego en esta renovada superación del cartesianismo 

es el problema de la constitución del sentido y la naturaleza misma de la reflexión. O 

expresado en otros términos: este giro afectivo nos invita a repensar la estructura de 

la subjetividad desde la corporalidad y en su intrínseca vinculación significativa con el 

mundo, así como la evidencia cartesiana de la «auto-afección» en cuanto matriz de toda 

forma de reflexividad y de la experiencia en general.

2. LĂ ŝŶƚĞƌƉƌĞƚĂĐŝſŶ ĚĞů ͨNĞǁ ,ƵƐƐĞƌůͩ: ůĂ ŚŝƉſƚĞƐŝƐ ĨĞŶŽŵĞŶŽůſŐŝĐĂ

Esta problemática fenomenológica ha sido abordada en los últimos años por la corriente 

conocida como «New Husserl» en un fructífero diálogo con las ciencias cognitivas. En líneas 

generales, podemos decir que esta interpretación de la obra de Husserl —defendida, entre 

otros, como ya he mencionado, por Welton y Zahavi— se basa en la constitución de una 

«intersubjetividad trascendental» a la luz de la fenomenología genética. Su tesis principal 

afirma que en esta esfera se da una «equiprimordialidad» (equiprimordiality) constitutiva 

de sujeto y mundo, de tal modo que el proyecto cartesiano de la fenomenología 

estática quedaría superado.7
 Asimismo, este enfoque se apoya en el descubrimiento de 

una dimensión pasiva y pre-reflexiva de la autoconciencia que desplazaría el privilegio 

constitutivo del que gozaba el ego absoluto en la fenomenología estática. Además, gracias 

5 Véase Varela, F. J., tHomPson, E. y roscH, E.: The Embodied Mind, p. 149.

6 Véase colombetti, G.: The Feeling Body. Affective Science Meets the Enactive Mind. Cambridge/
London: MIT Press, 2014. Sobre la fenomenología y la neurobiología de las emociones, véase 
ratcliffe, M.: «The Phenomenology and Neurobiology of Moods and Emotions» en GallaGHer, S. 
y Schmicking, D. (eds.): Handbook of Phenomenology and Cognitive Science. Dordrecht, New York, 
Heidelberg, London: Springer, 2010, pp. 123-140.

7 Véase, por ejemplo, ZaHaVi, D.: «Inner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness» y  
«Husserl’s Intersubjective Transformation of Transcendental Philosophy» en Welton, D. (ed.): The 

New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University Press, 2003, pp. 157-180 y pp. 233-
251 respectivamente. Véase también Welton, D.: The Other Husserl: The Horizons of Transcendental 
Phenomenology. Bloomington: Indiana University Press, 2001. Sobre las dificultades que entraña la 
tesis de la «equiprimordialidad» constitutiva de sujeto y mundo, véase ossWalD, A. M.: «Afección 
y mundo en los Manuscritos–C de Edmund Husserl» en Revista de Filosofía, 39, 2014, pp. 101-119.



64 

ROCÍO GARCÉS FERRER

FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPÓTESIS HERMENÉUTICA DEL «NEW HEIDEGGER». 

a la auto-afección inmediata de la subjetividad, que tiene lugar en esta dimensión pasiva y 

pre-reflexiva, sería posible ofrecer una solución fenomenológica al regressus ad infinitum 

que experimenta el yo y sus desdoblamientos en la reflexión. Es, pues, en el ámbito de la 

afección —al igual que sucedía en la hipótesis neurobiológica— donde realmente se juega 

la superación del cartesianismo y, por ende, la posibilidad de la apertura al mundo como 

una fuente originaria de experiencia.

A continuación me centraré en el motivo de la «afección» y en la relevancia que 

adquiere la «pasividad» en la fenomenología genética, porque es ahí donde surge lo que he 

denominado la «hipótesis fenomenológica», la cual condiciona a su vez de forma implícita 

la posibilidad de una co-originariedad (Gleichursprünglichkeit) constitutiva, pasiva y pre-

reflexiva, de sujeto y mundo. Podemos encontrar explicitada esta hipótesis, entre otros 

lugares, en el trabajo de Dan Zahavi de 2003 titulado «Inner Time-Consciousness and Pre-

reflective Self-awareness». Allí afirma a modo de declaración programática lo siguiente:

Sin una elucidación de la donación exclusiva de la subjetividad sería imposible 

explicar de forma convincente la aparición de objetos y, en último término, 

la fenomenología sería incapaz de realizar su propia tarea: proporcionar 

una clarificación de las condiciones de posibilidad de la manifestación.8

La hipótesis fenomenológica se funda entonces en la exigencia absoluta de una 

auto-afección o auto-donación inmediata de la subjetividad, pues sin este momento 

originario de donación la fenomenología dejaría de ser fenomenología; esto es: no podría 

«proporcionar una clarificación de las condiciones de posibilidad de la manifestación» 

porque la subjetividad es la condición de posibilidad de la manifestación del mundo. Por 

lo demás, como esta auto-conciencia inmediata no puede ser resultado de la reflexión, ha 

de tener lugar antes: en la pura pasividad (no intencional) de la auto-afección. O enunciado 

a la inversa: la auto-afección es la motivación necesaria de la reflexión. Y como «estar 

motivado» (be motivated) significa para Husserl —como apunta Zahavi— «ser afectado» 

(be affected) por algo y responder de ello, puede decirse que aquello que motiva a la 

reflexión es la «auto-afección» (self-affection). Y a este respecto sostiene el autor danés: 

«Me puedo tematizar a mí mismo porque ya soy auto-consciente [self-aware]; puedo 

captarme a mí mismo [grasp myself] porque ya he sido afectado por mí mismo [affected 

by myself]».9

Cabe preguntarse, con todo, si el énfasis puesto en la auto-afección subsana o más 

bien hereda «el error de Descartes» al que se refería Damasio. O mejor aún: ¿Realmente 

8 Véase ZaHaVi, D.: «Inner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness», cit., p. 174.

9 Ibídem, p. 163.



65 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.04 pp. 59-68

la pretensión de la fenomenología genética es subsanar ese error o más bien completar 

el proyecto cartesiano de la fenomenología estática? ¿Cómo influye la exigencia absoluta 

de la hipótesis fenomenológica en el método de la reflexión? Para encontrar una posible 

respuesta a estas preguntas quiero analizar, en lo que sigue, la solución que propone el 

propio Zahavi al problema de la reflexión y al modo de acceso a la subjetividad en su 

artículo, también de 2003, titulado «How to investigate subjectivity: Natorp and Heidegger 

on reflection».10

3. LĂ ŚŝƉſƚĞƐŝƐ ŚĞƌŵĞŶĠƵƟĐĂ ad hoc ĚĞů ͨNĞǁ ,ĞŝĚĞŐŐĞƌͩ

La finalidad del artículo de Zahavi es investigar de nuevo, en un sentido fenomenológico, 

la donación inmediata de la subjetividad. Para ello examina primero las críticas de Natorp 

y el joven Heidegger al método reflexivo como fuente de objetivación y cosificación de 

la subjetividad. Y a continuación propone una nueva comprensión de la reflexión como 

«atención» (Aufmerksamkeit), extraída de Las lecciones sobre la conciencia interna del 

tiempo.11 Allí Husserl habla de cómo al fijar nuestra atención en una vivencia, ésta deviene 

«diferenciada» (unterschiedene) o «destacada» (herausgehobene) y la reflexión funciona 

como un «captar» (Erfassen) inmediato de la vivencia. De esta forma, la reflexión como 

«atención» nos permitiría acceder directamente a la subjetividad viva sin objetivarla. 

Y ello hasta el punto de que, gracias a esta versión no-objetivante de la reflexión, la 

diferencia entre la fenomenología reflexiva husserliana y la fenomenología hermenéutica 

heideggeriana quedaría para Zahavi diluida; pues aquello que en el fondo hace Heidegger, 

según el investigador danés, no sería otra cosa que poner en práctica esta modalidad no 

objetiva de la reflexión.

¿Pero sucede esto así? ¿La distinción entre la fenomenología reflexiva y la 

fenomenología hermenéutica se disuelve con este modo de acceso directo, reflexivo 

pero no-objetivante, a la subjetividad? ¿Acaso depende esta distinción únicamente de 

la diferencia entre una reflexión objetivante y otra no-objetivante? Y por último: ¿La 

conciencia pre-reflexiva y la vida fáctica comparten una misma acepción de lo pre-teórico 

y un mismo modo de acceso?

10 Véase ZaHaVi, D.: «How to investigate subjectivity: Natorp and Heidegger on reflection» en 
Continental Philosophy Review, 36, 2003, pp. 155-176. Véase igualmente aDrián escuDero, J.: 
«Husserl, Heidegger y el problema de la reflexión» en Logos. Anales del Seminario de Metafísica, 
46, 2013, pp. 47-75.

11 Véase Husserl, E.: Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewuβtsein, Husserliana X. Dordrecht, 
Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966, p. 129. Véase asimismo ZaHaVi, D.: «How to investigate 
subjectivity: Natorp and Heidegger on reflection», cit., p. 170.



66 

ROCÍO GARCÉS FERRER

FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPÓTESIS HERMENÉUTICA DEL «NEW HEIDEGGER». 

Veamos qué ocurre si tenemos en cuenta lo dicho anteriormente. En el caso de la 

«hipótesis fenomenológica», la reflexión necesita estar «motivada» por la auto-afección 

pasiva (y no intencional) de la subjetividad; esto es: la autoconciencia reflexiva ha de 

presuponer una autoconciencia pre-reflexiva que garantice la auto-donación inmediata 

y evidente de sí misma. En cambio, y a diferencia del planteamiento de Zahavi, la 

transformación hermenéutica de la fenomenología, llevada a cabo por Heidegger en sus 

primeros años docentes en Friburgo, no toma como punto de partida esa dimensión pre-

reflexiva, pasiva y no intencional de la conciencia, ya que esta dimensión pre-reflexiva 

sigue siendo teórica incluso en su delimitación de lo pre-teórico. Su interés es más bien 

otro: la experiencia fáctica y el sentido del ser de la vida fáctica como facticidad.

El proyecto de una hermenéutica de la facticidad resulta, por tanto, indisociable de la 

transformación pre-teórica, disposicional —a saber: afectiva, situacional y mundana— y 

ejecutiva de la intencionalidad de la vida fáctica. La intentio vital desborda así el a priori 

de correlación intencional, circunscrito en Husserl al ámbito teórico-cognitivo de la 

conciencia, y se manifiesta en el «acontecimiento (apropiador)» (Ereignis) más originario 

de la Umwelterlebnis o «vivencia del mundo circundante».12 Y ello sucede de tal suerte 

que la intencionalidad posibilita al mismo tiempo la apertura del mundo, donde el sentido 

acontece «de golpe» (in einem Schlag) como «significatividad» (Bedeutsamkeit), es decir, 

sin necesidad de fundarse en la percepción. En este nuevo contexto, la «motivación» 

(Motivation) que precede al movimiento de la comprensión e interpretación hermenéutica, 

y con ello a la «autointerpretación» (Selbstauslegung),13 no surge de una auto-afección 

evidente y pre-reflexiva, como pasaba con la autoconciencia reflexiva. Esa motivación 

emerge más bien desde el interior de una «experiencia fundamental» (Grunderfahrung) y 

se proyecta como «preconcepción» (Vorgriff) en el horizonte de la situación hermenéutica, 

que es además histórica.

Así pues, la hipótesis hermenéutica ad hoc que transformaría a radice la hipótesis 

fenomenológica se podría enunciar así: no hay una auto-donación inmediata de sí 

mismo. Y precisamente en esta imposibilidad fundamental, en esa distancia (Da-sein) o 

Differenz originaria que implica el diferir-se y el distender-se temporal de sí mismo en una 

posibilidad fáctica de sí mismo como ser-en-el-mundo, precisamente ahí podemos situar 

el «momento originario» de la hermenéutica. En otras palabras: no hay un momento 

12 Véase HeiDeGGer, M.: Zur Bestimmung der Philosophie, Gesamtausgabe, Band 56/57. Frankfurt 
am Main: Vittorio Klostermann, 1987, pp. 70 y ss.

13 En las lecciones del año 1923, Heidegger define la «hermenéutica» como «autointerpretación 
de la facticidad» (Selbstauslegung der Faktizität). Véase HeiDeGGer, M.: Ontologie. Hermeneutik der 
Faktizität, Gesamtausgabe, Band 63. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1988, p. 14.



67 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.04 pp. 59-68

originario que preceda a la «autointerpretación» (Selbstauslegung) de sí mismo; o lo que 

es igual: no hay ninguna auto-referencia anterior al movimiento mismo de la trascendencia 

hacia el mundo. 

En consecuencia, la auto-afección implica siempre un movimiento extático de hetero-

(auto-)afección. En todo caso, antes que de reflexión —ya que no hay nada temático que 

reflejar aquí más que el movimiento extático del sustraerse mismo de la presencia del 

tiempo—, cabría hablar de una cierta reflexividad hermenéutica, entendida ésta como 

el oblicuo referir a sí desde el encontrarse (Sichbefinden) ya siempre fuera de sí viviendo 

en el mundo. La hipótesis hermenéutica viene a coincidir en este punto, finalmente, con 

la hipótesis neurobiológica. Pues según constata Damasio cuando aborda el problema 

del yo, no hay un acceso inmediato a sí mismo desde sí mismo, según creía Descartes. Y 

es que, como afirma el neurocientífico portugués, el presente nunca está aquí, siempre 

llegamos demasiado tarde a la conciencia: «The present is never here. We are hopelessly 

late for consciousness».14

RĞĨĞƌĞŶĐŝĂƐ ďŝďůŝŽŐƌĄĮĐĂƐ

aDrián escuDero, J.: «Husserl y la neurofenomenología» en Investigaciones 

fenomenológicas, 9, 2012, pp. 173-194.

aDrián escuDero, J.: «Husserl, Heidegger y el problema de la reflexión» en Logos. Anales 

del Seminario de Metafísica, 46, 2013, pp. 47-75.

colombetti, G.: The Feeling Body. Affective Science Meets the Enactive Mind. Cambridge/

London: MIT Press, 2014.

Damasio, A.: Descartes’ Error. Emotion, Reason and the Human Brain. New York: Avon 

Books, 1995.

Damasio, A.: Looking for Spinoza: Joy, Sorrow, and the Feeling Brain. Orlando: Hancourt, 

2003.

HeiDeGGer, M.: Zur Bestimmung der Philosophie, Gesamtausgabe, Band 56/57. Frankfurt 

am Main: Vittorio Klostermann, 1999.

HeiDeGGer, M.: Grundprobleme der Phänomenologie (1919/20), Gesamtausgabe, Band 

58. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1993.

14 Damasio, A.: Descartes’ Error, cit., p. 240.



68 

ROCÍO GARCÉS FERRER

FACTICIDAD, AFECTIVIDAD E INTENCIONALIDAD: LA HIPÓTESIS HERMENÉUTICA DEL «NEW HEIDEGGER». 

HeiDeGGer, M.: Ontologie. Hermeneutik der Faktizität, Gesamtausgabe, Band 63. Frankfurt 

am Main: Vittorio Klostermann, 1988.

Husserl, E.: Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewuβtsein, Husserliana X. Dordrecht, 

Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966.

Husserl, E.: «Philosophie als strenge Wissenschaft» en Aufsätze und Vorträge (1911-

1921), Husserliana XXV. Dordrecht, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1987, pp. 3-67.

ossWalD, A. M.: «Afección y mundo en los Manuscritos–C de Edmund Husserl» en Revista 

de Filosofía, 39, 2014, pp. 101-119.

Petitot, J., Varela, F. J., PacHouD, B. y roy J.-M.: Naturalizing Phenomenology. Issues in 

Contemporary and Cognitive Science. Stanford, California: Stanford University Press, 1999.

ratcliffe, M.: «The Phenomenology and Neurobiology of Moods and Emotions» en 

GallaGHer, S. y scHmickinG, D. (eds.): Handbook of Phenomenology and Cognitive Science. 

Dordrecht, New York, Heidelberg, London: Springer, 2010, pp. 123-140.

Varela, F. J., tHomPson, E. y roscH, E.: The Embodied Mind: Cognitive Science and Human 

Experience. Cambridge: MIT Press, 1991.

Welton, D.: The Other Husserl: The Horizons of Transcendental Phenomenology. 

Bloomington: Indiana University Press, 2001.

Welton, D. (ed.): The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University 

Press, 2003.

ZaHaVi, D.: «Inner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness» en Welton, D. 

(ed.): The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University Press, 2003, 

pp. 157-180.

ZaHaVi, D.: «Husserl’s Intersubjective Transformation of Transcendental Philosophy» en 

Welton, D. (ed.): The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University 

Press, 2003, pp. 233-251.

ZaHaVi, D.: «How to investigate subjectivity: Natorp and Heidegger on reflection» en 

Continental Philosophy Review, 36, 2003, pp. 155-176.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

69 

AÑO 2 NÚMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2015.i01.05

[pp.69-86]

Recibido: 31/05/2015

Aceptado: 20/06/2015

De una pobreza esencial

From an essential poverty

Guillermo Gómez Tirado

Universidad Complutense de Madrid

Resumen:

El propósito del texto es cuestionar, a luz de la sentencia de Hölderlin «Es koncertriert 

sich bei uns alles auf’s Geistige, wir sind arm geworden, um reich zu werden», “si hemos 

llegado a ser-pobres”. De cara a responder esta pregunta, distinguiremos el uso esencial 

y habitual de la palabra “pobreza”. Para llevar a cabo este propósito, nos centraremos 

en la conferencia de Martin Heidegger Die Armut de junio de 1945, donde comenta la 

sentencia de Hölderlin. Finalmente, trataremos de dar una breve respuesta a la lectura 

política de Laocue-Labarthe sobre la conferencia, apoyándonos en la clarificación del 

significado esencial de “pobreza”.

Palabras Clave: Heidegger; Hölderlin; pobreza; esencial; ser.



70 

GUILLERMO GÓMEZ TIRADO

DE UNA POBREZA ESENCIAL

Abstract: 

The aim of this paper is to question, starting from the Hölderlin’s sentence: «Es koncertriert 

sich bei uns alles auf’s Geistige, wir sind arm geworden, um reich zu warden», “if we 

have become to be essential poverty”. To answer this question, we will tell the differences 

between the essential and regular using of the word “poverty”. In order to do this, we will 

focus on the conference of June 1945 Die Armut by Martin Heidegger, where he discusses 

the Hölderlin’s sentence. Finally, we try to give a short answer to the politics lecture that 

Laocue-Labarthe does for the conference, based on the clarification of the essential 

meaning of “poverty”. 

Keywords: Heidegger; Hölderlin; poverty; essential; being.

1. Sapere Aude
1

Hace mucho tiempo que el 

pensar se encuentra en dique 

seco.2
 

Asumamos que si hay, efectivamente, esta “sequía” del pensar, se debe a una falta de 

atrevimiento, es decir, a no atrevernos, en absoluto, a un pensar
3 que se arriesgue; lo 

cual quiere decir que se debe a la indecibilidad de quienes, dedicándose al pensar, o 

si se prefiere a “la filosofía” “al menos como coartada de su actividad”, no se entregan 

a cierto modo de “estar-en-riesgo” que se nos presenta como una exigencia intrínseca 

al pensamiento. Este estar-en-riesgo es aquello a lo que Rilke se refería en sus versos 

improvisados4 cuando escribía que «nos arriesgamos más que la propia vida, al menos 

un soplo más», pues en tanto que humanos «marchamos con ese riesgo». Que al pensar 

le falte la audacia significa que renunciamos (si acaso podemos renunciar a aquello que 

somos en cuanto tal, y de ello hablaba el poema de Rilke) a su propia esencia en la medida 

1 Este artículo ha sido posible gracias a la financiación del Programa de Financiación de la Universi-
dad Complutense de Madrid-Santander Universidades.

2 Heidegger, M.: Gesamtausgabe 9, Wegmarken. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann (en adelante, 
los textos de Heidegger pertenecientes a la Gesamtausgabe se citarán como �GA� seguido del tomo 
correspondiente, especificando el año de edición la primera vez que aparezcan), 1976,  p. 315; en 
la edición castellana: Hitos. Trad. Helena Cortés y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 2014 (en adelante 
solo se especificarán las traducciones la primera vez, indicando en las subsiguientes la página de la 
traducción), p. 260.

3 Cf. Ibídem, p. 314-315, trad. p. 259-260.

4 Los versos son citados por Heidegger en Wozu Dichter?, cf. GA 5, 1977, p. 274-275; ed. cast. 
Caminos de bosque. Trad. Helena Cortés y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 1997, pp. 248-249.



71 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.05 pp. 69-86

en que relegamos de la nuestra. De este relegar (que no ya religar) resulta el vaciamiento 

de lo pensado, o como lo expresa Heidegger, su «encontrarse en dique seco». Sin el 

atrevimiento exigido por esta actividad, arrancamos al pensar su fuerza, le robamos su 

seriedad y lo privamos de cualquier ápice de solemnidad.

Ahora bien, el asunto del que se trata aquí no se deja vaciar sin más. La pobreza, empero, 

recoge una seriedad de la cual no podemos zafarnos; es un asunto quizás demasiado 

serio como para que sea vaciado sin un alto coste. Coste humanitario, diríamos, o quizás 

moral –sobre todo por dejar de hablar seriamente de ella, por no considerar el drama 

que se vive en pobreza–, pero ante todo, un coste en el pensar mismo. La pobreza se 

resiste, incluso, a participar como tema en un congreso, y ello porque corre el riesgo de no 

arriesgarse. Precisamente, esa resistencia constituye el hecho de una irreductibilidad de 

la pobreza, haciendo que sea un asunto que no se deja vaciar; y si se resiste es porque el 

coste en el pensar es demasiado alto para ser asumido por cualquier economía. Su precio 

es no comprender nada de lo que significa ser-pobre, tanto en su sentido habitual como 

en su sentido ontológico. 

Y sin embargo, pese a todas sus resistencias, hela aquí como título, convirtiendo al 

acto mismo de mi intitular en un gesto temerario, gesto que me lanzase a la palestra como 

queriendo ser injuriado (o juzgado, como Juan Valjean, de Los miserables, al entrar en el 

tribunal de Arras). ¿Acaso tendría algo que decir de la pobreza, cuando no soy ni mucho 

menos pobre?

Con todo, seamos, pues, conscientes de la temeridad que implica titular a una 

ponencia “de una pobreza esencial”, dando a entender con ello que hay algo así como 

una pobreza que es esencial, esto es, que pertenece al ser, a la esencia del humano, y por 

consiguiente, que el humano es pobre en cuanto tal. Temeridad desmedida, sobre todo 

hoy, que aumentan las situaciones de precariedad. Sin embargo, si ha sido una temeridad 

titular la comunicación de este modo es porque con ello se pretende, de suyo, una 

distinción del uso de esta palabra, es decir, que, en primer lugar, habrá que diferenciar la 

pobreza esencial del uso corriente de “pobreza” “ese uso que guarda una correspondencia 

o concordancia con cierta representación, con cierta imagen de lo que es un pobre”. Esta 

distinción tampoco responde a una necesidad de disculparse por la temeridad, pues lo 

temerario es, precisamente, distinguir dos horizontes de sentido fundamentalmente 

distintos (y tan distintos, como que en esta distinción opera la diferencia ontológica) en 

una palabra tan seria como “pobreza”. Pero además, la temeridad constituye la conditio 

sine qua non para hablar de la pobreza. Su resistencia nos exige ser-temerarios, esto es, 

estar-en-riesgo. 



72 

GUILLERMO GÓMEZ TIRADO

DE UNA POBREZA ESENCIAL

Confiemos, al menos, en aquello que decía Victor Hugo:

«El grito de Audacia es un fiat lux. Es necesario para que progrese el 

género humano, que encuentre en las cumbres de la sociedad lecciones 

permanentes y altivas de valor. La temeridad deslumbra a la historia, y es 

una gran luz para el hombre. La aurora es audaz cuando aparece. Intentar, 

desafiar, persistir, preservar, ser fiel a sí mismo, luchar cuerpo a cuerpo con 

el destino, asombrar a la catástrofe con el poco miedo que nos cause, ora 

haciendo frente a los poderes injustos, ora insultando la victoria llena de 

embriaguez, resistir y persistir, éstos son los ejemplos que necesitan los 

pueblos; ésta es la luz que los electriza. El mismo formidable relámpago 

enciende la antorcha de Prometeo que el botafuego de Cambronne.»5

La misma audacia nos dirige a una conferencia de Martin Heidegger de junio de 1945 

“fecha significativa para cierta lectura política de la misma” titulada Die Armut, que fue 

pronunciada a un pequeño grupo de estudiantes en la casa forestal del castillo Wildenstein 

de Hause, y que fue publicada en el volumen 10 de los Heidegger Studien de 19946. Desde 

esta conferencia nos haremos cargo de la distinción antes mencionada. Friedrich-Wilhelm 

von Herrmann nos remite, además, en la nota editorial que la acompaña7, al Band 73 de la 

Gesamtausgabe que fue publicado en 2013, concretamente a la serie de manuscritos de 

1943 y 1945 que llevan como título Zu Ereignis V. Abschied. Eine Reihe von Manuskripten 

zum Ereignis (1943-1945), allí encontramos las notas principales de la conferencia en 

el manuscrito Hört die Sprache des Gesprächs 8
 y Die Armut9 (aunque los temas de la 

conferencia aparecen en toda esta quinta serie de manuscritos sobre el Ereignis).

La conferencia comenta una sentencia de Hölderlin que, según el propio Heidegger, 

habría sido escrita para «un proyecto de ensayo sobre los periodos de la historia 

occidental»10, la cual dice: «Todo se concentra en nosotros sobre lo espiritual, nos hemos 

5 Hugo, V.: Los miserables. Trad. Nemesio Fernández-Cuesta. Madrid: Debolsillo 2012,  p. 741.

6 HeiDegger, M.: „Die Armut“, en Heidegger Studien, vol. 10, 1994, pp. 5-11. Manejamos también 
la edición francesa del texto editada por Philippe Lacoue-Labarthe con la traducción de Ana 
Samardzija: La pouvreté (Die Armut). Strasbourg: Presses universitaires de Strasbourg, 2004. Existe, 
también, traducción castellana de esta edición francesa: HeiDegger, M.: La pobreza (Die Armut). 
Presentación de Philippe Lacoue-Labarthe, trad. Irene Agof. Buenos Aires: Amorrortu, 2006. Sin 
embargo, dado que la traducción castellana no es directa del alemán, aquí se citará el artículo desde 
el original, traduciéndolo directamente al castellano.

7 Ibídem, p. 11.

8 HeiDegger, M.: GA 73. 1, 2013, pp. 703-712.

9 Ibidem, pp. 870-884.

10 HeiDegger, M.: „Die Armut“, op. cit., p. 5.



73 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.05 pp. 69-86

vuelto pobres para llegar a ser ricos» («Es koncertriert sich bei uns alles auf’s Geistige, wir 

sind arm geworden, um reich zu werden»).

Dada la sentencia, lo que permanece todavía hoy en cuestión “esto es, que no se nos 

da como un ‘algo`, ´de esto a aquello`, sino como previo a ser ´algo`, previo a concretarse 

de cualquier modo”, y precisamente porque podemos decir que el pensar se encuentra en 

dique seco, es si acaso hemos llegado siquiera a ser pobres; y en la medida en que “no nos 

atrevemos a pensar”, la pobreza sigue in-pensada. Asimismo, aunque demos por supuesto 

que Heidegger sí piensa la pobreza, no forma parte de nuestra tesis o de la dirección 

de este trabajo, averiguar si el hombre Martin Heidegger llegó o no a ser efectivamente 

pobre, aunque sí se asuma que pensó lo in-pensado de la pobreza, aquello que permanece 

siempre oculto “y debido a la falta de atrevimiento del pensar, no cuestionado” de manera 

que atendiendo a su texto, podamos nosotros atrevernos a pensar. Lo que pertenece a 

la cuestión que nos ocupará aquí es, más bien, si, cuanto menos, estamos vueltos hacia 

dicho “llegar a ser-pobres”, y si, efectivamente, hemos llegado a serlo.

2. ¿Qué es ser-pobre?

Heidegger, se pregunta:

«¿Qué quiere decir “pobreza”? ¿En qué consiste la esencia de la pobreza? 

¿Qué quiere decir “rico”, si solo llegamos a ser ricos en y por la pobreza? 

“pobre” y “rico” conciernen, en sentido habitual, a la posesión, al tener. 

La pobreza es un no-tener, o sea, un carecer de lo necesario [Nötigen]. La 

riqueza es un no-carecer de lo necesario [Nötigen], un tener más allá de 

lo necesario [Nötige]. La esencia de la pobreza, sin embargo, reposa en un 

Ser [Seyn]. Ser [seyn] verdaderamente pobre significa: ser [seyn] tal, que no 

carecemos de nada, salvo  de [es sey denn] lo no-necesario [Unnötige].»
11

¿Qué es, pues, ser-pobre? Parece que Heidegger haya jugado a ser trilero en un asunto 

tan serio como la pobreza. Primero dice: “la pobreza es un no-tener, un carecer de lo 

necesario”, y más adelante, “ser pobre significa ser tal que no carecemos de nada, salvo 

de lo no-necesario”. ¿De qué carecemos si somos pobres? ¿Qué significa “carecer”? A 

este respecto, leemos en la conferencia: «Eso de lo que carecemos [el término alemán es 

entbehren], nosotros no lo tenemos, sino que lo carente nos tiene a nosotros.» Carecer 

tiene aquí el sentido de “echar de menos”, “echar en falta” en tanto que nos ha sido 

privado. Privar no significa aquí, por su parte, substracción “todavía representable”, sino 

11 Ibídem, p. 8.



74 

GUILLERMO GÓMEZ TIRADO

DE UNA POBREZA ESENCIAL

ausencia o falta estructural. Carecer significa: no poder ser de otro modo que “sin eso” 

de lo que se carece. Lo que quiere decir es que, “eso de lo que se carece” nos tiene de tal 

modo que nuestro ser (nuestra existencia) depende de ello, es decir, que pertenecemos 

a aquello de lo que carecemos. Si “no-tengo” lo “no-necesario”, quiere decir que no me 

“pertenece”, o sea, que lo “no-necesario” no es una posibilidad de mi existencia, sino 

que por el contrario, yo soy perteneciente a eso mismo, es decir, soy de lo propio de lo 

“no-necesario” y no al revés. No se trataría, entonces, de que el pobre “adquiriese” lo 

no-necesario, sino de que ser-pobre es ser-de lo “no-necesario”. Por consiguiente, carecer 

de lo no-necesario es no poder ser sin lo no-necesario, y por lo tanto, pertenecer a lo no-

necesario.

En este sentido, empero, podríamos hablar de que “eso de lo que carecemos” es “la 

posibilidad de” cierto modo de existencia, esto es, el modo propio de ser de ese modo 

de existencia al que se denomina ser-pobre. Pero entonces, hay que asumir que decir 

“modo propio de” no significa que eso sea de mi propiedad (de la propiedad de aquel que 

es de ese modo concreto), sino que “yo soy” (aquel que existe de ese modo concreto) 

de ello. Entonces, “modo propio de”, significa “perteneciente a”, esto es, “carente de”, o 

sea, privado estructuralmente de eso y en tal sentido dependiente (en cuanto al existir) 

de ser “sin eso”. En este caso, y en la medida en que el peso ha basculado en el prefijo 

alemán “un-”, decimos: si “eso” está, no soy. De ahí que antes haya dicho que el pobre 

no adquiere en ningún caso lo no-necesario, sino que él es en la medida en que carece, y 

que carece de ello.

Según vemos, la distinción radica en que ser-pobre no es una cuestión que se pueda 

medir, sino que el fenómeno originario de la pobreza pertenece a la existencia misma del 

ser que somos cada vez nosotros mismos, en otras palabras, el humano es pobre, o al 

menos puede llegar a serlo “y esto tendrá que verse aclarado a lo largo de la exposición 

aunque no se trate explícitamente” en la medida en que está-vuelto-hacia ese modo de 

ser. Este uso, digamos, esencial de la palabra “pobreza” ha abandonado el ámbito de la 

representación, de modo que está tanto o más lejos del “rico”, del “pudiente”, aquel que 

posé muchos bienes, etc., como del “pobre”, del “indigente”, del “precario”. Este “haber 

abandonado” el modo de la representación es perceptible en la lectura de la cita anterior 

cuando Heidegger dice: «La esencia de la pobreza, sin embargo, reposa en su Ser»12
. 

Que reposa, quiere decir, que para comprender aquello que la pobreza es en cuanto tal, 

debemos cuestionar su sentido de ser y no alguna de las formas como la pobreza se ha 

venido dando, ni tampoco el modo como habitualmente se entiende la pobreza, esto 

12 Ídem.



75 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.05 pp. 69-86

es, se usa el término. Ahora bien, el uso habitual, obviamente, deriva de esta esencia, 

de ahí que en la “definición habitual” se encuentren, también, las palabras “carecer” y 

“necesario”13.

2.1. Aquello de lo que carece el ser-pobre.

El término que se utiliza para hablar de eso de lo que carece el pobre, el que es por su 

ser pobre, es das Unnötige. La raíz de esta palabra alemana es Not, que significa aquello 

que nos apremia, esto es, lo que debe ser satisfecho primeramente, con urgencia, y casi 

diríamos que a cualquier precio. En otras palabras, el significado de la palabra alemana 

Not, tal como está usado aquí (y deberá notarse que más adelante se abandonará este uso, 

y se podría decir, por ser aún demasiado habitual), refiere a la coacción. Efectivamente, 

algo que nos apremia, que nos urge, nos “coacciona” a satisfacerlo, a cumplirlo. Ejemplo 

de ello serían las necesidades vitales básicas, o en nuestro mundo de estrictos horarios, 

una cita concertada. Sin embargo, el mejor ejemplo de coacción del que hoy tenemos 

noticia no viene dado por aquello que “nos viene dado”, como serían esas necesidades 

básicas (aunque sin duda ellas sí serían algo perteneciente a lo que de algún modo “nos 

urge satisfacer a toda costa”), sino de aquello que queremos. Se trata, por otro lado de 

un tema “clásico” en los textos de Heidegger, pero que ahora debe ser tomado en una 

13 Por otra parte, y al hilo de otro trabajo que está pendiente de publicación y que constituyó en 
gran medida el tema del Trabajo de Final de Máster presentado en la Universidad Complutense de 
Madrid en septiembre de 2014, esta aclaración de “pobreza”, o llamada a la atención de lo dicho en 
el término pobreza, es incomprensible sin entender el sentido de ser de la Kehre. Lo que se efectúa 
en la frase citada anteriormente, pero hay otros ejemplos diseminados por los textos de Heidegger 
(por ejemplo, GA 7, 2000, p. 148-149; ed. cast. Conferencias y artículos. Trad. Eustaquio Barjau. 
Barcelona: Ediciones del Serbal, 1994, p. 128-129), es precisamente ese giro hacia el pensar del 
ser. No está aquí temáticamente expuesto “quizás, dicha tematización le fuese imposible al propio 
Heidegger debido al sentido mismo de la Kehre en cuanto tal, aunque la encontramos señalada 
en la conferencia Vom Wesen der Wahrheit” pero sí se encuentra fácticamente dado. Por ello, la 
exigencia se da en esa frase, y consiste en que a partir de ella hay una petitio principii  sin la cual 
nada de lo que va a seguir en el texto se comprende. Esta petición se formularía, por ejemplo: “no 
tomar nada del pensar representativo como fuente de legitimidad del pensar que pregunta por el 
ser”. Esta petición de principio se acepta en la medida en que se haya asumido el riesgo que implica 
pensar de este modo. El riesgo se intuye ahora como el abandono de cierta “zona de confort” dada 
por el pensar representativo; pensar, o más bien, comprensión que se da en imágenes y que, de 
una u otra manera, alcanza la posibilidad de ser medido y calculado, esto es, dominado (sacado, 
aparentemente, del riesgo). Dar ese giro es “arriesgarse más que la propia vida, al menos un soplo 
más”. De lo que se ha dicho hasta aquí se puede deducir que dar ese giro, esto es, asumir estar-
en-riesgo, significa también atreverse a pensar y por consiguiente, estar a un paso de comprender 
la esencia del ser-pobre, de manera que se pueda atender a la cuestión de si hemos llegado hoy a 
ser-pobres. 



76 

GUILLERMO GÓMEZ TIRADO

DE UNA POBREZA ESENCIAL

consideración singular enlazándolo con lo que significa este “carecer de” y así “ser-de-lo-

propio-de”, o sea “pertenecer-a”.

«El querer aquí citado es la autoimposición, cuyo propósito ya ha dispuesto 

el mundo como la totalidad de objetos producibles. Este querer determina 

el ser del hombre moderno sin que al principio sea consciente de su alcance, 

sin que sepa todavía hoy a partir de qué voluntad, en cuanto ser de lo ente, 

es querido ese querer. El hombre moderno se revela en ese querer como 

aquel que en todas las relaciones con todo lo que es y, por tanto, también 

consigo mismo, se alza como el productor que se autoimpone y eleva ese 

alzarse al nivel de un dominio incondicionado.»14

La Not, aquello que apremia, o dicho de otro modo, la necesidad, por consiguiente, 

está en conexión con el Wollen, el querer, la voluntad. Y ello porque el querer como 

voluntad implica una autoimposición. Quiere decir que en la medida en que todo querer 

es de un “yo” que quiere, ese “yo” impone a todo surgir no ser de otro modo que como su 

querer, esto es, que como dictamine su querer. Pero en ese mismo sentido, se ve impuesto 

a sí mismo. No es una imposición gratuita, por otra parte, sino que el autoimponerse 

pretende dominar incondicionalmente todo, esto es, también el modo como él mismo 

es, es decir, como él surge. Esta pretensión-de-dominio es, por así decir, la fuente de 

donde surge aquí la Not, lo que apremia, aquello que se debe satisfacer con urgencia. 

Ahora bien, nótese que eso que apremia, siempre que el querer sea el modo imperante 

de estar en el mundo (como podríamos decir que ocurre hoy), es todo. Por consiguiente, 

si permanecemos envueltos en tal “pretensión-de-dominio”, o dicho con Heidegger, en tal 

querer, todo nos coacciona.

El pobre carece de lo Unnötige. No obstante, no significa que el pobre “tenga” lo 

apremiante, pues aquí carecer no significa “no-tener al modo de lo que se adquiere o 

no se adquiere”, sino que carecer refiere, como se vio más arriba, a una pertenencia en 

el sentido de “pertenecer-a”, es decir, que el carecer en cuanto a la “esencia de algo” (tal 

como se está empleando la palabra), es equiparable a pertenecer (también en el sentido 

esencial del término). Por consiguiente, lo “carente” aquí habla de una falta estructural 

de algo15, en este caso, de lo Unnötige. Luego, si el pobre carece de lo Unnötige es porque 

pertenece a lo no-apremiante. Y según se ha podido ver, lo que apremia es lo que coarta, 

14 GA 5, 1977, p. 288; trad. p. 260.

15 Entendiendo, por supuesto, que toda “falta estructural” refiere a una estructura que sin dejar 
de ser en ningún caso ontológica, consiste en una ausencia. Siguiendo el hilo de la aclaración del 
término “carecer”, se trata, efectivamente, de que si “eso” de lo que se carece es, se da, entonces, 
aquel ser que carece de ello no se da.



77 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.05 pp. 69-86

luego aquello de lo que carece (pertenece) el pobre es de lo no-coactivo. ¿Qué significa 

“no-coactivo”? Lo que no urge, lo no-urgente. Si no me siento coaccionado por algo, es 

porque ello no me incide en tanto que necesidad. En otras palabras, “aquello” que no me 

genera coacción, me resulta inncesario (Unnötige). «Lo no-necesario [Unnötige] es lo que 

no viene de lo apremiante, de lo coactivo, sino de lo libre»16. Si se ha necesitado explicitar 

el sentido de Not, es porque debe quedar claro que aquello a lo que pertenece el pobre 

es justo lo opuesto a la Not. Luego en definitiva, el pobre no pertenece a la pretensión de 

domino, a la autoimposición, es decir, el pobre “no-quiere” en la medida de la dominación. 

Entonces, ¿a qué pertenece el pobre en cuanto a su ser? Justamente, a “lo otro que la 

Not”. ¿Qué es lo otro que la Not? Lo otro-que la Not es lo libre. El ser-pobre carece de lo 

Unnötige, esto es, “de lo otro que la Not”, y a ello pertenece; luego, el ser-pobre pertenece 

a lo libre. 

2.2. Aquello a lo que pertenece el ser-pobre.

¿Qué significa aquí “lo libre”? En el uso habitual, “lo libre” refiere al ámbito de la libertad. 

Así, por ejemplo, decimos que “somos libres”, que “estamos en libertad”, cuando no hay 

una “censura” para nuestro querer, es decir, cuando nuestra acción no está sancionada 

salvo, quizás, por el principio rector de esta comprensión de la libertad “mi libertad 

termina donde empieza la del otro”. Decimos: soy libre cuando hago lo que quiero sin 

sobrepasar la libertad del otro (el “hacer lo que quiera” del otro). En esta “definición” 

habitual, entraría cualquier acción cotidiana regida por su utilidad. Ahora bien, queda aún 

pendiente preguntarse por aquello en lo que consiste dicho ámbito en cuanto tal.

Según lo anterior, este ámbito queda constituido como aquel en el que podemos 

lo que queremos. Así, la significación de la “libertad” queda referida al poder. En este 

sentido, se entiende que hay cierto individuo “al que fácilmente se llamará sujeto” que 

puede aquello que quiere, es decir, que su voluntad es suficiente para la realización de un 

efecto, teniendo en cuenta que aquello que quiere tampoco le viene dado, sino que él 

mismo lo decide, es decir, quiere quererlo. A su vez, aquello que quiere no es, en principio, 

la acción que requiere ese querer, sino precisamente su efecto. En otras palabras, lo que 

quiere es cierto “para que” de su acción, o dicho de otro modo, quiere su acción en la 

medida de su utilidad17. De este modo, en el uso habitual se entiende que voluntad y 

16 HeiDegger, M.: „Die Armut“, op. cit., p. 8.

17 «Solo se conoce el actuar como la producción de un efecto, cuya realidad se estima en función 
de su utilidad» (GA 9, p. 313; trad. p. 259), y precisamente, si Heidegger puede hablar así es porque 
el “actuar” conocido está determinado por el modo imperante de estar en el mundo, esto es, por 
el querer.



78 

GUILLERMO GÓMEZ TIRADO

DE UNA POBREZA ESENCIAL

decisión se copertenecen en la medida en que ambas refieren al poder, a aquello que se 

puede, y ambas dan cuenta del como del ámbito de la libertad. En otras palabras, en el uso 

habitual, “lo libre” refiere a la libertad entendida en tanto que poder.

El poder, en este caso, queda referido, a su vez, a un individuo del que se dice que 

“está en lo libre”, que “es libre”, o que “tiene libertad”, en relación al alcance específico 

de su poder, esto es, de aquello que puede hacer –obviamente, no “todo” lo que puede 

hacer, sino aquello que queriéndolo, puede hacerlo efectivamente. Del individuo “libre” 

(en sentido habitual) decimos, entonces, que no está, en principio, “atado a nada”, es 

decir, que puede hacer todo aquello que pueda hacer -y ahora sí nos referimos a todo lo 

que efectivamente pueda hacer. 

En la comprensión habitual “en la escucha habitual de ´lo libre`” todavía pervive el 

modo de comprensión de la representación. La consideración del individuo como un 

“ente en lo libre” se ha denominado como la autonomía del sujeto, lo cual significa que se 

entiende que dicho individuo no depende, en general, de nada salvo de sí mismo “siendo 

ese ´sí mismo` el topos desde donde se da su querer”. Que “no depende de nada salvo de 

sí mismo” significa que “puede hacer todo aquello que pueda hacer”; y ello implica que el 

individuo así determinado puede quererlo todo. Ahora bien, ya vimos que esta situación 

se aleja completamente de aquel que es por su ser pobre, ya que encontrarse envueltos 

en el querer (que lo quiere todo), implica que todo nos coacciona. Se ve, entonces, 

cómo la autonomía del sujeto –referida a la posibilidad de su querer– no consiste en una 

liberación, sino en la más férrea atadura, hasta el punto de que en el reclamo de la misma, 

el individuo llega a tornarse “soga al cuello de sí mismo” (al menos mientras el modo como 

se llegue a comprender la “autonomía” sea dependiente de la representación). En otras 

palabras, aquí la posible independencia del individuo es una “mera representación” del 

modo como efectivamente se comporta en el mundo. Este “modo de comportamiento” 

no está determinado por la más alta independencia “como se podría concluir desde la 

representación” sino, al contrario, por la más elevada dependencia. Como se pudo ver 

antes, la dependencia es hacia el todo en la medida en que el querer sigue siendo, aun 

llamando a todo esto “libertad” o “autonomía del sujeto”, el modo imperante de estar en 

el mundo.

Toda vez que desde el comienzo se ha pedido, como petitio principii, el abandono del 

“pensar representativo” (que strictu sensu no es pensar) por un pensar que se arriesgue, 

aquello que sea “lo libre” exige todavía audacia. Este atrevimiento consiste en asumir 

que “lo libre” no es aquí “lo que podemos o no hacer”, y por consiguiente, que se tendrá 



79 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.05 pp. 69-86

que distinguir un uso esencial de eso de “lo libre”18. En la conferencia, se dice que «es 

lo indemne, lo preservado, lo que se sustrae de toda utilidad.»19 Precisamente, estar de 

alguna manera en “lo libre” significa estar en un ámbito en el cual se ha abandonado toda 

pretensión de utilidad, es decir, la pretensión de alcanzar algún efecto. En otras palabras, 

se abandona el querer. Sin embargo, si el querer es algo constitutivo del humano20, más 

allá de la circunstancia de su imposición como modo de comportamiento, no se puede 

asumir que el querer sea extirpado sin más. De ser así, querríamos decir, al menos con 

Heidegger, que intentamos dejar de ser humanos. No obstante, de lo que se trata es 

de dejarnos-ser humanos. Por consiguiente, esta sustracción de la utilidad implica una 

renuncia a todo querer en la forma misma de un querer. Dicho de otro modo, queremos el 

no-querer, esto es, según lo visto más arriba, la no-autoimposición.

La renuncia a la autoimposición es, por así decir, lo que esencialmente significa “lo 

libre” en tanto que ámbito donde se da libertad. Pero lo que dice esa renuncia a la 

autoimposición no puede escucharse en lo que la palabra “autoimposición” refiere 

significativamente, sino que hay que atender a lo que en ella, a pesar de todo, habla. No 

obstante, no quiere decir que lo dicho hasta aquí no sea válido, sino que el fenómeno de la 

misma debe hacerse ver todavía, y ello porque la autoimposición refiere en primer término 

al como del desvelamiento de lo ente en su totalidad, esto es, dicho con Heidegger, a la 

verdad. Efectivamente, la verdad y la libertad están esencialmente conectadas21. Basta 

esta indicación para entender que la pretensión-de-dominación significa, explícitamente, 

que la autoimposición está referida al como de la apertura, esto es, al modo como en 

cualquier caso se llega a “conocer” ente alguno. Si el querer es el modo imperante de 

comportamiento, esto quiere decir, que la aperturidad está determinada por la pretensión 

de dominar lo que aparece. La interpretación de aquello que se dé estará, entonces, 

predeterminada por la posibilidad de predictibilidad, o dicho de otro modo, aquello 

que se querrá “hacer ver” no será, en principio, el fenómeno de lo que aparece, sino la 

posibilidad de predecir a partir de lo aparecido mismo. Pero en este sentido, el fenómeno 

18 No se ha abandonado, por otra parte, la distinción del uso esencial de la palabra “pobreza”, es 
más, precisamente en la medida en que se debe solicitar una distinción de la misma naturaleza, nos 
encontramos en camino hacia la distinción efectiva que se pretende aquí.

19 Heidegger, M.: „Die Armut“, op. cit., p. 8.

20 Que el querer es algo constitutivo de lo humano debe haber quedado claro según lo anterior, aun 
cuando no ha sido tratado explícitamente en la argumentación. Pues no podríamos decir, de no ser 
así, que el querer se ha impuesto como modo de comportamiento si previamente no es un modo de 
comportamiento del humano, o dicho de otro modo, si no es algo constitutivo.

21 Cf. Vom Wesen der Wahrheit GA 9, pp. 187-202; trad. pp. 159-171; concretamente, los apartados 
4 y 5, «La esencia de la libertad» y «La esencia de la verdad», pp. 187-194; trad. pp. 159-164.



80 

GUILLERMO GÓMEZ TIRADO

DE UNA POBREZA ESENCIAL

de lo que aparece queda oculto, encubierto por el modo de desvelamiento22 que llega a 

cierto “hacer ver” de lo ente bajo cuya forma se adquiere, ante todo, seguridad o certeza 

-la cual, no obstante, está atravesada por cierta arbitrariedad como consecuencia de ser 

“efecto” del modo imperante de comportamiento antes mencionado23
.

La renuncia, por su parte, no deja de ser cierto querer, ahora bien, aquel que 

precisamente quiere no-querer24. Dicho de otro modo, renunciar a la autoimposición 

significa querer la no-autoimposición, donde la marca del “no” ya no refiere a una mera 

“negación” de la autoimposición (que sería otra forma de autoimposición), sino al giro 

necesario para comprender lo que significa esencialmente libertad; «la libertad es el dejar 

ser ex-sistente que desencubre a lo ente»25, donde ese dejar-ser (Seinlassen) significa 

«meterse en lo ente»26, «dejarle a lo que se presenta su estar presente y no añadir nada 

más ni interponer nada»27. Este “meterse” significa lo mismo que aquel «marchar con 

el riesgo» del poema de Rilke, y por consiguiente, «la esencia de la libertad, vista desde 

la esencia de la verdad, se revela como un exponerse en el desocultamiento de lo ente 

como tal.»28
 Exponerse mienta aquello que ocurre cuando uno se arriesga más que la 

propia vida, que lejos de significar una pérdida, implica la posibilidad de asegurar. Sin 

embargo, este asegurar “en la medida en que se haya entendido lo que hasta aquí se ha 

ido diciendo” ya no podrá comprenderse a partir de la representación de la seguridad 

de una fortaleza, por ejemplo. Asumida la exposición –incluso la sobre-exposición” de 

este “arriesgarse más que la propia vida”, ya no cabría ninguna “póliza de seguros”, pues 

ninguna compañía “aseguraría” nada, ya que desde el momento en que se pueda decir 

22 Sin entrar plenamente aquí, se trata del modo de la aletheia que impera en la técnica moderna, 
cf. Die Frage nach der Technik, GA 7, pp. 5-36; trad. pp. 9-37.

23 Cf. Martinez Marzoa, F.: Polvo y certeza. Madrid: Abada Editores, 2014.

24 Este querer el no-querer, que puede ser caracterizado a partir de pensar audazmente la esencia 
de la libertad, expresa, en cierto sentido, el dicho popular sobre el ser-rico: “no es más rico quien más 
tiene sino quien menos necesita”. En cierto modo, este dicho está pensando la enseñanza que trae 
la distinción que aquí se pretende realizar, y ciertamente, el lema de Hölderlin queda perfectamente 
expresado en él. El hecho de que la renuncia se venga entendiendo como una posibilidad fáctica, 
apunta la idea indicada más arriba “como de pasada”, de que el humano es un ser-vuelto-hacia el 
ser-pobre.

25 GA 9, p. 192; trad. p. 163.

26 Ibídem, p. 188; trad. p. 159.

27 Ídem, nota b de 1943.

28 Ibídem, p. 189; trad. p. 160.



81 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.05 pp. 69-86

que estamos fácticamente en tal asegurar, “marcharemos con el riesgo”29, y este tampoco 

podrá ser representado “no entrará en ninguna tabla de compensaciones”. 

El ser-pobre pertenece a lo libre en la medida en que eso “libre” es liberante, esto 

es, libera; «“liberar” significa, original y propiamente: preservar, dejar a algo reposar en 

su propia esencia protegiéndolo»30. “Preservar”, “reposar”, “descansar sobre la esencia”, 

son modos de decir el asegurar, que ya no refiere a esto o aquello, sino al ser de lo dado. O 

dicho de otro modo, liberar –liberarse– significa atenerse a lo dado en cuanto tal, es decir, 

al darse mismo de lo dado, permitiendo que lo dado llegue, “sin intervención”, a darse. 

Precisamente, esto es lo otro-que el querer en tanto que pretensión-de-dominio (aquel 

querer que toma su fuente de la Not). Si, efectivamente, estamos vueltos hacia el ser-

pobres, esto es, si es una posibilidad fáctica que lleguemos a ser-pobres, el “hacia donde” 

dicho “estar vueltos hacia” es esta renuncia, este querer el no-querer.

Así, dice Heidegger: «Lo liberado es lo dejado en su esencia y guardado de cualquier 

coacción de lo apremiante»31. No obstante, este “resguardar de la coacción” implica 

invertir la comprensión del sentido de la “necesidad” en tanto que apremiante (Not), 

tornándola hacia lo necesario, y entendiéndola ahora como lo inapelable. «La necesidad 

[Notwendigkeit] solamente reina en la libertad y en su cuidadoso [en el sentido de 

preservar] liberar»32. Atendiendo a esta redirección del sentido de las palabras “libertad” 

y “necesidad”, comprendemos que no son opuestas, sino que la libertad preserva la 

necesidad, es decir, aquello que no debe no ser, y que debiendo ser, no debe nada, no 

coacciona a nada, es decir, es no-necesario, no-apremiante. Así, dice Heidegger: «la 

libertad es la necesidad en la medida en que lo liberante es lo no-necesario no obligado 

por lo apremiante.»33 Por consiguiente, ser-pobre significa no carecer de nada salvo de lo 

libre-liberante (lo no-necesario), es decir, llegar a ser-pobre significa llegar a pertenecer a 

lo libre («mantenerse en relación con lo liberante»34). 

Según lo visto hasta aquí, “llegar a ser-pobre” consiste en efectuar un giro respecto a 

la comprensión efectiva del sentido de las palabras “libertad” y “necesidad”, pero que no 

consistiría en una mera reflexión sobre ello, sino en la realización fáctica de aquello que 

puede escucharse en estas palabras, esto es, el ser “que ellas hacen ver en la medida en 

29 Heidegger ha desarrollado en parte esta idea en el texto Wozu Dichter? ya citado; cf. GA 5, pp. 
269-320; trad. pp. 241-289.

30 HeiDegger, M.: „Die Armut“, op. cit., p. 8.

31 Ídem.

32 Ídem.

33 Ibídem, p. 9.

34 Ídem.



82 

GUILLERMO GÓMEZ TIRADO

DE UNA POBREZA ESENCIAL

que nos atrevemos a pensarlas” de lo que aparece. Esta realización no es otra cosa que 

“estar dispuesto a” pertenecer a lo que ellas dicen, es decir, estar dispuesto a decidirse a 

la renuncia (o dicho de otro modo, a abandonarse al querer el no-querer). En el caso del 

que por su ser es pobre, a “eso” a lo que se abandona es a la libertad, allí donde reina la 

necesidad. Pero este “allí donde” no sería un mero lugar, un lugar más entre otros, sino el 

lugar al que de suyo se pertenece.

Recogiendo ahora el motivo por el que empezamos, “pobreza”, en su uso esencial, 

no refiere a la representación de la precariedad, sino al modo de ser que podemos llegar 

a ser si nos abandonamos (nos dejamos-ser) a la libertad, pues ser-pobres significa no 

carecer de nada salvo de lo no-necesario. Según vimos, el carecer de lo no-necesario 

expresaba el sentido de pertenecer a lo libre, esto es, ser-de-lo-propio-de la libertad. A ello 

lo llamamos, estar en el reino de la necesidad (Notwendigkeit) –de lo que tiene que ser, 

y que debiendo ser, no debe nada–, es decir, en el dejar-ser a lo ente lo que es, sin añadir 

nada. Ahora bien, aunque, por lo dicho aquí, se comprende que ser-pobre es un modo de 

ser del humano, y por lo tanto, algo que es, ello no significa que se dé efectivamente. Pues 

aunque el humano está vuelto hacia ese modo de ser, puede no serlo. Por lo tanto, llegar 

a ser-pobre depende de cierta decisión orientada al estar dispuesto a arriesgarse más 

que la propia vida. Según lo último que se vio, solo así se llega a pertenecer a la libertad 

fácticamente.

3. ¿Acaso nos hemos vuelto pobres para llegar a ser ricos?

Al lugar al que de suyo se pertenece, se lo llama hogar. En alemán, la palabra es algo más 

compleja, y al lugar al que de suyo se pertenece se lo llama Heimat35. “Tener hogar”, por su 

parte, no significa “poseer” este lugar, sino que dice justamente lo que la palabra “Heimat” 

y “hogar” dicen ya de suyo: pertenecer-a. Así, “tener hogar” significa “pertenecer-a”. 

A su vez, vimos que “pertenecer a” es “ser-de-lo-propio-de”, y que a ello también lo 

llamamos “carecer”. En principio, se ha intentado “hacer ver” qué es ser-pobre a partir 

de distinguir su uso esencial. Sin embargo, también se ha indicado que “llegar a serlo” 

implica fácticamente a cada uno, y ello porque siempre podemos negarnos a la libertad. 

Sin embargo, esta negativa no anula ese reino de la necesidad, sino que la libertad permite 

que se dé esa negativa, esto es, que haya efectivamente, decisión. Heidegger da cuenta 

35 Cf. »Heimkunft/An die Verwandten«, GA 4, 1981, pp. 9-31; ed. cast. Aclaraciones a la poesía de 
Hölderlin. Trad. Helena Cortés y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 2009, pp. 11-36.



83 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.05 pp. 69-86

de este fenómeno en la frase «frei sei nur ein Mensch, der eine Heimat hat (solo es libre 

el hombre que tiene hogar).»36

Pero, si hemos puesto en juego algo así como la “decisión”, quien se “niegue” a la 

libertad -esto es, quien, ante todo, se comporte según el modo del querer en el sentido 

de la pretensión-de-dominio-, ¿tendrá Heimat? Esta interpretación seguiría primando la 

representación de lo que la frase dice. Pero, abandonada esa interpretación, la frase de 

Heidegger mienta el ser mismo del humano. No hay, en ella, propiamente un condicional, 

sino una constatación. La interpretación sería: todo humano “tiene” hogar. Ahora bien, 

este “tener” no dice, como se ha visto, una posesión, sino una pertenencia. Entonces, la 

frase dice: “solo es libre el hombre que pertenece a un hogar”. Pero, ¿no había que decidir 

esa pertenencia? Formulada de ese modo, sigue estando del lado de lo representativo, 

pues lo que se decide no es pertenecer o no, sino asumir que se pertenece -de ahí que para 

hablar de ese “llegar a ser-pobre” nos refiramos siempre a una renuncia.

“Quien es libre pertenece a un hogar”. En el hogar estamos “a buen recaudo”, estamos 

resguardados en la acogida de lo familiar. Ahí crece el asegurar fundado en el arriesgarse 

en tanto que la condición de posibilidad de esa pertenencia al hogar es la libertad, esto 

es, el estar dispuestos a “arriesgarse más que la propia vida”. En el hogar se da, pues todo, 

sino añadidos. En otras palabras, en el hogar no nos falta de nada. Estar “en casa”, significa 

“nadar en la sobre-abundancia”.

Según lo que se ha podido ir viendo, ¿qué puede ser “ser-rico”? ¿Acaso se encuentra 

tan alejado del ser-pobre como el indigente lo está del pudiente? Tan solo volviendo a caer 

en la representación se podría llegar a una conclusión como esta. Según la distinción que 

se ha llevado a cabo, pobreza esencial significa no carecer de nada salvo de lo no-coactivo, 

es decir, pertenecer a lo libre-liberante. Esta pertenencia, que en último término implica 

tener (de nuevo, pertenecer a, ser de lo propio de) un hogar, que significa, a su vez, dejar-

ser a lo ente lo que es y, por consiguiente, que reina la necesidad (Notwendigkeit). Por lo 

tanto, pobreza esencial significa pertenecer a la sobre-abundancia del Ser, pues no habrá 

otra carencia que lo apremiante. En este sentido, ser-pobre es en sí mismo ser-rico, ser 

en la abundancia. Por ello, la sentencia de Hölderlin dice que “nos hemos vuelto pobres 

para llegar a ser ricos”.

«Cuando la esencia del hombre está propiamente en la relación del Ser liberante con 

el hombre, es decir, cuando la esencia humana carece de lo no-necesario, entonces el 

hombre se ha vuelto pobre en sentido propio.»37

36 GA 73.1, p. 729.

37 HeiDegger, M.: „Die Armut“, op. cit., p. 9.



84 

GUILLERMO GÓMEZ TIRADO

DE UNA POBREZA ESENCIAL

Ahora bien, ¿nos hemos vuelto pobres? ¿De qué depende el “llegar a ser-pobre”? 

¿Qué es esa decisión?, ¿qué ese abandonarse, ese renunciar a la pretensión-de-dominio? 

Volviendo a la sentencia completa que comenta Heidegger en la conferencia, encontramos 

la respuesta. Dice Hölderlin: «En nosotros todo se concentra sobre lo espiritual». De 

lo que depende que lleguemos a ser pobres es de que todo se concentre en nosotros 

sobre lo espiritual. Sin embargo, tampoco ahora debemos caer en la representación, pues 

lo espiritual no responde a ninguna de las conceptualizaciones tradicionales. No es la 

oposición al cuerpo, ni a lo material, ni tampoco es lo absoluto, sino que Heidegger insiste 

en que lo espiritual es una relación del humano con aquello que lo rodea, que está más 

allá de la relación “sujeto-objeto”. Heidegger se vale del modo como el propio Hölderlin 

habla de lo espiritual para aclarar que se trata, efectivamente, de una relación sublime, 

es decir, una relación “profunda” con aquello que nos rodea; una relación que se aleja 

de lo representable, de tal modo que imposibilita que la mera representación de eso con 

lo que nos relacionamos dé cuenta del como de esta relación, y así de lo que nos rodea. 

Dicha relación consiste en eso que con Heidegger llamamos Ser. Que “todo se concentre 

en nosotros sobre lo espiritual” quiere decir que estamos en la relación con el Ser, 

congregados en esa relación del Ser con la esencia del humano -esto es lo que significa 

en su uso esencial “nadar en la sobre-abundancia del ser”. Esta relación, podríamos decir, 

consiste en que somos el ente que se pregunta por el ser, que se pregunta “¿qué es ?”. 

Pero, ¿acaso se ha llegado a entender, siquiera, en qué consiste la relación del Ser con la 

esencia del humano38?

38 Pensar esa relación sería enfrentarse al Ereignis: «La mutua pertenencia [Das Zusammangehören] 
de hombre y ser a modo de provocación alternante [Herausforderung], nos muestra 
sorprendentemente cerca, que de la misma manera que el hombre es dado [vereignet] al ser, el 
ser, por su parte, ha sido atribuido en propiedad al hombre [das Sein aber dem Menschenwesen 
zugeeignet ist]. En la com-posición [Ge-Stell] reina un extraño modo de dar o atribuir la propiedad 
[Vereignen und Zueignen]. De lo que se trata es de experimentar sencillamente este juego de 
apropiación en el que el hombre y el ser se transpropian recíprocamente, esto es, adentrarnos 
en aquello que nombramos Ereignis [einzukehren in das, wir das Ereignis nennen]. La palabra 
Ereignis ha sido tomada de la lengua actual. Er-eignen significa originariamente: asir con los ojos, 
esto es, divisar, llamar con la mirada, a-propiar. La palabra Ereignis, pensada a partir del asunto 
indicado, debe hablar ahora como palabra conductora al servicio del pensar. Pensada como palabra 
conductora, se deja traducir tan poco como la palabra conductora griega, lógos, o la china, Tao. 

La palabra Ereignis ya no significa aquí lo que en otros lugares denominamos como algún tipo de 
acontecimiento, algo que sucede. La palabra se utiliza ahora como singulare tantum. Lo que nombre 
acontece solo en la unidad, esto es, ni siquiera en un número, sino de modo único.» (GA 11, 2006, 
p. 45; ed. cast. Identidad y diferencia. Edición bilingüe. Trad. Hele Cortés y Arturo Leyte, Barcelona: 
Anthropos, 1990, pp. 85-87). Las consideraciones sobre ello quedan, obviamente, fuera de este 
texto.



85 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.05 pp. 69-86

Si “llegar a ser-pobre” depende de que nos hayamos entregado a dicha relación, y la 

pregunta acerca de si lo somos nosotros está dirigida a nuestro tiempo, es obvio que la 

respuesta es no. No hemos llegado a ser pobres porque ni siquiera sabemos entender 

la relación del Ser con la esencia del humano. Pero que la respuesta sea “no” debería, 

cuanto menos, preocuparnos. Pues responder “no”, significa que de ningún modo nos 

encontramos en la sobre-abundancia, y por consiguiente, estamos en la precariedad. 

Más arriba decíamos que el modo imperante de comportamiento es el querer en tanto 

que pretensión-de-dominio. Esto significa que estamos en la coacción y no en la libertad, 

y ello no porque tengamos aún que “luchar” por ella, sino porque no nos atrevemos a 

asumirla. Esta falta de atrevimiento tiene un alto coste que se vive hoy como los distintos 

dramas humanitarios. Somos esencialmente pobres, pero no lo hemos asumido; y quizás, 

solo asumiéndolo, los “dramas humanitarios” (las situaciones de precariedad) podrían ser 

pensados (esto es, enfrentados en el horizonte de cierta solución o cambio respecto a la 

situación actual).

Por otro lado -y recuperando ahora, para terminar, la posibilidad de una lectura 

política de la conferencia de Heidegger-, si es precisamente volviéndonos pobres como 

llegamos a ser-ricos, esto es, a encontrarnos en la sobre-abundancia del ser, y por lo tanto, 

entregados a lo libre-liberante, es decir, en algo así como “el espacio” de la libertad, en 

el que estaríamos “libres-de-tiempo” -no coaccionados-, ¿existe acaso alguna formación 

política capaz siquiera de albergar algo como esto en su programa electoral?

Para Lacoue-Labarthe39, la lectura política de esta conferencia está ligada a los 

problemas, para Heidegger, del comunismo ruso y el americanismo. La lectura que él 

hace permanece en la comprensión de una política “moderna”, es decir, que él ve en la 

conferencia cierto “programa” -o “proclama”- político heideggeriano. Según esta lectura, 

lo que aquí se ha mostrado no sería menos cierto, sino que todo ello estaría vinculado a la 

posibilidad de proponerlo como acción inmediata. Al hilo de las andanzas heideggerianas 

en el Rectorado, y los debates de los cuales ya el mismo Lacoue-Labarthe se había ocupado 

con maestría en el ensayo La fiction du politique40, esta lectura sigue sin pensar el fondo 

de lo que hoy “quizás más de Heidegger, y no estaría en ningún caso en contra de que así 

se comprendiese lo que se defiende aquí” cabe decir de las posibilidades de la política en 

cuanto tal. Pues volviendo al curso pensante que se ha seguido aquí, si podemos hacer 

frente a las situaciones de precariedad, ello pasa por la temeridad de enfrentarse a la 

distinción del uso “esencial” y “habitual” de las palabras. La temeridad es procurar esta 

39 Cf. Lacoue-LabartHe, P.: “Présentation” en La pouvreté, op. cit., pp. 5-52. 

40 Cf. Lacoue-LabartHe, P.: La fiction du politique: Heidegger, l’art et la politique. París : Christian 
Bourgois, 1994.



86 

GUILLERMO GÓMEZ TIRADO

DE UNA POBREZA ESENCIAL

distinción. Ahora bien, no atreverse significa pagar un coste demasiado alto, pues implica 

no ocuparse esencialmente de esos “dramas humanitarios”.

Pero, es más, teniendo en cuenta que la política se funda en la representación, ¿hay 

acaso la posibilidad de que en algún tiempo alguna formación política llegase a llevar 

algo como “el llegar a ser-pobre” en su programa? Sin duda, y atendiendo a lo que he 

ido diciendo, la respuesta es: no, pues “el llegar a ser-pobre” no es, en ningún caso, un 

objetivo, ya que jamás podrá llegar a ser objeto, y tampoco podría ser susceptible de 

ser considerado propuesta o deber (digamos, moral). “El llegar a ser-pobre” es tan sólo 

un modo de nuestro ser “puede que perdido o allanado hoy precisamente por la sequía 

específica del pensar”, al cual tan solo desde una decisión esencial podríamos entregarnos. 

La acción colectiva, tendrá, quizás que esperar, ya que es a partir de esa decisión (que 

depende tan solo de cada uno) como sería posible otra política (entendiendo por ello no 

una política más allá de la representación, sino una que estuviese sobre la condición del 

haber llegado a ser-rico) desde la cual hacer frente con coherencia a los problemas sociales 

de nuestro tiempo. La confianza excesiva en ella implica una “dejación de funciones” de 

aquello que cada uno debe hacer antes de pedirle a nadie nada. Es un lugar común (pero 

quizás son ciertos lugares comunes los que hay que volver a pensar) que antes de intentar 

poner orden en la casa del vecino, más vale hacerlo en la propia, ya  que siempre nos 

resulta más fácil ver la paja en el ojo ajeno que la viga en el propio. Aunque esto no 

significa, en ningún caso, que mientras tanto no se deba hacer política, sino que habrá que 

asumir sus más estrictas limitaciones para hacer frente a su propio tiempo.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

87 

AÑO 2 NÚMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2015.i01.06

[pp.87-102]

Recibido: 31/05/2015

Aceptado: 20/06/2015

Crítica a la interpretación heideggeriana de la sustancia 
aristotélica. 

Criticism of the heideggerian interpretation of the aristotelian 
substance

Carmen Segura Peraita

Universidad Complutense de Madrid

Resumen:

Estas breve estudio pretender profundizar en la comprensión que de la ουσία-ενέργεια 

ofrece Heidegger en el capítulo VIII del Nietzsche. Una comprensión cuyo objeto no es 

otro que dar cuenta de la historia del ser. Aquella que lo habría entendido inicialmente 

como physis, pero enseguida como ουσία, actualitas y finalmente como Wirklichkeit. De 

lo que se trata es de valorar la pertinencia de los análisis heideggerianos y también de 

sus conclusiones. Al hacerlo, la cuestión específica que aquí se plantea es si en su trazado 

esquemático de esa historia del ser Heidegger procede con coherencia fenomenológico-

hermenéutica en su manera de realizar la investigación histórica.

Palabras Clave: interpretación, ουσία, ενέργεια, sujeto, historia del ser.



88 

CARMEN SEGURA PERAITA

CRÍTICA A LA INTERPRETACIÓN HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTÉLICA. 

Abstract: 

This brief study seeks to go deeper into the understanding that Heidegger offers of ουσία-

ενέργεια in Chapter VIII of his Nietzsche. An understanding whose object is nothing 

other than accounting for the history of being. That which he had initially understood 

as physis, but shortly thereafter as ουσία, actualitas and finally as Wirklichkeit. It is a 

question of evaluating the pertinence of Heidegger’s analyses and of his conclusions. In 

so doing, the specific issue that is considered here is whether in his schematic sketch of 

this Seinsgeschichte Heidegger proceeds with phenomenological-hermeneutic coherence 

in his manner of carrying out this historical investigation.. 

Keywords: Ιnterpretation, ουσία, ενέργεια, subject, Histoy of being.

1. Introducción

Con independencia de la simpatía o animadversión que la lectura heideggeriana de 

Aristóteles despierte entre los especialistas –no sólo entre lo filósofos sino también entre 

los filólogos clásicos – de lo que no cabe duda es de que el pensador de Friburgo se destaca 

actualmente como uno de los más relevantes intérpretes del estagirita. En particular, 

porque no sólo ha revitalizado la filosofía aristotélica, sino porque lo ha hecho mediante 

una durísima crítica, al menos por lo que respecta a la central categoría aristotélica de 

sustancia, que es la que ahora nos ocupa. Tal crítica, como es bien sabido, ha socavado 

los fundamentos de la metafísica clásica, forzando a la filosofía actual a intentar una 

comprensión no sustancialista de lo que es.

A mi parecer, como ya he señalado en otras ocasiones, todavía está pendiente la 

tarea de estudiar, de manera sistemática y global, el conjunto de las interpretaciones 

hedieggerianas de Aristóteles. Sin duda ya se ha dado pasos muy importantes en esta 

dirección, pero está todavía pendiente una considerable tarea. Mi investigación actual 

está centrada prioritaria, aunque no absolutamente, en este campo de trabajo. Con ella 

pretendo contribuir modestamente a un propósito que, filosóficamente, no me parece 

relegable1
. 

A mi juicio, como ya he apuntado al comienzo, la crítica heidegeriana a la noción 

de sustancia constituye un aspecto fundamental, si no el más fundamental, de toda su 

1 Entre otras puedo mencionar las siguientes investigaciones: “Heidegger: el Ereignis desde la 
reapropiación de la respuesta aristotélica al problema del movimiento”, Daimon (aceptado para 
su publicación) y “Heidegger en torno a Aristóteles: una mirada fenomenológico-hermenéutica”, 
Contrastes (aceptado para su publicación, 2015). 



89 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.06 pp. 87-102

interpretación del fundador de la metafísica occidental. Fue en efecto dicha crítica la que 

le permitió al discípulo de Husserl tachar de presencialista a toda la tradición metafísica 

occidental. Pues bien, al abordar la mencionada interpretación crítica que Heidegger 

realiza de la ουσια, persigo, entre otros, los siguientes objetivos. 1) Eliminar una lectura 

tópica de la crítica heideggeriana, que en ocasiones es el resultado de un insuficiente 

conocimiento de las filosofía de Aristóteles y también de la de Heidegger. 2) Aclarar 

algunos malentendidos, que en ocasiones provienen de ámbitos muy conservadores 

por lo que a la interpretación de los textos clásicos se refieren, poco proclive a admitir 

ningún mérito al heterodoxo intérprete del estagirita. 3) En consonancia con lo anterior, 

situar la interpretación heideggeriana de la aristotélica ουσια en el adecuado horizonte 

de comprensión; 4) analizar los rendimientos filosóficos que el debate establecido por 

Heidegger con Aristóteles tiene para su propio proyecto. Huelga decir que nada de esto 

significa que suscriba acríticamente las tesis heideggerianas; por el contrario, como se 

podrá advertir en este mismo trabajo, mi propósito es el de realizar una contribución 

realmente crítica, en el sentido más radical y positivo de esta palabra.

Con relación a los dos primeros objetivos, entiendo que es preciso realizar un examen 

riguroso tanto de la doctrina aristotélica de la sustancia como de la exégesis y crítica 

heideggeriana de la misma. En mi trabajo (del que aquí no caben sino unas pinceladas) lo 

llevo a cabo y, a mi juicio, el resultado de tal investigación es diferente del que habitualmente 

se acostumbra a verter. Formulado brevemente, se trata de lo que expondré en seguida, 

tras haber realizado una breve aclaración sobre la relación ουσια-ενεργεια. Que existe 

una estrechísima relación entre ambas nociones centrales resulta evidente. Pero también 

lo es que Heidegger no lee siempre del mismo modo esta vinculación. Pues bien, es cierto 

que no en todo momento Heidegger realizar una crítica ajustada de la ουσια aristotélica, 

porque no en todo momento parece realizar una adecuada interpretación de la misma. 

Así, especialmente en los años 20’. Sin embargo, en los aspectos nucleares, su análisis es 

certero. Así ocurre en la vinculación que establece entre ουσια y tiempo. Una vinculación 

a la que nunca se había atendido tan explícita ni fructíferamente. Por otra parte, hay que 

recordar que el Heidegger de los años treinta, en su comentario a los primeros libros de 

la Física, realiza excelente interpretación de la ενεργεια en la que destaca su carácter 

de operación. Que el de Friburgo, entendiera la ενεργεια como operación es algo que 

muchos le niegan, aunque esta cuestión resulta bastante controvertida, puesto que en los 

numerosos textos posteriores a 1930 encontramos interpretaciones tanto en una dirección 

como en otra. Es decir, hay textos de Heidegger dónde la ενεργεια si es entendida como 



90 

CARMEN SEGURA PERAITA

CRÍTICA A LA INTERPRETACIÓN HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTÉLICA. 

operación, pero también hay otros texto donde esa dimensión esencial de la ενεργεια es 

ignorada e incluso, a menos de facto, puesta en cuestión2
.

Con relación a los dos últimos objetivos es necesario realizar las precisiones que siguen. 

Heidegger no se entendió nunca como un comentador ni como un intérprete ortodoxo 

de Aristóteles. Pero desde 1922, cuando en el Natorp Bericht dio forma al proyecto de 

destrucción, supo que en el origen de las categorías que conformaron la metafísica clásica 

se encontraba la comprensión aristotélica del movimiento, articulada categorialmente 

mediante las nociones de ουσια, διναμις y ενεργεια. Ahora bien, hay que tener presente 

en todo momento que la lectura que Heidegger realiza de Aristóteles es fenomenológico-

hermenéutica, lo que significa tanto como decir que el discípulo de Husserl fuerza al de 

Platón a hablar su propio idioma o, mejor dicho, hace rendir los logros “metafísicos” 

para la causa fenomenológica, entendida more heideggeriano. La de Heidegger es una 

“ontología fenomenológica” en el sentido de que no se pregunta por el ente sino por 

la verdad del ser, por su sentido. Un sentido que es posible gracias a la copertenencia 

del Dasein y el ser. El Ereignis, esto es lo que en definitiva vertebra la búsqueda de un 

pensador que no hacer sino girar entorno a la vieja e insondable sentencia parmenídea 

que declara la identidad de pensar y ser. Es aquí donde hay que buscar los rendimientos 

de la sostenida discusión que Heidegger mantuvo con Aristóteles. Así, en “La tesis de 

Kant sobre el ser” dice el intérprete de Aristóteles: “Ser y pensar: en ese ‘y’ se esconde 

todo lo que debe ser pensado ya sea por toda la anterior filosofía o por el pensamiento 

de hoy”3. Éste es el horizonte dentro del que se mueve la confrontación de Heidegger con 

Aristóteles y sólo haciéndonos cargo de él, apropiándonoslo, estaremos en condiciones 

de analizar y valorar adecuadamente su interpretación.

De momento, sin embargo, la pretensión de la aportación que sigue es bastante más 

modesta. De lo que se trata en estas breves páginas es tan sólo de ahondar en la singular 

comprensión que de la ουσια-ενεργεια ofrece el pensador de Friburgo en el capítulo VIII 

del Nietzsche. Una comprensión cuyo objeto no es otro que dar cuenta de la historia del 

ser. Aquella que lo entiende en su origen como physis, pero que deriva enseguida hacia la 

ουσια y posteriormente hacia la actualitas y finalmente la Wirklichkeit, de manera que el 

ser pasa a ser entendido como mera posición del pensar.  Pues bien, la cuestión específica 

que aquí se plantea es si en su trazado esquemático de esa historia del ser Heidegger 

2 Del magnífico conocimiento que de Aristóteles tenía Heidegger da cuenta especialmente, a mi 
parecer, el texto dedicado al análisis de la Física aristotélica de 1939 (HeiDegger, 1976), así como lo 
recogido en la segunda parte de Die Grundprobleme der Phänomenologie relativo a la consideración 
del tiempo en Aristóteles y a su tratamiento de la metabolé (HeiDegger, 1975).

3 HeiDegger, “La tesis de Kant sobre el ser,, p. 477 (386).



91 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.06 pp. 87-102

procede con coherencia fenomenológico-hermenéutica en su manera de realizar la 

investigación histórica. 

Pues bien para toda la interpretación que voy a exponer y criticar, Heidegger se basa 

en dos tesis (o hipótesis) nucleares, que se interrelacionan mutuamente y mutuamente 

se explican. La primera es que, desde sus orígenes, la metafísica entendió el ser como 

realidad efectiva (Wirklichkeit). La segunda es que, a la largo de la historia de la misma 

metafísica, tuvo lugar una transformación según la cual la ουσια-υποκειμενον pasó a ser 

entendida como sujeto apofántico; dicha transformación habría llegado a su cenit con 

Kant.

En efecto, en el Nietzsche, Heidegger sostiene que ya desde sus mismos orígenes 

en Aristóteles el ser, en el sentido de la Existenz, fue entendido como realidad efectiva, 

Wirklichkeit. Esta afirmación toma como punto de apoyo, por una parte, la diferencia 

establecida por el Estagirita entre el qué-es (la esencia) y el que-es (la existencia). Por otra 

parte, se fundamenta en una interpretación de la ουσια como υποκειμενον, pero en el 

sentido de sujeto ontológico. Poner el acento en esta identificación le resulta imprescindible 

a Heidegger puesto que su crítica definitiva a la idea de ser como Wirklicheit, ya en Kant, 

se sostiene sobre la segunda tesis mencionada y que recuerdo a continuación. 

Al comienzo de la historia del ser, la ουσια fue pensada como sujeto – υποκειμενον– 

de todas sus determinaciones; es decir, como sujeto ontológico. Este sujeto era, siempre 

según Heidegger, lo que yaciendo desde sí delante estaba así presente y, por lo tanto era 

acto, actual. Ahora bien, en la Edad Media, debido ante todo al pensamiento creacionista, 

tal actualidad pasó a ser entendida como actualitas, en el sentido del mero estar puesto, 

del ser extra causas. Se advierte enseguida que, de la comprensión de la existencia como 

actualitas a la de ésta como Wirklichkeit, hay un corto trecho que recorrer.

Por otra parte, y además, el sujeto ontológico, la ουσια, ya no habría sido comprendida 

en la Edad Media, como lo que surge y permanece en la presencia (en el recuerdo de la 

physis) sino, de manera patente, como sujeto; de hecho, es traducida por substantia: lo 

que yace y permanece debajo, lo sub-puesto. Pero, dado que poco después la verdad 

como adaequatio pasó a ser concebida –merced a Descartes– como certeza, eso sujeto 

(υποκειμενον) ya no podía continuar siendo prioritariamente un sujeto ontológico sino 

uno lógico. De este modo es, por tanto, como se inició la transformación del sujeto 

ontológico en sujeto lógico; o dicho con Heidegger, de la ουσια–υποκειμενον en sujeto 

apofántico. 



92 

CARMEN SEGURA PERAITA

CRÍTICA A LA INTERPRETACIÓN HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTÉLICA. 

A juicio de nuestro pensador, tal transformación sólo llegó a su plenitud en Kant, 

puesto que el yo pienso, que ya no es sustancia, se habría transformado plenamente en 

logos apofántico: en sujeto de sus todas sus determinaciones4
.

A mi parecer, la lectura de Aristóteles, realizada por Heidegger en el Nietzsche (aunque 

no sólo), está hecha desde su peculiar y siempre vigente perspectiva kantiana y así 

también desde la influencia que sobre su comprensión de la Wirklicheit tuvo Suarez5. Sin 

embargo, esta última es una cuestión en la que no me puedo detener aquí, puesto que lo 

que me propongo realizar con esta aportación es lo que ya está contenido en el título de la 

misma: un análisis crítico de la interpretación heideggeriana de la ουσια aristotélica. Los 

pasos que siguen se encaminan en esa dirección.

2. La determinación metafísica del ser como “Wirklichkeit” y la transformación del 

sujeto ontológico en sujeto lógico

Como ya he anunciado, para abordar el asunto de esta contribución comenzaré por 

atenerme a lo dicho por Heidegger en un breve texto de su Nietzsche. El que lleva por 

título, «La metafísica como historia del ser». Considero que la elección es atinada en la 

medida en que en estas páginas se encuentran decantadas las ideas que paulatinamente 

Heidegger fue elaborando a lo largo de un ya dilatado camino.

2.1. El ser como Wirklichkeit

Al comienzo de las páginas citadas, Heidegger formula una de sus tesis centrales; la 

primera de las dos que he enunciado. Que en metafísica, como “ente” vale lo real efectivo 

(das Wirkliche)6. Como ya he dicho, se trata de una comprensión que el pensador de 

Friburgo defiende desde el principio y que mantiene como hilo conductor de su análisis 

crítico hasta el final. 

De hecho, sostiene arriesgadamente que esta distinción ya es operativa en Aristóteles. 

Así es, a su parecer la distinción entre el qué-es y el que-es constituye el comienzo de 

la metafísica, ya en Aristóteles, y permite la diferencia entre essentia, entendida como 

4 Cf. mi artículo, “Heidegger: la copertenencia entre Dasein y ser. Una confrontación con Kant”, 
Pensamiento, vol. 67, nº 252, mayo-agosto, 2011, pp. 295-320.

5 A este respecto cf. mi libro Heidegger y la metafísica. Análisis críticos, Madrid, 2007, pp.193-202.

6 HeiDegger, 1961, 327.



93 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.06 pp. 87-102

posibilidad, y existentia, comprendida como realidad efectiva. A juicio de Heidegger esta 

distinción es obvia para toda la metafísica, aunque en realidad, no lo sea en absoluto7
. 

En la medida, sin embargo, en que Aristóteles piensa en primer lugar la ουσια (presencia) 

como ενεργεια, y esta presencia no mienta otra cosa que lo que posteriormente, en una 

interpretación transformada, se llamará actualitas, realidad efectiva y existencia (Existenz, 

Dasein), la exposición aristotélica de la distinción muestra una preeminencia de lo que 

posteriormente se denomina existentia respecto de la essentia (…). Para Aristóteles el ser 

descansa en la ενεργεια del τόδε τι8
.

Estas palabras no dejan de ser sorprendentes, por varios motivos, de los que doy 

somera cuenta.

En primer lugar, he de hacer notar que en otros pasajes del mismo texto, Heidegger 

parece mantener una opinión diferente. Así es, en el epígrafe titulado «La transformación 

de la ενεργεια en actualitas», Heidegger sostiene que tras Aristóteles «la ενεργεια se 

convierte en actualitas y ésta en realidad efectiva»9. En estos momentos, Heidegger es de 

la opinión según la cual en la Edad Media –aunque las traducciones parecieran mantener 

el significado original– en realidad lo modificaron. 

El pensador alemán da la impresión de vacilar en sus valoraciones. Por una parte, 

en el texto citado antes, dice que en la ενεργεια ya está el gérmen de la actualitas y la 

Wirklichket; declara, así, que lo esencial de la ενεργεια se mantiene en la posteridad. Por 

otra parte, poco después, sostiene que hay una sustantiva transformación de sentido en 

la actualitas que ya no expresa lo contenido en la ενεργεια. A mi parecer esta aparente 

vacilación no es tal. Heidegger entiende la metafísica como destino acontecido, de manera 

que lo que comparece en el final había de estar desde el principio. De hecho mantiene, 

y con esto su postura parece quedar definitivamente clara, que a pesar del abismo que 

media entre la ενεργεια y la actualitas, la transformación del ser como esse actu está 

también preparada desde la esencia metafísica inicial del ser10
. 

En esta transformación la idea de Dios Creador juega, a su parecer, un papel 

fundamental. Desde el cristianismo, la αρχη se transforma en αιτια y ésta, en definitiva, es 

Dios creador. Esto hace que la ex–sistencia se refiera al mero estar fuera de la causación. 

Así pues, Heidegger puede concluir lo que la tradición medieval rezaba: «la existentia es 

7 Ib., 329.

8 Ib., 334.

9 Ib.

10 Ib., 339.



94 

CARMEN SEGURA PERAITA

CRÍTICA A LA INTERPRETACIÓN HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTÉLICA. 

el actus, quo res sistitur, ponitur extra statum possibilitatis. Este actus es causalitas»11. En 

definitiva, ahora lo real existente es lo que es en acto, la actualitas, pero eso es, a su vez 

(o al menos puede ser comprendido así) das Wirkliche.

2.2. De la ουσια al sujeto apofántico

En la introducción de este estudio he afirmado que la segunda tesis fuerte en que se 

apoya la interpretación y crítica heideggerianas de la “comprensión tradicional” del ser, es 

la siguiente. Que a lo largo de la historia de la metafísica hubo una transformación por la 

cual la ουσια griega pasó a ser entendida como sujeto apofántico. 

En el mismo texto del Nietzsche que estoy analizando, Heidegger se esfuerza por 

mostrar que tal transformación tuvo lugar tal como él la entendió. Para hacerlo procede 

del siguiente modo. En primer lugar, aborda la comprensión aristotélica de la ουσια, de la 

que extrae las consecuencias pertinentes. Después dedica un apartado a mostrar que fue 

Descartes quien realizó la transformación de aquella en sujeto lógico; es decir, apofántico. 

Al hacerlo, insiste en varias ocasiones en que tal transformación sólo llegó a su plenitud 

con Kant.

A mi parecer, la interpretación heideggeriana –por lo que tiene que ver con la 

mencionada transformación– resulta sugerente y no está totalmente exenta de sentido. 

Considero, sin embargo y como ya he dicho, que su exégesis de Aristóteles, sobre la que 

hará pivotar los desarrollos posteriores, no se encuentra libre de algunas dificultades. 

Paso ya a exponer los pasos principales que da el pensador de Friburgo para afianzar su 

propia tesis respecto de la ουσια y sus transformación.

2.2.1. La ουσια como presencia y su reconducción al υποκειμενον 

Pues bien, es conocida la tesis heideggeriana (que se remonta a Einführung in die 

Metaphysik) según la cual en el comienzo de la historia del ser, éste fue entendido como 

surgimiento –φυσις– y, en consecuencia, como αληθεια12. Ahora bien, esta concepción 

acabaría derivando en el demorarse: en un mantenerse presente y consistente en el ser, 

que así llega a ser entendido como ουσια. Aquí comenzaría la historia propiamente dicha 

de la metafísica13. La ουσια es pues –así lo entiende Heidegger– como un presenciar que 

11 Ib., 342.

12 “La physis es el ser mismo, merced al cual lo ente se hace y permanece visible por vez primera. 
Einführung in die Metaphysik, GA 40, pp. 16-17.

13 Cf. Nietzsche, p. 330.



95 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.06 pp. 87-102

acaba por llegar a la presencia y se mantiene en ella; la ουσια, recuerda nuestro pensador, 

habría sido comprendida por el estagirita como un τόδε τι, pero uno tal que al haber 

logrado estar ahí yaciendo delante (υποκειμενον) se encuentra en reposo y, precisamente 

en ese reposo, es presencia, presente.

De esta inicial caracterización de la ουσια por parte de Heidegger, hay que destacar, a 

mi parecer, dos aspectos.

a) Por una parte, con su descripción de la ουσια como un llegar a la presencia y 

mantenerse en ella, el pensador de Friburgo está reiterando su conocida acusación de 

presencialismo a la metafísica (una acusación que se remonta a 1924, cuando en el curso 

titulado Sophistes, la formula de manera explícita por vez primera).

b) Por otra parte, apoyándose en su caracterización de la ουσια como un mero yacer 

delante (de modo sin duda original), parece hacer coincidir a ésta con el υποκειμενον. 

Que, además, añada que es un τόδε τι reta fuerza al acercamiento entre las nociones 

de entidad y sujeto. No parece caber duda, la intención del pensador friburgués es 

subrayar el carácter que de sujeto (nadie lo discute) tiene la ουσια. Aunque, a mi juicio, 

el modo en que lo hace desdibuja los perfiles nítidos y precisos con los que el estagirita 

la definió, también es cierto que hay elementos en la metafísica y en la lógica aristotélica 

(como veremos en seguida) que le permiten a Heidegger realizar la lectura buscada. No 

es mi propósito realizar un estudio filológico-crítico con relación a la interpretación que 

Heidegger hace de Aristóteles. No obstante, me resulta inesquivable la necesidad de 

apuntar, siquiera, ciertas precisiones. 

En el libro VII de la Metafísica, Aristóteles afirma que lo que primariamente es, es la 

entidad individual: la ουσια.

La expresión “algo que es“ se dice en muchos sentidos (…). De una parte, significa 

el qué-es y algo determinado y, de otra parte, la calidad, la cantidad o cualquiera otra 

de las cosas que se predican de este modo. Pues bien, si “lo que es“ se dice tal en todos 

estos sentidos, es evidente que lo que es primero de ellos, es el qué referido a la entidad 

(…). Lo que primariamente es, lo que no es en ningún aspecto, sino simplemente, será la 

entidad14
. 

Ésta es entendida como principio. Es decir, no como una mera suma de notas o 

predicados sino, si se me permite la expresión, como una orden –eso es también forma y así 

la denomina Aristóteles: forma específica, ειδος–, que desde sí misma se autoconstituye 

14 Metafísica 1028a 10-30.



96 

CARMEN SEGURA PERAITA

CRÍTICA A LA INTERPRETACIÓN HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTÉLICA. 

y autogestiona. Aunque, en cualquier caso, lo que hay es el individuo constituido desde la 

forma y por ella, también por el resto de sus determinaciones categoriales.

En el mismo libro, Aristóteles se pregunta a qué se debe llamar entidad, si a la esencia, 

al universal, al género o al sujeto (υποκειμενον)15. Por lo que a éste último se refiere, 

su respuesta es que, puesto que el sujeto es aquello de lo que se predica el resto de 

las categorías, sin que se diga de ninguna otra, podría parecer ουσια16. Sin embargo, el 

Estagirita añade enseguida que no basta ser sujeto para ser ουσια. Así es, «el ser capaz 

de existencia separada y el ser algo determinado parecen pertenecer en grado sumo a la 

entidad»17. Por tanto, sólo será sustancia el sujeto que, además, reúna estos requisitos (por 

eso, la materia, υλη, no lo es). En definitiva, como es sabido, la respuesta de Aristóteles es 

que la ουσια es el ειδος.

En el capítulo cuarto del libro VII de la Metafísica dice Aristóteles que «la esencia de 

cada cosa es lo que de cada cosa se dice que es por sí misma»18. Es decir, la esencia y la 

forma específica son lo mismo, pero contempladas desde dos puntos de vista diferentes: 

cuando contemplo desde fuera lo que algo es y lo defino, la definición recoge la esencia, la 

dimensión “lógica” de la cosa en cuanto que ésta es vista desde el λογος. Ahora bien, eso 

mismo, visto desde la naturaleza, en cuanto que principio constitutivo de un individuo, 

de una ουσια, es denominado por Aristóteles forma específica (ειδος). Esto se puede 

explicar también diciendo que la forma específica es la esencia “según la φυσις”, y que la 

esencia es la forma específica “según el λογος”. Por eso dice también Aristóteles que «el 

enunciado de la esencia de cada cosa es aquel enunciado que expresa la cosa misma sin 

que ella misma esté incluida en él»19
.

2.2.2. Vinculación entre ουσια, ενεργεια y εντελεχεια 

En las líneas siguientes del capítulo del Nietzsche al que me estoy refiriendo20, Heidegger 

va a tratar de la vinculación que existe en el pensamiento de Aristóteles entre ουσια, 

ενεργεια y εντελεχεια. Para lograrlo, tiene que realizar la tarea previa de mostrar la 

relación esencial que existe en la filosofía aristotélica entre movimiento y reposo. Después 

tendrá el camino expedito para que se advierta la conexión que se acaba de mencionar: 

15 Ib., 1028b 33-36.

16 Ib., 37-38-1029a 31.

17 Ib., 1029a 28-30.

18 Ib., 1029b 13.

19 Ib., 20.

20 Ib., pp. 331-332.



97 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.06 pp. 87-102

«El reposo se muestra como un carácter de la presencia. Pero el reposo es 

un modo eminente de la movilidad. En la quietud el movimiento ha llegado 

a su acabamiento»21
.

Como se aprecia en el fragmento que acabo de citar, movimiento y reposo serían 

caracteres fundamentales del ser que se no se pueden considerar por separado en la 

medida en que el movimiento se encamina al reposo y éste es el fin de aquél. En opinión 

de Heidegger, estos caracteres están vinculados de manera esencial con el presenciar, 

puesto que ese presenciar es uno de los modos de la movilidad y el reposo.

Siempre a juicio de Heidegger, lo movido es llevado al estado y situación del presenciar; 

bien como φυσις, bien como ποιησις. A la vez ésta última puede ser entendida en dos 

sentidos: como producir y como representar (de esta última interpretación que, sin duda, 

puede resultar insólita, se irá dando cuenta a lo largo de la exposición que sigue).

Recordando el ejemplo de la construcción de una casa (proporcionado por el mismo 

Aristóteles) se advierten dos cosas. La primera es que algo está en movimiento, está siendo 

producido. La segunda es que el reposo, tras el movimiento de la producción de la obra 

(αργον), preserva el acabamiento. La casa, dice Heidegger, reposa en su acabamiento y 

así se muestra en lo desoculto de su apariencia. Está a la vista, exhibida, expuesta, y nos 

muestra su aspecto (Aussehen: ειδος). El αργον, la obra, es así lo que está expuesto en lo 

desoculto de su aspecto y se demora ahí; es, por tanto, uno de los modos del presenciar 

y así paradigma de la ουσια. Por eso ésta se denomina también ενεργεια, y hay que 

entender por ενεργεια lo que se ha realizado, lo efectuado y actual. De nuevo, lo real 

efectivo, das Wirkliche. 

Como se puede advertir enseguida, sorprende que para realizar su explicación sobre la 

ενεργεια, Heidegger recurra exclusivamente el ejemplo de una actividad poiética, puesto 

que, como es bien sabido, Aristóteles, distingue netamente entre ποιησις y πραξις. Resulta 

extraño además, que este pensador no recurra aquí para su explicación al capítulo 6 del 

libro IX de la Metafísica, que conocía bien22
.

En cualquier caso, siguiendo a Aristóteles, hay que decir que el acto no consiste en el 

mero estar detenido de lo ya acabado (lo que supondría entender el acto desde la κίνησις 

21 Ib., p. 330.

22 En el libro IX de la Metafísica, Aristóteles continúa su tratamiento de la οίσία; más aún, es 
ahí dónde finaliza su estudio acerca de ella. La nota diferencial, pero a la vez imprescindible, es 
que en él va a abordar la οίσία desde la esencial estructura de potencia y acto. A este respecto, 
conviene señalar que, si resulta evidente la vinculación de estas “meta-categorías” con el 
movimiento, Aristóteles aclara que «la potencia y el acto van más allá de sus significados vinculados 
exclusivamente con el movimiento». Ib., 1, 1046 a 1.



98 

CARMEN SEGURA PERAITA

CRÍTICA A LA INTERPRETACIÓN HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTÉLICA. 

y la ποιησις, que es lo que parece ocurrir en el caso de la interpretación de Heidegger) 

sino que es un acto intensivo; esto es, actividad.

Por otra parte, aunque hayamos visto que Aristóteles distingue entre acto y potencia,  

también hemos de recordar su afirmación según la cual el movimiento es acto. Para 

empezar, como en tantas ocasiones, Aristóteles toma en consideración las opiniones: 

«La palabra “acto”, vinculada a la realización plena, se ha extendido también a otras 

cosas, fundamentalmente a partir de los movimientos. En efecto, parece que el acto 

es, fundamentalmente, el movimiento»23. De hecho, en el libro III de la Física, donde 

Aristóteles trata de la κινησις, dice que: «es evidente que el movimiento es la actualidad 

de lo potencial en tanto que potencial»24. Además: «El movimiento es, pues, la actualidad 

de lo potencial, cuando al estar actualizándose opera no en cuanto a lo que es en sí mismo, 

sino en tanto que es movible»25. Y también: «puesto que distinguimos en cada género lo 

actual y lo potencial, el movimiento es la actualidad de lo potencial en cuanto a tal»26. Así 

pues, la κινησις es una cierta actualidad, aunque no tenga la perfección de la insistencia 

en la acción sin perseguir un fin todavía no alcanzado (característica de la πραξις perfecta). 

Se trata de una actualidad activa, dinámica, vinculada al proceso de actualización, del 

estar cambiando algo (por ejemplo, construyéndose). Es el tipo de actualidad propia de lo 

potencial, pero sólo en tanto que sigue siendo potencial, porque una vez que deja de serlo 

y es acto, el movimiento (κινησις) cesa. 

Ahora bien, aunque el acto (ενεργεια) se haya vinculado con el movimiento (y 

Aristóteles mantenga al menos en un sentido tal relación), el estagirita, establece (y de 

nuevo nos encontramos en la Metafísica IX, 6) una distinción que va a conducir a la que 

podríamos considerar su definición metafísica, en sentido estricto y no lato de “acto”. Para 

lograr su objeto Aristóteles distingue entre distintos tipos de acciones (utilizando ahora la 

palabra en sentido amplio): por un lado, están las “acciones“ que tienen término (περας), 

y en las que el movimiento cesa una vez alcanzado ese fin (adelgazar, por ejemplo); entre 

éstas se incluye, en sentido lato, también la ποιησις. Como estas “acciones” no tienen 

el fin en sí mismas, no se les puede denominar propiamente acciones (al menos, no 

“acciones perfectas”). Para referirse a ellas Aristóteles propone hablar de “movimiento“ 

(κινησις). El movimiento es, pues, ενεργεια α-τελως. Por otro lado, están las acciones 

perfectas (πραξις ακινησιας), aquéllas que tienen el fin en sí mismas, en las que se dan a 

la vez el fin y la acción. En éstas la plenitud no consiste en alcanzar un fin que está fuera 

23 Ib., 3, 1047a 30-32.

24 Fisica, 201b 5.

25 Ib., 28.

26 Ib., 201a 10.



99 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.06 pp. 87-102

–como en el caso de la κινησις– sino que la plenitud se da en la misma acción. Pues bien, 

es para estas acciones perfectas para las que Aristóteles propone reservar el uso de la 

palabra “acto“ (ενεργεια).

2.2.3. LĂ ʉʐʍɿɲ ĐŽŵŽ sujeto apofántico 

En el libro de las Categorías, la ουσια es caracterizada como sujeto, y sujeto eminente, 

aunque este sujeto desde luego no es la υλη. 

«Entidad, la así llamada con más propiedad, más primariamente y en más 

alto grado, es aquella que, ni se dice de un sujeto, ni está en un sujeto, v.g.: 

el hombre individual o el caballo individual»27
.

La entidad o primera categoría ni se dice de un sujeto ni está en un sujeto porque 

ella es sujeto, tanto de predicación como de inhesión. Así pues, no hay duda: la entidad 

es tanto sujeto lógico como ontológico. Pero esto significa en Aristóteles, ante todo, 

que de no existir las entidades primarias, no podría existir nada más. Esto es lo que le 

sirve a Heidegger para afirmar, con verdad, que la ουσια aristotélica es, también, sujeto 

apofántico.

En el texto del Nietzsche que está acaparando nuestra atención, Heidegger dedica unas 

intensas páginas a estudiar lo relativo a la diferencia entre entidad primera y segunda. 

Para ello, como no puede ser de otro modo, se basa en los textos de Aristóteles. Después 

de haber analizado lo relativo a la entidad primera, pasa a estudiar lo que se refiere a las 

segundas. De ellas dice el estagirita: «se llaman entidades secundarias las especies a las 

que pertenecen las entidades primariamente así llamadas, tanto esas especies como sus 

géneros»28
.

Sólo los predicados esenciales, los que contienen la esencia de un individuo, la 

definición de lo que algo es, constituyen entidades secundarias. Pero éstas no son un 

“esto determinado” (un τόδε τι), sino un concepto universal que designa un conjunto de 

individuos29
. 

27 Categorías 5, 2a 11-13.

28 Ib., 2a 13-19. Por ejemplo, un ser humano no puede ser más o menos ser humano, ni con 
respecto a sí mismo ni en comparación con otros seres humanos.

29 «Verosímilmente, después de las entidades primarias, sólo las especies y los géneros, de entre 
las demás cosas, se llaman entidades secundarias; pues sólo ellas entre los predicados muestran la 
entidad primaria», Ib., 2b 30-32.



100 

CARMEN SEGURA PERAITA

CRÍTICA A LA INTERPRETACIÓN HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTÉLICA. 

Me parece necesario subrayar que hay una diferencia que, al parecer, pasó bastante 

desapercibida a los pensadores renacentistas y modernos (que también a Heidegger le 

interesa destacar); la que existe entre un individuo particular, que es un τόδε τι, y una 

esencia, que expresa lo que Aristóteles nos ha mostrado (ya se trate de una especie o 

un género). Al parecer, estos pensadores centraron toda su atención en las esencias, 

que llegaron a identificar con la posibilidad o lo posible. Ésta es la razón que explica 

que la existencia fuera entendida precisamente en esos siglos como realidad efectiva, 

Wiklichkeit: lo que es ahora (si no es siempre). Y esto en el sentido de que la existencia de 

un individuo es entendida como una “efectuación de la esencia” que para nada le afecta 

y que, por tanto es irrelevante. 

Aunque tan sólo sea muy brevemente, en este orden de consideraciones, entiendo 

que se ha de recordar que hay una notable diferencia entre la potencia aristotélica 

y la posibilidad moderna. Según el estagirita, la potencia (διναμις) pertenece al orden 

ontológico. Con ella, Aristóteles se refiere a algo que es –aunque en el modo de que puede 

llegar a ser, que no se ha realizado todavía de manera acabada–; por ese motivo ha de 

experimentar un proceso (κινησις). Esto no significa que el pensador griego desconociera 

la posibilidad, entendida como uno de los modos de ser, pero sí que estableció y mantuvo 

con nitidez la diferencia existente entre ambas.

3. Conclusiones

El objetivo que persigue Heidegger es mostrar cómo aconteció históricamente que la 

ενεργεια se transformara en actualitas y que ésta lo hiciera en Wirklichkeit. Por este motivo 

parece identificar, o al menos querer reducir, la ουσια el υποκειμενον y la ενεργεια. En 

realidad Heidegger no llega a afirmar que Aristóteles entendiera ya con toda rotundidad 

que la ουσια es Wirklichkeit; pero sí afirmó que esta última tiene su origen en aquélla que, 

por tanto, de algún modo la prepararía.

Hay que apuntar que, desde luego, en esta comprensión del ser está latente, pero de 

un modo que le pertenece esencialmente, la correspondiente comprensión del tiempo. A 

mi parecer, en la interpretación heideggeriana del tiempo en Kant –y como es sabido, la 

constitución de la subjetividad kantiana está atravesada por el tiempo–, tiene también un 

peso decisivo. La razón es que, según las categorías de la modalidad, sus correspondientes 

esquemas y los postulados del pensamiento empírico, el Dasein, das Wirkliche, lo que 

existe, es lo presente; es el objeto construido según principios y esquemas que reúne los 

requisitos materiales necesarios para que el pensamiento pueda determinar que ahora, 

en presente, existe. Pero desde luego no es así, a mi parecer, como Aristóteles entendió 



101 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.06 pp. 87-102

la ουσια ni el acto (sea éste entendido como ενεργεια o como εντελεχεια). En cualquier 

caso, las categorías y el horizonte de comprensión kantiano no puede superponerse sin 

más sobre la filosofía aristotélica.

Sin embargo, hay algo importante que es preciso reconocer en la interpretación 

heideggeriana. Ya lo he hecho al recoger la teoría aristotélica contenida en su libro de las 

Categorías, respecto al carácter de sujeto lógico que le corresponde a la ουσια por ser 

antes sujeto ontológico. Desde luego ella lo es y lo es en sentido principal, tanto en el plano 

ontológico cuanto en el lógico que, como sostiene con nitidez el estagirita, depende de 

aquél. Es el mismo Aristóteles quien en la Metafísica, por ejemplo, recuerda con insistencia 

que nosotros “decimos lo que es”; que “lo que es se dice”. Es decir, predicamos, decimos 

algo de algo; y en ese decir, algo opera como sujeto gramatical, apofántico, en definitiva, 

y algo opera como predicado. Sin duda, éste es un asidero importante al que Heidegger 

pudo aferrarse para desarrollar la tesis según la cual el sujeto ontológico se transformó en 

lógico. Ahora cabe entender también la afirmación, quizá algo desconcertante, de nuestro 

pensador que he recogido antes, según la cual el movimiento, el “llevar a la presencia” 

es ποιησις y ésta puede ser entendida en dos sentidos: como “producir” y como 

“representar”. Todo parece indicar que con “representación” Heidegger se está refiriendo 

al conocimiento, que él califica, siempre de manera negativa, de representacionista. 

Pero, para hacer honor a la verdad, hay que decir que Aristóteles jamás habría admitido 

que la aprehensión de las esencias inteligibles ni su composición y división mediante la 

afirmación y la negación fuera producción.

De cualquier manera, y dejando esta última consideración atrás, de lo que no cabe 

duda es que, de no ser por el apoyo que Heidegger creyó encontrar en la teoría aristotélica 

de las categorías, del juicio y, en concreto, del lόγος αποφαντικός el objetivo que se había 

propuesto en el Nietzsche le hubiera resultado más difícil de alcanzar. 

Para finalizar, si algo ha de quedar claro es lo que sigue. Por una parte, la diferencia 

entre el qué-es y el que-es, es bien distinta de la que existe entre posibilidad y actualidad 

o realidad efectiva. Y no parece justo achacar a Aristóteles esta reducción. Además, no es 

cierto que esta diferencia sea “obvia”, como dice Heidegger, para toda la metafísica. Por 

otra parte, el estagirita no piensa de ningún modo la ενεργεια como realidad efectiva. 

Por último, no se puede hacer coincidir esta ενεργεια, entendida como puro acto, 

con la existencia, con el que-es de algo. También porque que algo sea no significa que 

sea pura actualidad. En definitiva, parece que en el Nietzsche asistimos a un ejercicio 

de superposición de categorías y horizontes, que no habitualmente no es del gusto de 

Heidegger, aunque fuera el mismo Heidegger quien lo llevara a efecto. Pero no sólo en 

este central texto, sino –y esto es lo que ofrece un mayor fundamento para la crítica– en 



102 

CARMEN SEGURA PERAITA

CRÍTICA A LA INTERPRETACIÓN HEIDEGGERIANA DE LA SUSTANCIA ARISTOTÉLICA. 

el conjunto de su crítica a la metafísica occidental. Porque lo cierto es que, como el mismo 

pensador friburgués también señala, los significados de ουσια, actualitas y Wirkichkeit  

no son intercambiables. De este modo, resulta dudosa la coherencia fenomenológico-

hermenéutica de la investigación histórica llevada a cabo mediante brillantes pinceladas 

en el capítulo del Nietzsche consagrado a la Historia del ser.

Bibliografía

Aristóteles, Categoriae, 1956 [1974], Oxford Classical Text, Oxford, Minio-Paluello (trad. 

esp.: Categorías, Gredos, Madrid, 1982, introd., trad., notas, Miguel Candel Sanmartín). 

Aristóteles, Metaphysica, 1957 [1973], Oxford Classical Text, Oxford, W. Jaeger (trad. 

esp.: Metafísica, Gredos, Madrid, 1994, introd., trad., notas, Tomás Calvo Martínez).

Aristóteles, Physica, 1950 [1973], Oxford Classical Text, Oxford, Ross, W.D. (trad. esp.: 

Física, Gredos, Madrid, 1995, introd., trad., notas, Guillermo R. De Echandía).

HeiDegger, M., 1961: Nietzsche, Günter Neske Verlag, Pfullingen y Vittorio Klostermann, 

Frankfurt am Main,  GA 6.2 (trad. esp.: Nietzsche, Destino, Barcelona, 2001, trad. J.L. 

Vermal).

HeiDegger, M., 1976, Wegmarken («Von Wesen und Begrift der Φίσις. Aristóteles. Physik 

Β, 1»), Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, GA 9 (trad. esp.: Hitos,Madrid, Alianza, 

2007).

HeiDegger, M., 1975, Die Grundprobleme der Phänomenologie, Vittorio Klostermann, 

Frankfurt am Main, GA 24.

HeiDegger, M., 1992, Platon: Sophistes, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, GA 19.

HeiDegger, M., 1983, Einführung in die Metaphysik, Vittorio Klostermann, Frankfurt am 

Main GA 40 (tra. Esp.: Introducción a la metafísica, Buenos Aires, Nova, 1959).



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

103 

AÑO 2 NÚMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07

[pp.103-121]

Recibido: 02/06/2015

Aceptado: 20/06/2015

Variaciones excepcionalistas: Heidegger, lo político, hoy. 

Exceptionalist Variations: Heidegger, the Political, Today

Facundo Vega

Cornell University-Humbold-Universität zu Berlin-Universidad de Buenos Aires

Resumen:

La tematización que Martin Heidegger realizó sobre la noción de “lo político” fue siempre 

subsidiaria respecto de la primacía que el autor de Sein und Zeit le asignó a la noción 

de πόλις, entendida como el sitio esencial en el que la historia se despliega. Contra 

Heidegger, sin embargo, la referencia a “lo político” se multiplica en la filosofía política 

contemporánea. En años recientes, de hecho, un “giro ontológico” en esta disciplina ha 

proclamado una distinción analítica entre “la política” —ámbito referido a las prácticas y 

expresiones empíricas de las relaciones de poder y toma de decisiones— y “lo político” 

—es decir, el modo en el que la sociedad es instituida. Paradójicamente, Heidegger fue 

entendido como el precursor teórico de esta maniobra, también denominada “diferencia 

política”. Esta problemática re-apropriación de la “diferencia ontológica” heideggeriana 

indica que “la política” refiere al nivel de los entes, mientras que “lo político” tiene 

estricta relación con el ámbito del ser. Poniendo atención en la reflexión heideggeriana 

sobre das Politische, sin embargo, el presente texto problematiza esta re-apropiación 



104 

FACUNDO VEGA

VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLÍTICO, HOY. 

contemporánea, considerando el problema teórico que está a la base de la transpolación 

de la ontología fundamental al ámbito de la política. En particular, se buscará mostrar la 

manera en la que Heidegger lidió con lo que puede ser entendido como una “fascinación 

por lo extra-ordinario”, impugnando la omnipresencia de “lo político”. Una interrogación 

guiará nuestra examinación, a saber: ¿Heidegger sucumbió ante esta fascinación? O 

más apropiadamente, ¿su obra resulta aprisionada entre la crítica a la imposición del 

esencialismo metafísico en la modernidad y una “fascinación por lo extraordinario” tal 

como la que es asumida inexaminadamente en el elogio contemporáneo de “lo político”?

Palabras Clave: política, “lo político”, ordinario, extraordinario, excepcionalismo

Abstract: 

Martin Heidegger’s thematization of the notion of das Politische was always secondary 

to the primacy he assigned to the notion of πόλις, understood as the essential site of 

history’s unfolding. In contrast to Heidegger, reference to das Politische is becoming more 

prevalent in contemporary political philosophy. In recent years, in fact, an “ontological 

turn” in political philosophy has claimed an analytical distinction between “politics”—

which refers to the manifold practices and empirical expressions of power relations and 

decision-making—and “the political”—understood as the way in which society is instituted. 

Paradoxically, however, several authors have traced Heidegger’s notion of “ontological 

difference” as precursory to this theoretical maneuver called “political difference.” 

This questionable re-appropriation of “ontological difference” assumes that “politics” 

refers to the level of beings, while “the political” strictly relates to the realm of being. 

Focusing on Heidegger’s considerations on das Politische, my paper will problematize this 

contemporary re-appropriation by emphasizing the theoretical problem inherent to the 

extrapolation of politics from ontology. In particular, I will attempt to show how Heidegger 

dealt with what can be understood as a “fascination with the extraordinary” by rejecting 

the omnipresence of das Politische. The main question that guides my entire examination 

is whether Heidegger succumbed to this fascination. Or, more specifically, is Heidegger’s 

work confined by his critique of the imposition of metaphysical essentialism in modernity 

and a “fascination with the extraordinary” that contemporary re-appropriations simply 

overlook in their adoption of “the political”? 

Keywords: politics, “the political”, ordinary, extraordinary, exceptionalism



105 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07 pp. 103-121

Cuán común y pequeño es este domingo 

en la ciudad; la peculiar mezcla de 

esto común y pequeño sólo puede ser 

efectivamente expresada a través de la 

palabra extranjera “ordinär” 

Martin Heidegger, Schwarze Hefte

¿Cómo vivir en común luego de que la fe en el fundamento trascendente que solía 

ordenar los lazos políticos cayó en desgracia? ¿Es posible fundar un “nuevo entramado 

de significaciones políticas” sobre un abismo? O puesto de manera distinta, aquellos 

que intentamos reflexionar sobre la política, ¿estamos compelidos a completar ese 

vacío o debemos proteger su vacuidad? El tono de estas interrogaciones expresa, quizás 

toscamente, cierta reluctancia respecto de las asunciones políticas tradicionales que 

indicaban la primacía de un polo unívoco e incondicionado como último cimiento de la 

vida en común. La remisión a la tradición, se sostiene generalmente, es fútil cuando se 

trata de lidiar con la novedad de un mundo que ya no es sostenido por valores esenciales 

y extra-naturales.1 Nuestra propia actualidad, de hecho, muestra cómo una miríada de 

obras críticas respecto de la tradición metafísica se ha generalizado.2

Llamativamente, sin embargo, un nuevo tono esencialista se expande dentro de 

las tendencias en boga en la filosofía política: la “fascinación por lo extraordinario”. 

Mi disertación, Extraordinary Matters: Politics and Being-in-Common after Martin 

Heidegger, cuestiona lo que he denominado “excepcionalismo”3, es decir, la invocación de 

1 Este específico gesto crítico frente a la persistencia de lo establecido es evidente, por caso, cuando 
Hannah Arendt reivindica un «pensar sin barandilla» o cita el verso de René Char que sugiere que 
«Nuestra herencia nos fue legada sin testamento alguno.» Arendt, H.: “Hannah Arendt: On Hannah 
Arendt”, en Hill, M.: Hannah Arendt. The Recovery of the Public World. New York: St. Martin’s Press, 
1979, pp. 336-337; Between Past and Future: Eight Exercises in Political Thought. New York: Penguin 
Books, 1993, p. 3; y On Revolution. New York: Penguin Books, 2006, p. 207. La diatriba con respecto 
a la mera repetición de la tradición y de los absolutos metafísicos es también conspicua cuando, al 
estudiar la obra de Maurice Merleau-Ponty, Claude Lefort refiere a la «columna ausente» de Henri 
Michaux o cuando establece, en una cita por demás revisitada, que «la democracia se instituye y 
se mantiene en la disolución de los referentes de la certeza.» lefort, C. : Sur une colonne absente: 
écrits autour de Merleau-Ponty. París : Éditions Gallimard, 1978; y Essais sur le politique. XIXe – XXe 
siècles. París: Éditions du Seuil, 1986, p. 29. Énfasis en el original.

2 Ver, entre otras obras: derridA, J.: L’Écriture et la différence. Paris: Éditions du Seuil, 1967; lAclAu, 
E.: Emancipation(s). London: Verso, 1996; lefort, C.: L’Invention démocratique. París: Fayard, 1981 
y Essais sur le politique. XIXe – XXe siècles; rorty, R.: Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1989. 

3 Como resultará claro, al hablar sobre “excepcionalismo”, no me refiero en modo alguno a 
interpretaciones problemáticas tales como las mentadas en: Wolin, R.: Heidegger’s Children. 



106 

FACUNDO VEGA

VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLÍTICO, HOY. 

acontecimientos políticos inusuales como la clave de bóveda y el horizonte último a través 

de los cuales la vida cotidiana (pero no sólo la vida cotidiana) puede ser aprehendida. 

En esta intervención analizaré particularmente una instanciación significativa de la 

“fascinación por lo extraordinario”, a saber, aquella entrañada por el afán en transpolar la 

ontología, en tanto pregunta por el ser, al territorio político. El ser de la política, se sugiere 

sin cesar, es el conflicto y la contingencia. En años recientes y como consecuencia de un 

“giro ontológico” en la filosofía política, se ha proclamado una distinción analítica entre 

“la política” —ámbito referido a las prácticas y expresiones empíricas de las relaciones 

de poder— y “lo político” —es decir, el modo en el que la sociedad es instituida. 

Paradójicamente, Martin Heidegger fue entendido como el precursor teórico de esta 

maniobra, también denominada “diferencia política”.4 Esta problemática re-apropriación 

de la “diferencia ontológica” heideggeriana indica que “la política” refiere al nivel de 

los entes, mientras que “lo político” tiene estricta relación con el ámbito del ser. Sin 

embargo, en mayor medida, Heidegger impugnó la noción de “lo político” (das Politische), 

declarándola subsidiaria de la de πόλις, es decir, del sitio esencial en el que la historia se 

despliega. 

Con el objeto de escrutar estos problemas teóricos, en la primera sección del texto 

se buscará mostrar cómo la entronización del autor de Sein und Zeit en el pensador de 

“lo político” supone una malcomprensión de la filosofía heideggeriana. Es precisamente 

la remisión a “lo político” aquella que, se afirma de manera peculiar, muestra el anti-

esencialismo heideggeriano, su carácter deconstructivo respecto de la tradición y la 

potencialidad de su pensamiento para la radicalización democrática. Sin embargo, 

tal como se intentará dejar en claro, Heidegger considera la referencia a “lo político” 

Hannah Arendt, Karl Löwith, Hans Jonas, and Herbert Marcuse. Princeton: Princeton University 
Press, 2001: p. 63.  

4 MArcHArt, O.: Post-Foundational Political Thought: Political Difference in Nancy, Lefort, Badiou 
and Laclau. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2007; Die politische Differenz. Zum Denken des 
Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlín: Suhrkamp Verlag, 2010. Si bien 
una extensa variedad de autores tales como Friedrich Schiller, Friedrich Schlegel, Georg Jellinek, 
Max Weber, Carl Schmitt, Helmuth Plessner, Julien Freund o Paul Ricœur, entre otros, contribuyeron 
a la emergencia de esta tematización, sólo recientemente esta «diferenciación lingüística se ha 
convertido en una distinción semántica.» VollrAtH, E.: “The ‘Rational’ and the ‘Political’: An Essay in 
the Semantics of Politics” en Philosophy and Social Criticism 13, 1987, p. 19. Ver, también: PAlonen, 
K.: “Politics or the political? An historical perspective on a contemporary non-debate” en European 
Political Science 6, 2007, pp. 69-78; VollrAtH, E.: “The ‘Rational’ and the ‘Political’: An Essay in the 
Semantics of Politics” en Philosophy and Social Criticism 13, 1987, p. 20; “Politisch, das Politische”, en 
ritter, J. y Gründer, K.: Wörterbuch der Philosophie: Historisches Band 7. Basel: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, 1989, pp. 1071–1075; Bedorf, T. y röttGers, K. (ed.): Das Politische und die 
Politik. Berlín: Suhrkamp Verlag, 2010; BröcklinG, U. y feustel, R. (ed.): Das Politische denken. 
Zeitgenössische Positionen. Bielefeld: Transcript, 2010.



107 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07 pp. 103-121

justamente como la expresión par excellence del esencialismo propio de la metafísica 

tradicional. En el segundo apartado de este ensayo, entonces, se analizará la manera en 

la que Heidegger impugna la noción de “lo político”. La elucidación heideggeriana sobre 

“lo político”, buscará establecerse, escenifica la elucidación del entrelazamiento entre 

momentos “ordinarios” y “extraordinarios” que atraviesa buena parte de la obra del 

pensador pero que, en este caso, tiene como contraparte crítica las consideraciones de 

Carl Schmitt sobre el asunto. 

1. Frente al impasse del consensualismo político, diversas obras filosóficas y teórico-

políticas reivindicaron el carácter contencioso de la vida en común.5 La consideración de 

nociones tales como “conflicto” y “contingencia” buscaba poner a la luz el carácter mutable 

propio de las acciones políticas y expresaba una impugnación de gran fuerza intelectual 

frente al estancamiento analítico de las filosofías políticas del progreso y el determinismo 

economicista. O, para expresarlo de un modo ligeramente diferente, la impugnación 

al consensualismo y la concomitante reivindicación de la división social como suelo de 

la política, resultaron invectivas de gran vigor frente a perspectivas tradicionales poco 

fructíferas para comprender la novedad de un mundo político que ya no podía sostenerse 

en la invocación a fundamentos absolutos. Es bajo esa luz que, propongo, deben ser leídas 

las referencias a la obra de Heidegger por parte de autores que buscaron tematizar “lo 

político” como expresión del “conflicto” y la estructural contingencia. 

A pesar de que la obra heideggeriana no resulta, stricto sensu, una elaboración en el 

ámbito propio de la filosofía política,6 con remarcable agudeza intelectual se señaló su 

5 Ver, entre otros trabajos: AGAMBen, G., et al.: Démocratie, dans quel état? París: La Fabrique, 2009; 
BAdiou, Alain, Peut-on penser la politique?, París, Éditions du Seuil, 1985; BAliBAr, É.: La crainte 
des masses. Politique et philosophie avant et après Marx. París: Éditions Galilée, 1997; lAclAu, E. y 
Mouffe, C.: Hegemony and Socialist Strategy: Towards a Radical Democratic Politics. London: Verso, 
2001; lefort, C.: Essais sur le politique. XIXe – XXe siècles; rAncière, J.: La mésentente. Politique et 
philosophie. París: Éditions Galilée, 1995.

6 Sin embargo, existe una variedad innúmera de estudios en los que se asocia la filosofía 
heideggeriana a temas políticos. Ver, entre otras obras: löWitH, K.: Heidegger: Denker in Dürftiger 
Zeit. Frankfurt am Main: Fischer, 1953; lukács, G.: Die Zerstörung der Vernunft. Der Weg des 
Irrationalismus von Schelling zu Hitler. Berlin (Ost): Aufbau-Verlag, 1954; strAuss, L.: Natural 
Right and History. Chicago: The University of Chicago Press, 1953; Studies in Platonic Political 
Philosophy, (Thomas Pangle ed.). Chicago/Londres: The University of Chicago Press, 1983; The 
Rebirth of Classical Political Rationalism, (Thomas Pangle ed.). Chicago: The University of Chicago 
Press, 1989; Von krockoW, C.: Die Entscheidung: Eine Untersuchung über Ernst Jünger, Carl Schmitt, 
Martin Heidegger. Stuttgart: F. Enke, 1958; scHneeBerGer, G.: Nachlese zu Heidegger: Dokumente 
zu seinem Leben und Denken. Berna: Selbstverlag, 1962; Adorno, T.: Jargon der Eigentlichkeit. Zur 
deutschen Ideologie, en Gesammelte Schriften Band 6. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1997; Schwan, 



108 

FACUNDO VEGA

VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLÍTICO, HOY. 

cercanía respecto de la noción de “lo político”.7 En casos particulares, y mostrando una 

A.: Politische Philosophie im Denken Heideggers. Oplanden: Westdeutscher Verlag, 1965; PAlMier, J.: 
Les écrits politiques de Heidegger. París: L’Herne, 1968; Bourdieu, P.: L’Ontologie politique de Martin 
Heidegger. París: Les Éditions de Minuit, 1988; PöGGeler, O.: Philosophie und Politik bei Heidegger. 

Freiburg, München: Verlag Karl Alber, 1972; MArcuse, H.: “Heidegger’s Politics: An Interview” en 
Graduate Faculty Philosophy Journal VI, Nº 1, 1977, pp. 28-40; HABerMAs, J.: “Martin Heidegger”, en 
Philosophisch-politische Profile. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1971, pp. 67-92; scHürMAnn, 
R.: “Political Thinking in Heidegger” en Social Research 45, Nº 1, Spring, 1978, pp. 191-221; HArries, 
K.: “Heidegger as a Political Thinker”, en MurrAy, M.:  Heidegger and Modern Philosophy. Critical 
Essays, New Haven: Yale University Press, 1978, pp. 304-328; Le principe d’anarchie. Heidegger et 
la question de l’agir. París: Éditions du Seuil, 1982; Blitz, M.; Heidegger’s Being and Time and the 
Possibility of Political Philosophy. Ithaca: Cornell University Press, 1981; neWell, W.: “Heidegger on 
Freedom and Community: Some Implications of His Early Thought” en American Political Science 
Review 78, Nº 3, 1984, pp. 775-784; nAncy, J.: La communauté désœuvrée. París: Christian Bourgois, 
1986; Être singulier pluriel. París: Éditions Galilée, 1996 ; fAríAs, V.: Heidegger et le nazisme. 

París: Verdier, 1987; lAcoue-lABArtHe, P.: La fiction du politique. Heidegger, l’art et la politique. 

París: Christian Bourgois Éditeur, 1987; sHeeHAn, T.: “Heidegger and the Nazis” en The New York 
Review of Books XXXV, Nº 10, 16 de Junio, 1988, pp. 38-47; ferry, L. y renAut, A.: Heidegger et 
les Modernes. París: Grasset, 1988; GetHMAnn-siefert, A. y PöGGeler, O. (ed.): Heidegger und die 
praktische Philosophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1989; zuckert, C.: “Martin Heidegger: 
His Philosophy and His Politics” en Political Theory 18, 1990, pp. 51-79; JAnicAud, D.: L’ombre de 
cette pensé. Heidegger et la question politique. Grenoble: Éditions Jérôme Million, 1990; Wolin, 
R.: The Politics of Being: The Political Thought of Martin Heidegger. New York: Columbia University 
Press, 1990; losurdo, D.: La comunità, la morte, l’Occidente. Heidegger e l’ ‘ideologia della guerra’. 
Torino: Bollati Boringhieri editore, 1991; Adler, P., et al.: “A Chronological Bibliography of Heidegger 
and the Political” en Graduate Faculty Philosophy Journal 14, Nº 2 - 15 Nº 1, 1991, pp. 581-611; 
rockMore, T.: On Heidegger’s Nazism and Philosophy. Berkeley: University of California Press, 
1992; derridA, J.: Politiques de l’amitié. París: Éditions Galilée, 1994; sluGA, H.: Heidegger’s Crisis: 
Philosophy and Politics in Nazi Germany. Cambridge: Harvard University Press, 1995; Held, K.: 
“Authentic Existence and the Political World” en Research in Phenomenology 26, 1996, pp. 38-53; 
VillA, D.: Arendt and Heidegger. The Fate of the Political. Princeton: Princeton University Press, 
1996; esPosito, R.: Communitas. Origine e destino della comunità. Torino: Giulio Einaudi, 1998; 
fritscHe, J.: Historical Destiny and National Socialism in Heidegger’s Being and Time. Berkeley y 
Los Angeles: University of California Press, 1999; fried, G.: Heidegger’s Polemos. From Being to 
Politics. New Haven: Yale University Press, 2000; kisiel, T.: “Heidegger als politischer Erzieher: Der 
NS-Arbeiterstaat als Erziehungsstaat: 1933-1934”, en leśnieWski, N. y noWAk-JucHAcz, E.: Die Zeit 
Heideggers, Band 2. Frankfurt am Main: Peter Lang, 2002, pp. 71-87; “Political Interventions in the 
Lecture Courses of 1933-36”, en denker, A. y zABoroWski, H.: Heidegger und der Nationalsozialismus 
II. Interpretationen. Freiburg/München: Karl Alber, 2009, 110-129; fAye, E.: Heidegger, l’introduction 
du nazisme dans la philosophie. París: Éditions Albin Michel, 2005; rAdloff, B.: Heidegger and the 
Question of National Socialism. Disclosure and Gestalt. Toronto: Toronto University Press, 2007; 
MArcHArt, O.: Post-Foundational Political Thought: Political Difference in Nancy, Lefort, Badiou and 
Laclau; Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und 
Agamben; Grosser, F.: Revolution denken. Heidegger und das Politische 1919-1969. München: C. H. 
Beck Verlag, 2011.

7 Ver, entre otros trabajos: BirMinGHAM, P.: “The Time of the Political” en Graduate Faculty 
Philosophy Journal 14, Nº 2- 15, Nº1, 1991, pp. 25-45; de BeisteGui, M.: Heidegger and the political. 
Dystopias. New York: Routledge, 1998; lAcoue-lABArtHe, P.: La fiction du politique. Heidegger, l’art 
et la politique; scHürMAn, R.: Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de l’agir.



109 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07 pp. 103-121

llamativa inversión de la postura heideggeriana sobre este término, diversos autores han 

tomado el pensamiento del filósofo como antecedente para mentar una distinción analítica 

denominada “diferencia política”.8 Chantal Mouffe, por caso, refiere a esta diferenciación 

teórica y sostiene que «si queremos expresar tal distinción de manera filosófica, podemos 

decir, adoptando el vocabulario de Heidegger, que la política refiere al nivel ‘óntico’ 

mientras que ‘lo político’ tiene relación con el nivel ‘ontológico’.» Y luego, Mouffe agrega 

que «lo óntico se remite a las múltiples prácticas de la política convencional, mientras 

que lo ontológico refiere al modo en el que la sociedad es instituida.»9 La posición de 

Fred Dallmayr expresa un sesgo similar al afirmar que la distinción entre “la política” y 

“lo político” «se relaciona oblicuamente con la noción de diferencia óntico-ontológica 

heideggeriana.»10 Sobre la base de este tipo de aseveraciones se erige la “diferencia 

política”: mientras “la política” refiere al ámbito concreto de la toma de decisiones, “lo 

político” está enlazado a la esfera desde la cual la política emerge. 

Definida por su talante crítico, esta forma intelectual implica una filosofía política post-

fundacionalista, basada en la centralidad de las nociones de contingencia y antagonismo, 

que busca el debilitamiento ontológico de los fundamentos políticos. Un dictum tal 

como «el fundamento funda en tanto abismo»11, por caso, prefiguraría la operación de 

8 Ver: Mouffe, C.: The Return of the Political. London, New York: Verso, 1993; On the Political. 
London and New York: Routledge, 2005; MArcHArt, O.: Post-Foundational Political Thought: Political 
Difference in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau; Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen 
bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Sobre esta distinción, ver también: Bosteels, B.: The 
Actuality of Communism. London: Verso, 2011, pp. 65-69. 

9 Mouffe, C.: On the Political, pp. 8-9. Me he dedicado en un sentido general a este tópico en: Vega, 
F. et. al.: “Contours of Marxism” en The Institute of Comparative Modernities Newsletter 4, Ithaca, 
Cornell University, 2012, pp. 23-24.

10 dAllMAyr, F.: The Other Heidegger. Ithaca: Cornell University Press, 1993, p. 51. Ver también: 
dAllMAyr, F.: The Other Heidegger, p. 76; dAllMAyr, F.: Polis and Praxis. Exercises in Contemporary 
Political Theory. Cambridge, Massachusetts: The MIT Press, 1984, p. 106; Wolin, S.: Politics and 
Vision. Continuity and Innovation in Western Political Thought. Boston: Little, Brown and Company, 
1960, p. 43; scHMitt, C.: Der Begriff des Politischen. Berlín: Duncker & Humblot, 1963; ricœur, P.: “Le 
Paradoxe Politique”, en Histoire et Vérité. París: Éditions du Seuil, 1964, pp. 260-284; Pitkin, Hanna, 
1972, Wittgenstein and Justice, Berkeley, University of California Press, p. 215; lAcoue-lABArtHe, P. 
y nAncy, J. (ed.): Rejouer le Politique. París: Éditions Galilee, 1981; VollrAtH, E.: Grundlegung einer 
philosophischen. Theorie des Politischen. Würzburg: Königshausen & Neumann, 1987 A, pp. 29-56; 
VollrAtH, E.: “The ‘Rational’ and the ‘Political’: An Essay in the Semantics of Politics”, pp. 17-29; Was 
ist das Politische? Eine Theorie des Politischen und seiner Wahrnehmung. Würzburg: Königshausen 
& Neumann, 2003, pp. 75-97; BolsinGer, E. The Autonomy of the Political. Carl Schmitt’s and 
Lenin’s Political Realism. Westport: Greenwood Press, 2001; Geuss, R.: Philosophy and Real Politics. 

Princeton: Princeton University Press, 2008. 

11 HeideGGer, M.: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), (Friedrich von Hermann ed.), 
Gesamtausgabe, Band 65. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994, p. 29.



110 

FACUNDO VEGA

VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLÍTICO, HOY. 

esta corriente teórica. Bajo, entre otros, este impulso, sus animadores sostienen que 

es indudable que la filosofía heideggeriana ocupa un rol eminente para el pensamiento 

crítico. Sin embargo, la interpretación que propone la presente intervención difiere acerca 

de “cuál” Heidegger es el que influencia la teoría crítica contemporánea. En buena medida, 

lo que permanece en las vertientes que bregan por un “recentramiento de lo político” 

es cierta “fascinación por lo extraordinario”. Puesto de modo diferente, las perspectivas 

teóricas que entronizan la noción de “lo político” extraen de ella la vitalidad requerida por 

un mundo político abierto al antagonismo y la contingencia. Pero, intentamos preguntar, 

¿a qué precio?12

Es en el prefacio de uno de los más prominentes intentos por señalar cómo la división 

social está a la base de la política donde podemos leer que «lo político (the political) 

[se concibe…] como […] poseyendo el status de una ontología de lo social. Desde este 

argumento se sigue que […] la división social es inherente a la posibilidad de la política.»13
 

Una política radical, se estima, requiere la aceptación de la inerradicabilidad del 

antagonismo. Así, la reivindicación del carácter conflictivo y contingente de la política, 

es erigida como forma de aproximación anti-esencialista, motivo que acercaría el 

proyecto de reflexión sobre una política radical a uno de los motivos distinguidos de la 

filosofía heideggeriana. De hecho, Ernesto Laclau especificó que puesto que «por razones 

esenciales […] la plenitud de la sociedad es inalcanzable, esta ruptura en la identidad de los 

agentes políticos es una ‘diferencia ontológica’ —en un sentido no enteramente escindido 

del uso que Heidegger hizo de esta expresión— absolutamente constitutiva.»14 Lo que se 

busca enfatizar, de cualquier modo, es la necesidad de detectar el gesto  “excepcionalista” 

inherente en esta maniobra teórica y las implicaciones que puede tener para un proyecto 

filosófico-político de estro anti-esencialista. Puesto de manera concisa, la invocación de 

la democracia como un orden radical y remiso a los fundamentos esenciales no puede 

reproducir una “diferencia política” que restituya el binarismo que distingue de modo 

12 Agradezco especialmente a Jean-Luc Nancy por el diálogo que hemos mantenido sobre las 
repercusiones de la distinción entre “la política” y “lo político” en febrero de 2015 en Strasbourg.

13 lAclAu, E. y Mouffe, C.: Hegemony and Socialist Strategy: Towards a Radical Democratic Politics, 
p. XIV. (Énfasis en el original).

14 lAclAu, E.: Emancipation(s). London: Verso, 1996, pp. 60-61. (Énfasis agregado). Ver también: 
lAclAu, E. y zAck, L.: “Minding the Gap: The Subject of Politics”, en lAclAu, E.: The Making of 
Political Identities. London and New York: Verso, 1994, pp. 11–39; y MArcHArt, O.: “Politics and 
the Ontological Difference. On the ‘Strictly Philosophical’ in Laclau’s Work”, en MArcHArt, O. y 
critcHley, S.: Laclau: A Critical Reader, London y New York, Routledge, 2004, pp. 54–72. En contadas 
pero valiosas oportunidades pude discutir acerca del vínculo entre la “diferencia política” y el 
pensamiento heideggeriano con Ernesto Laclau. Frente a la pérdida, quizás convenga recordar que 
Denken ist Danken.



111 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07 pp. 103-121

tajante entre lo políticamente “ordinario” y “extraordinario”.15 Y, más especialmente en 

lo atinente a este ensayo, resulta imperativo interrogar: ¿puede la filosofía heideggeriana 

ser el connubio teórico de esta entronización de “lo político”? En un momento en el que la 

“diferencia política” goza de buena salud, y el “elogio de lo político” aprisiona la sorpresa 

que anima la política, esta es, creo, una de las tareas filosófico-políticas que debemos 

afrontar. 

2. Si bien la exégesis de la obra heideggeriana como fuente nutricia para desplegar la 

“diferencia política” data de años recientes, la consideración acerca de “lo político” como 

ámbito esencial y sino de la vida en común no reviste signos de novedad. Fue, sin dudas, 

Der Begriff des Politischen, publicado en su primera versión en 1927, el texto señero 

que instituyó el inicio de una tematización cuya generalización hoy es conspicua. Pero el 

libro de Schmitt, a la vez, tiene un carácter esencial respecto de aquello que motiva esta 

intervención, a saber, problematizar el modo en el que, contemporáneamente, se sugiere 

que la obra de Heidegger hace las veces de precursora del “elogio de lo político”. La idea 

que defiende la presente interpretación, puesta concisamente, es que Heidegger fue un 

crítico virulento de la noción de “lo político” y ello sólo puede aprehenderse si se toma 

en consideración su conocimiento de la segunda edición de Der Begriff des Politischen, 

tal como resulta ostensible en la única carta —al menos en los registros con los que 

actualmente se cuenta— que el filósofo le hizo llegar a Schmitt.16 No es, por caso, en Sein 

15 Esta deriva es una de las particularidades del “elogio de lo político” en clave populista. En la obra 
más destacada que se haya escrito sobre este asunto, se sugiere que el populismo es «un modo de 
construir lo político» que se distingue nítidamente respecto de la política institucional y su énfasis 
en el administrativismo gradualista. lAclAu, E.: On Populist Reason. London: New York, Verso, 2005 
p. XI. (Énfasis agregado). En contraposición, sugiere On Populist Reason, la política administrativa 
corporiza el mito de la «sociedad totalmente reconciliada —lo cual presupone invariablemente la 
ausencia de un liderazgo, es decir, el desvanecimiento de lo político.» lAclAu, E.: On Populist Reason, 
pp. 61-62. (Énfasis en el original en primer lugar, y agregado, luego). Resulta imposible analizar de 
forma acendrada las implicancias de esta sofisticada mixtura de invocaciones ontológicas —que, es 
conveniente recordarlo, se quieren de algún modo legatarias del pensamiento heideggeriano— y 
asunciones filosófico-políticas en este breve texto, incluso cuando en On Populist Reason se estima 
que «el populismo es la vía regia para comprender algo acerca de la constitución ontológica de lo 
político en tanto tal.» lAclAu, E.: On Populist Reason, p. 67. (Énfasis agregado).

16 HeideGGer, M.: Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges 1910-1976, (Hermann Heidegger 
ed.), Gesamtausgabe, Band 16. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2000, p. 156. Agradezco los 
breves comentarios de Arnulf Heidegger y Peter Trawny sobre este asunto. Heinrich Meier observa 
que, erróneamente, diversos historiadores y periodistas han comentado sobre la existencia de otra 
carta fechada el 22 de abril de 1933 en la que Heidegger invita a Schmitt a formar parte del partido 
Nacionalsocialista, Meier, H.: Die Lehre Carl Schmitts: Vier Kapitel zur Unterscheidung Politischer 
Theologie und Politischer Philosophie. Stuttgart: J. B. Metzler Verlag und Carl Ernst Poeschel Verlag, 
1994. Ver también: ott, H.: Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie. Frankfurt am Main: 



112 

FACUNDO VEGA

VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLÍTICO, HOY. 

und Zeit, obra también publicada en el año 1927, donde pueden leerse las invectivas de 

Heidegger sobre “lo político”.17 El tono de exaltada ofuscación respecto de esta noción 

se tornará palpable, en cambio, en los seminarios que Heidegger impartió luego del 

intercambio epistolar con Schmitt. Veamos cómo se expresa su posición.

No hay dudas de que el pensamiento heideggeriano está animado por un radicalismo 

filosófico que roza la “fascinación por lo extraordinario”.18 Esto es patente, por caso, en 

Campus Verlag, 1988, p. 226; rotHer, R.: Wie die Entscheidung lesen? Zu Platon, Heidegger, und 
Carl Schmitt. Wien: Turia & Kant, 1993, pp. 67-75, 237; fried, G.: Heidegger’s Polemos. From Being 
to Politics, p. 28; WAite, G.: “Heidegger, Schmitt, Strauss: The Hidden Monologue, or, Conserving 
Esotericism to Justify the High Hand of Violence” en Cultural Critique 69, Spring, 2008, pp. 122-

123. Por lo tanto, de acuerdo a Meier, pareceres acerca de la existencia de esta carta como los de 
Joseph Bendersky, Víctor Farías, Gopal Balakrishnan, Jan-Werner Müller, o Jeffrey Robbins, están 
fundados en una equivocación. Ver: Bendersky, J.: Carl Schmitt. Theorist for the Reich. Princeton: 
Princeton University Press, 1983, p. 203; fAríAs, V.: Heidegger et le nazisme, p. 151; BAlAkrisHnAn, 
G.: The Enemy. An Intellectual Portrait of Carl Schmitt. London: Verso, 2000, p. 181; Müller, J.: A 
Dangerous Mind. Carl Schmitt in Post-War European Thought. New Haven: Yale University Press, 
2003, p. 37; roBBins, J.: Radical Democracy and Political Theology. New York: Columbia University 
Press, 2011, p. 13. Nada de esto aliviana el hecho de que ambos, Heidegger y Schmitt, mantuvieron 
un compromiso totalitario que puede ser leído como la expresión más ominosa de la tentación 
“excepcionalista”.

17 En su magnum opus, de hecho, sólo existen dos menciones al término “política”, la primera en 
tanto sustantivo, la segunda en tanto adjetivo; y una referencia, simplemente incidental, al término 
“lo político”. HeideGGer, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer, 1967, pp. 16, 193, 400.

18 Ver, entre otros: Arendt, H.: “What is Existenz Philosophy?” en Partisan Review XIII, Nº 1, Winter, 
1946, pp. 34-56; Arendt, H.: “Heidegger the Fox”, en koHn, J.:  Essays in Understanding, 1930-1954. 

New York: Harcourt Brace, 1994, pp. 361-362; strAuss, L.: Natural Right and History; Spinoza’s 
Critique of Religion. New York: Schocken Books, 1965; “An Unspoken Prologue to a Public Lecture 
at Saint John’s [In Honor of Jacob Klein, 1899-1978]” en Interpretation 7, September, 1978, pp. 1-3; 
Studies in Platonic Political Philosophy; strAuss, L.: On Tyranny, (Victor Gourevitch y Michael S. Roth 
ed.). New York: The Free Press, 1991; strAuss, L.: “German Nihilism, Leo Strauss”, en Interpretation 

26 (David Janssens and Daniel Tanguay, ed.), 1999, pp. 353-78. Revisado en: Interpretation 26, 
2000, pp. 33-34; Bourdieu, P.: L’Ontologie politique de Martin Heidegger, p. 16; losurdo, D.: La 
comunità, la morte, l’Occidente. Heidegger e l’ ‘ideologia della guerra’; rosen, S.: The Elusiveness 
of the Ordinary. Studies in the Possibility of Philosophy. New Haven: Yale University Press, 2002; 
GuMBrecHt, H.: “Stichwort: Tod im Kontext Heideggers Umgang mit einer Faszination der 1920er 
Jahre”, en Heidegger Handbuch. Stuttgart-Weimar: J. B. Metzler Verlag, 2003, pp. 98-103; Sheehan, 
T.: “Introduction: Heidegger, the Project and the Fulfillment”, en sHeeHAn, T.: Heidegger. The Man 
and the Thinker. New Brunswick: Transaction Publishers, 2010, p. xvi. Me permito también reenviar 
a: VeGA, F.: “‘Dios es muerte’. El imprudente Martin Heidegger bajo la mirada de Leo Strauss”, en 
croce, S. y Biset, E.: Exceso y prudencia, Cuadernos de Nombres. Córdoba: Editorial Brujas, 2009, 
pp. 139-150; “¿Es la angustia un temple de ánimo marcial? Heidegger y la ideología de la guerra” 
en Sin Fundamento. Revista Colombiana de Filosofía 9, Bogotá, pp. 21-47, 2009. El radicalismo 
heideggeriano es ostensible, a la vez, en las reflexiones sobre la metapolítica y las derivas modernas 
de “lo político” y la “cultura”, presentes en los controversiales Schwarze Hefte: HeideGGer, M.: 
Überlegungen II-IV (Schwarze Hefte 1931 – 1938), (Peter Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 94. 
Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 2014, pp. 58-59, 115-116, 499-502, 509-510; Überlegungen 



113 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07 pp. 103-121

la distinción que Heidegger pergeña entre la fundación de la πόλις y la noción de “lo 

político”.19 El primer término, de acuerdo al pensador, se refiere al sitio esencial de la 

historia.20 Es por ello que, sugiere Heidegger, «la πόλις determina ‘lo político’. Como 

consecuencia, ‘lo político’ nunca puede decidir sobre su fundamento, es decir, la πόλις 

en sí misma, ni sobre su fundación.»21 Podría ser argüido que la concepción de politicidad 

inherente a las reflexiones heideggerianas implica una confrontación contra la repetición 

de la “normalidad de la vida normal”.22 Y, más aún, sería dable sugerir que la consideración 

que hace Heidegger sobre la πόλις en tanto sitio allende lo ordinario sucumbe ante los 

encantos del esencialismo. Pero, tal como Otto Pöggeler interroga, ¿no es la remisión a la 

πόλις aquello que precisamente permite evitar la totalización de “lo político”?23
 

VII-XI (Schwarze Hefte 1938/1939), (Peter Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 95. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann, 2014, pp. 3-7, 12-14, 70, 112-116, 248, 303, 322-326, 334; Überlegungen XII-
XV (Schwarze Hefte 1939-1941), (Peter Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 96. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann, 2014, pp. 226-228; Anmerkungen I-V (Schwarze Hefte 1942 – 1948), (Peter 
Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 97. Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 2015, pp. 130-

131, 173, 437-438. Ver, también: Di Cesare, D.: Heidegger e gli ebrei. I “Quaderni neri”. Torino, 
Bollati Boringhieri, 2014; Trawny, P.: Heidegger und der Mythos der jüdischen Weltverschwörung. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2015.

19 En un tono ostensiblemente crítico frente a lo implicado en interpretaciones tales como 
la heideggeriana, fue expresado que «en nuestro tiempo la polis ya no existe más, y tendría 
consecuencias desastrosas darle vida nueva a esta noción antigua. Bajo las condiciones de la 
modernidad, se torna más y más necesario diferenciar entre ‘lo político’ y ‘la política’.» VollrAtH, E.: 
“The ‘Rational’ and the ‘Political’: An Essay in the Semantics of Politics”, p. 24.

20 Sobre la πόλις y su relación con la noción de “sitio de la historia” (Geschichtsstätte), ver: Grosser, 
F.: Revolution denken. Heidegger und das Politische 1919-1969, pp. 30, 64, 113-115.

21 HeideGGer, M.: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, (Friedrich von Hermann ed.), 
Gesamtausgabe, Band 4. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1981, p. 88.

22 Me valgo de esta frase acuñada en un contexto diferente, concerniente al análisis de las posiciones 
de Martin Heidegger en los años ’30. Sobre las implicaciones de la condena de la “normalidad de 
la vida normal” (Normalität des normalen Lebens), ver: frAnzen, W.: “Die Sehnsucht nach Härte 
und Schwere. Über ein zum NS-Engagement disponierendes Motiv in Heideggers Vorlesung “Die 
Grundbegriffe der Metaphysik” von 1929/1930”, en Gethmann-Siefert, A. y PöGGeler, O.: Heidegger 
und die praktische Philosophie,. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1989, pp. 78-92.

23 PöGGeler, O.: Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen: Neske Verlag, 1963, p. 224.



114 

FACUNDO VEGA

VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLÍTICO, HOY. 

Heidegger tematiza la noción de πόλις en diversas obras.24 En buena medida, en 

ellas la πόλις remite a una esfera primordial, a saber, la interrogación sobre el ser.25
 

Esta tonalidad radical es evidente, por caso, en la Einführung in die Metaphysik, donde 

Heidegger enfatiza que la πόλις es «[…] el fundamento y el sitio del Dasein humano.»26 En 

escritos posteriores, tales como Hölderlin’s Hymne ‘Der Ister’, Heidegger sostiene que la 

noción de πόλις, sobre la cual Hölderlin había meditado, no debería ser traducida como 

Estado (Staat) o ciudad estado (Stadtstaat) porque, en un sentido básico, implica el sitio 

de la historia. Es bajo esta égida que Heidegger plantea que “lo político” resulta derivado 

respecto de la πόλις, la cual lo determina. No es posible, ostensiblemente, afirmar lo 

contrario.27 «La πόλις no puede ser determinada políticamente», sostiene Heidegger, 

«la πόλις, justamente ella, no es, por lo tanto, un concepto ‘político’.»28 Al elucidar la 

noción de πόλις, Heidegger pondera el estatuto crucial que aquello que no es ordinario 

tiene para el pensamiento. Después de todo, la πόλις es «el sitio y el ámbito, en torno 

24 Ver: HeideGGer, M.: Vom Wesen der Wahrheit: Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet, 
(Hermann Mörchen ed.), Gesamtausgabe, Band 34. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 
1988; Seminare. Hegel-Schelling, (Peter Trawny ed.), Gesamtausgabe, Band 86. Frankfurt am 
Main: Vittorio Klostermann, 2011, pp. 59-184; Einführung in die Metaphysik, (Petra Jaeger ed.), 
Gesamtausgabe, Band 40. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1983; Hölderlins Hymne ‘Der 
Ister’, (Walter Biemel ed.), Gesamtausgabe, Band 53. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 
1984; Parmenides, (Manfred Frings ed.), Gesamtausgabe, Band 54. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1982; “Über Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat. Übung aus dem 
Wintersemester 1933/34”, en denker, A. y zABoroWski, H.: Heidegger und der Nationalsozialismus. 
Dokumente, Freiburg/München, Karl Alber, 2009, pp. 53-88.

25 Tal como Jacques Taminiaux nota, Heidegger concibe la noción de πόλις como un signo metafísico 
enlazado a la develación del ser. Ver: tAMiniAux, J.: “Plato’s Legacy in Heidegger’s Two Readings of 
Antigone”, en Partenie, C. y Rockmore, T.: Heidegger and Plato: Toward Dialogue. Evanston, Illinois: 
Northwestern University Press, 2005, pp. 35, 41.

26 HeideGGer, M.: Einführung in die Metaphysik, p. 117. Prestando atención a estas aseveraciones, 
Lacoue-Labarthe sugirió que: «en respuesta al nacionalsocialismo —lo cual obviamente implica 
una responsabilidad— [Heidegger] buscó pensar una archi-política: polis, dice en 1935, no refiere a 
‘política’ alguna, una palabra que siempre usa entre comillas; polis significa el Da del Sein.» Lacoue-
Labarthe, P.: Heidegger. La politique du poème. París: Éditions Galilée, 2002, p. 161. Ver, también: 
Aoun, M.: La polis heideggerienne. Lieu de réconciliation de l’être et du politique. Altenberge: Oros 
Verlag, 1996; Rossi, L.: “La política en su sentido más alto: Los supuestos políticos y metodológicos 
de la interpretación heideggeriana de Hölderlin” en Revista Latinoamericana de Filosofía XXX, nº 1, 
otoño, 2004, pp. 97-124; Trawny, P.: Sokrates oder die Geburt der politischen Philosophie. Würzburg: 
Königshausen & Neumann, 2007; Adyton. Heideggers esoterische Philosophie. Berlín: Matthes 
& Seitz, 2010; y Jollivet, S.: “Enjeux de la polémologie heideggerienne: entre Kriegsideologie et 

refondation politique” en Astérion, L’ami et l’ennemi 6, 2009.

27 Ver adicionalmente: trAWny, P.: Heidegger und Hölderlin oder Der Europäische Morgen. 

Würzburg: Königshausen & Neumann, 2004, pp. 225-237.

28 HeideGGer, M.: Hölderlins Hymne ‘Der Ister’, p. 99.



115 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07 pp. 103-121

del cual gira todo lo digno de ser preguntado en un sentido extraordinario.»29 Mediante 

este tipo de aclaraciones, Heidegger cuestiona una conciencia moderna que, a su criterio, 

entroniza “lo político” y, por lo tanto, lo torna incondicional, eliminando toda posibilidad 

de interrogación. “Lo político”, de acuerdo a Heidegger, adquiere la naturaleza de una 

totalidad, es decir, sucumbe ante las certidumbres técnicas e historiográficas y, en esa 

medida, excluye la posibilidad de todo cuestionamiento.30 Es esta torsión del pensamiento 

heideggeriano, aquello que las teorías contemporáneas que elogian “lo político” 

simplemente desconocen. 

Tales perspectivas, es necesario enfatizar, ocluyen a la vez diversos motivos y 

repercusiones teóricas de la filosofía de Heidegger. Entre otros, no perciben el estatuto 

de la noción de “indiferencia modal” (modale Indifferenz) mencionada en los §12 y §45 

de Sein und Zeit31,  omiten la elucidación de la cuestión del ser como una formulación 

ternaria32, y, más esencialmente, desatienden la propia posición de Heidegger respecto 

de la “diferencia ontológica”. En este sentido, fue Hans-Georg Gadamer quien señaló que, 

frente a cuestiones tales como «qué es efectivamente la ‘diferencia ontológica’» o «cómo 

puede establecerse tal distinción», Heidegger respondía: «Nosotros no hacemos la 

diferencia. […] La diferencia es aquello donde entramos.»33 Bajo esta luz, Gadamer explica 

que Heidegger conocía los límites de la “diferencia ontológica” y, por lo tanto, más tarde 

29 HeideGGer, M.: Hölderlins Hymne ‘Der Ister’, p. 100.

30 De hecho, de acuerdo a Heidegger, «ningún concepto moderno de ‘lo político’ basta para 
aprehender la esencia de la πoλις.» HeideGGer, M.: Parmenides, p. 135. Esta inflexión del término 
“lo político” es minusvalorada en interpretaciones parciales tales como: fAye, E.: Heidegger, 
l’introduction du nazisme dans la philosophie. Precisamente respecto del estatuto del cuestionar, 
Theodore Kisiel sugiere que la investigación de Heidegger «se remonta fundamentalmente a 
experiencias interrogativas: angustia, preocupación, culpa, muerte, finitud, nada. La esencia del 
hombre [reside en] la pasión por interrogar; el sitio donde habita el hombre es el de la aporía de la 
existencia. El lugar de la verdad es desplazado desde la aseveración hacia la interrogación». kisiel, 
T.: “Towards the Topology of Dasein”, en sHeeHAn, T.: Heidegger. The Man and the Thinker. New 

Brunswick: Transaction Publishers, 2010, p. 100.

31 Véase, en especial: dostAl, R.: “The Problem of ‘Indifferenz’ in Sein und Zeit” en Philosophy and 
Phenomenological Research 43, Nº. 1, 1982, pp. 43-58. Ver también: rossi, L.: “Ser y tiempo y la 
fenomenología de la comunidad y la sociedad”, en rocHA, A.: Heidegger hoy: estudios y perspectivas. 

Sociedad Iberoamericana de Estudios Heideggerianos / Universidad de San Buenaventura: Editorial 
Grama, 2011, pp. 327-346.

32 Para ahondar en esta cuestión, ver: MArion, J.: Réduction et donation. Recherches sur Husserl, 
Heidegger et la phénoménologie. París: P.U.F., 1989.

33 GAdAMer, H.: “Der eine Weg Martin Heideggers”, en Neure Philosophie I. Hegel, Husserl, 
Heidegger, en Gesammelte Werke, Band III. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1987, pp. 423.



116 

FACUNDO VEGA

VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLÍTICO, HOY. 

procuró abandonar el término.34 Las omisiones mencionadas, sin embargo, apuntan a un 

olvido adicional sobre el que ya he dado cuenta. Quienes contemporáneamente entronizan 

la “diferencia política”, simplemente pasan por alto la impugnación heideggeriana de “lo 

político” y asumen que la ontología implica un modo de institución de lo social. Pero 

esta operación desconoce que, de acuerdo a Heidegger, es la πόλις en tanto sitio en el 

que la historia se despliega aquello que determina toda politicidad.35 Por cierto, la πoλις 

heideggeriana no está vinculada a un dominio empírico estable, sino a la oposición radical 

entre el ser y la nada. Bajo la interpretación de Heidegger, pues, «la πoλις es en sí el lugar 

completo del  develamiento del ente.»36
 

De forma notoria, Heidegger es conclusivo al sugerir que «pensamos la πόλις griega 

y lo ‘político’ de modo completamente no-griego. Pensamos lo ‘político’ de manera 

romana, es decir, imperial.»37 El debilitamiento de la energía de la πόλις y la comprensión 

moderna de “lo político” en clave romana, constituyen dos caras de una misma moneda. 

Y es precisamente por ello que, para utilizar la expresión acuñada por Philippe Lacoue-

Labarthe, Heidegger despliega una «activa deconstrucción de lo político.»38 Ahora bien, 

como es sabido, Schmitt fue el autor que más exhaustivamente teorizó sobre la noción de 

“lo político” en el contexto de la Alemania de entreguerras. Si bien esta breve exposición 

no puede dar cuenta acabada de la mésentente entre los autores39, es importante 

34 Sobre este tema, véase: dAHlstroM, D. The Heidegger Dictionary. London: Bloomsbury, 2013, 
p. 147.

35 Tal como sugiere Pöggeler, «la πoλις es la morada de la verdad que se reconoce a sí misma.» 
PöGGeler, O.: Der Denkweg Martin Heideggers, p. 224. Ver también: Pöggeler, O.: Philosophie und 
Politik bei Heidegger, pp. 27-28.

36 HeideGGer, M.: Parmenides, p. 133.

37 HeideGGer, M.: Parmenides, p. 63.

38 HeideGGer, M.: Parmenides, p. 63. Véase: lAcoue-lABArtHe, P. y nAncy, J. (ed.): Les fins de 
l’homme. À partir du travail de Jacques Derrida. París: Editions Galilée, 1981, pp. 415-445. Ver 
también: frAser, N.: “The French Derrideans: Politicizing Deconstruction or Deconstructing the 
Political?” en New German Critique 33, Autumn, 1984, pp. 127-154.

39 Las repercusiones teóricas del desacuerdo entre Heidegger y Schmitt han sido sólo parcialmente 
analizadas. En general, los estudios ponen atención en dos cuestiones. Por un lado, se menciona la 
impugnación de los autores al armonicismo racionalista. La ya mencionada carta que Heidegger le 
envió a Schmitt el 22 de agosto de 1933, en la cual introduce la noción de πoλεμος, daría cuenta 
de la actitud controversial que sus obras patentizan. Por otro lado, y gracias a las problemáticas 
interpretaciones provistas por Karl Löwith y Christian Graf von Krockow, se acepta comúnmente que 
el “decisionismo” es el sesgo teórico compartido por Heidegger y Schmitt. löWitH, K.: Heidegger: 
Denker in Dürftiger Zeit; Von krockoW, C.: Die Entscheidung: Eine Untersuchung über Ernst Jünger, 
Carl Schmitt, Martin Heidegger. En estas interpretaciones, la decisión emerge como aquello que 
quiebra la mera repetición de lo establecido. Ver, a la vez: tuGendHAt, E.: Der Wahrheitsbegriff bei 
Husserl und Heidegger. Berlín: De Gruyter Verlag, 1967; sitter, B.: “Zur Möglichkeit dezisionistischer 
Auslegung von Heideggers ersten Schriften” en Zeitschrift für philosophische Forschung XXIV, Nº 4, 



117 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07 pp. 103-121

revisitarla para así evitar el “uso” inexaminado del pensamiento heideggeriano con el 

objeto de animar la “diferencia política”. En particular, la divergencia entre Heidegger y 

Schmitt resulta una confrontación acerca de aquello donde reposa “lo extraordinario”. 

Una disputa, vale aclarar, sobre el estatuto de “lo político”.  

Esta querella intelectual es evidente en el curso que Heidegger impartió en el 

semestre de invierno de 1933-1934 “Über Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und 

Staat”.40 Allí, se torna visible un nuevo interés por cuestiones políticas que redunda en el 

intento por definir la esencia de “lo político” en un sentido ontológico. En este contexto, 

la relación entre el pueblo y el Estado se presenta emparentada a la relación entre el 

ente y el ser. Al emprender esta tematización, Heidegger impugna una comprensión de 

1970, pp. 516-535; HABerMAs, J.: “Martin Heidegger”, en Philosophisch-politische Profile, pp. 81-82; 
MArcuse, H.: “Heidegger’s Politics: An Interview”; Harries, K.: “Heidegger as a Political Thinker”, 
p. 310; Weil, É.: “Le cas Heidegger”, en Philosophie et réalité II. París: Beauchesne Éditeur, 1982, 
pp. 255-266; scHürMAnn, R.: Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de l’agir, p. 295; y 
BoHrer, K.: Der Ernstfall Heidegger. Basel: Schwabe & Co Verlag, 1998. Algunos de estos estudios 
asocian un carácter decisionista percibido en Sein und Zeit con el pensamiento político de Schmitt. 
Sugestivamente, sin embargo, tanto Beat Sitter como Karsten Harries observan que, para Heidegger, 
el fundamento de la decisión no remite a una intuición incuestionada e injustificada. De hecho, 
el decisionismo pertenece al ámbito de la impropiedad (Uneigentlichkeit). Ver: sitter, B.: “Zur 
Möglichkeit dezisionistischer Auslegung von Heideggers ersten Schriften”, p. 532; y HArries, K.: 
“Heidegger as a Political Thinker”, p. 310. Merece ser mencionado que algunos autores han planteado 
que la noción de decisión (Entscheideung) schmittiana tampoco debe entenderse como el producto 
de la mera arbitrariedad e intuición. Ver, por caso: dotti, J.: Carl Schmitt en Argentina. Rosario: 
Homo Sapiens Ediciones, 2000, pp. 863-913;  dotti, J.: “Conversaciones 2”, El Río Sin Orillas 1, Nº 1, 
Buenos Aires, 2007, pp. 236-267. Más recientemente, el rol del anti-liberalismo se ha consignado 
como el suelo común entre los pensamiento de Heidegger y Schmitt. Ver, entre otros: rAdloff, B.: 
Heidegger and the Question of National Socialism. Disclosure and Gestalt; Heinz, M.: “Volk und 
Führer. Untersuchungen zu Heideggers Seminar Über Wesen und Begriff von Natur, Geschichte 
und Staat (1933/34)”, en denker A. y zABoroWski H.: Heidegger und der Nationalsozialismus II. 
Interpretationen, Freiburg/München, Karl Alber, 2009, pp. 55-75; zABoroWski, H.: Eine Frage von Irre 
und Schuld? Martin Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch 
Verlag, 2010; rossi, L.: “Ser y tiempo y la fenomenología de la comunidad y la sociedad”; norris, A.: 
“Jean-Luc Nancy on the political after Heidegger and Schmitt” en Philosophy and Social Criticism 7, 
Nº 8, 2011, pp. 899-913. Aún así, otros análisis enfatizan que existe un desacuerdo teórico profundo 
entre los autores basado en sus distintas aproximaciones teóricas, es decir, la teoría política y la 
jurisprudencia, en un caso; la filosofía, en el otro. Sucintamente, mientras que Schmitt analizó 
problemas políticos de modo detallado durante las décadas del ’20 y ’30, este tipo de reflexiones, se 
sugiere, brillan por su ausencia en el pensamiento heideggeriano de la época. El presente ensayo, 
sin embargo, busca mostrar que el desacuerdo entre los autores no está meramente basado en 
cuestiones disciplinarias. Me dedico a estos tópicos en “Ontological Enmity: Martin Heidegger, Carl 
Schmitt, and the Confrontation on the Political” en: VeGA, F., Extraordinary Matters: Politics and Life-
in-Common after Martin Heidegger, (en prensa).

40 HeideGGer, M.:  “Über Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat. Übung aus dem 
Wintersemester 1933/34”, pp. 53-88.



118 

FACUNDO VEGA

VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLÍTICO, HOY. 

“lo político” fundada en la oposición entre amigo y enemigo, tal como la concebida por 

Schmitt.41 Estudiosos de la obra heideggeriana agregan que si bien el pensador no se refirió 

extensamente al Jurist en este caso, intentó lidiar con sus  ideas acerca de la soberanía, a 

tal punto que uno puede encontrar en el mencionado seminario una «intensa polémica de 

Heidegger con la Teología política de Schmitt.»42 Más aún, la tematización que Heidegger 

hace de la oposición entre amigo y enemigo en seminarios subsecuentes tales como 

“Hegel, über den Staat”, implicaría también una crítica al pensamiento de Schmitt y lo que 

es considerado una totalización de la política.43
 

Las tematizaciones de Heidegger sobre “lo político”, en definitiva, adquirirán un 

carácter decididamente negativo luego de su período como rector de la Albert-Ludwigs-

Universität Freiburg. Esta nueva inflexión, sin embargo, mantiene una actitud crítica hacia 

lo expuesto por Schmitt. Como ilustración, en Hölderlins Hymnen “Germanien” und “Der 

Rhein”, Heidegger sugiere que la contribución a que la poesía de Hölderlin devenga poder 

histórico para el pueblo alemán, «es ‘política’ en el sentido más alto y más propio, tanto 

que, quien lleve algo a cabo en este sentido, no tiene necesidad de discurrir sobre lo 

‘político’.»44 En trabajos tales como Parmenides y, nuevamente, sin mencionar al Jurist por 

su nombre, Heidegger afirma que la comprensión schmittiana de “lo político” no consigue 

aprehender la naturaleza de la πόλις.45 Puesto simplemente, el desacuerdo entre los 

autores está basado en una orientación particular de sus pensamientos: mientras que 

la obra de Heidegger expresa una fascinación por Grecia46, la de Schmitt muestra una 

extrema admiración por la forma política romana. 

41 Para ahondar en esta interpretación, ver: tHoMä, D.: “Heidegger und der Nationalsozialismus. In 
der Dunkelkammer der Seinsgeschichte”, en tHoMä, D.: Heidegger Handbuch. Leben-Werk-Wirkung. 

Stuttgart-Weimar: J. B. Metzler Verlag, 2003, pp. 150; MeHrinG, R.: “Heidegger und Carl Schmitt. 
Verschärfer und Neutralisierer des Nationalsozialismus”, en tHoMä, D.: Heidegger Handbuch. Leben-
Werk-Wirkung, Stuttgart-Weimar, Verlag J. B. Metzler Verlag, 2003, pp. 343; “Der philosophische 
Führer und der Kronjurist: praktisches Denken und geschichtliche Tat von Martin Heidegger und Carl 
Schmitt” en Deutsche Vierteljahresschrift für Literatur und Geistesgeschichte 68, 1994, pp. 333-363.

42 zABoroWski, H.: Eine Frage von Irre und Schuld? Martin Heidegger und der Nationalsozialismus, 
pp. 420-421. Ver también: fistetti, F.: Heidegger e l’utopia della polis. Genova: Casa Editrice Marietti, 
1999.

43 Ver: HeideGGer, M: Seminare. Hegel-Schelling, pp. 59-184.

44 HeideGGer, M.: Hölderlins Hymnen ‘Germanien’ und ‘Der Rhein’, (Susanne Ziegler ed.), 
Gesamtausgabe, Band 39. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1989, p. 214. (Énfasis agregado).

45 Ver, por caso: rAdloff, B.: Heidegger and the Question of National Socialism. Disclosure and 
Gestalt, p. 256. Ver también: elden, S.: “Rethinking the Polis Implications of Heidegger’s questioning 
the political” en Political Geography 19, 2009, pp. 407–422. 

46 Ver, entre otros: GillesPie, M.: “Martin Heidegger”, en strAuss, L. y croPsey, J.: History of 
Political Philosophy. Chicago: University of Chicago Press, 1987, p. 900; escouBAs, E.: “Heidegger, 
la question romaine, la question impériale: Autour du ‘Tournant’”, en escouBAs, E.: Heidegger: 



119 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07 pp. 103-121

Pero, recapitulemos: en un tono lindante al “excepcionalismo”, la πόλις se yergue allende 

“lo político”. Y, aún así, incluso cuando Heidegger parece sucumbir ante la “fascinación 

por lo extraordinario”; su palabra da a ver un camino diferente, buscando evitar la deriva 

“excepcionalista”.47 «Lo des-comunal es lo simple, insignificante», sugiere Heidegger. Y 

prosigue, «lo asombroso es para los griegos lo simple, insignificante, el propio ser. […] Lo así 

entendido como des-comunal no es, en relación con lo familiar, la excepción, sino lo ‘más 

natural’ en el sentido en el que los griegos pensaban la ‘naturaleza’, es decir, la φύσις.»48
 

Como resulta perspicuo, Heidegger intenta impugnar la tentación “excepcionalista”. “Lo 

extraordinario”, entonces, habita “lo ordinario” y viceversa.49 Ante este atolladero, sin 

embargo, la posición de Heidegger muestra una ambivalencia irreductible que penetra su 

confrontación con todo exceso.50 Por ello es necesario interrogar: ¿pudo Heidegger limitar 

su “fascinación por lo extraordinario”? ¿No debemos extraer lecciones de su errancia? 

Questions ouvertes. Paris: Osiris, 1988, pp. 173-88; fistetti, F.: Heidegger e l’utopia della polis, 
pp. 25-37; VolPi, F.: “Heidegger et la romanité philosophique” en Revue de métaphysique et de 
morale 31, 2001/3, pp. 287-300; sPAnos, W.: “Heidegger’s Parmenides: Greek Modernity and the 
Classical Legacy” en Journal of Modern Greek Studies 19, Nº 1, mayo, 2001, pp. 89-115; y rossi, 
L.: “La política en su sentido más alto: Los supuestos políticos y metodológicos de la interpretación 
heideggeriana de Hölderlin”, pp. 120-123; rossi, L.: “Hölderlin como clave secreta de la nación 
alemana”, en rocHA, A.: En torno a Heidegger. Barranquilla: Ediciones UniNorte, 2008, pp. 376-
377. Respecto de la fascinación de Heidegger por Grecia, Heinrich Petzet planteó que «quien mire 
los títulos de las lecciones en Marburgo y Friburgo entre 1923 y 1944, podrá tener una idea acerca 
del significado que el diálogo con los pensadores griegos ha tenido para Heidegger.» Petzet, H.: Auf 
einem Stern zugehen: Begegnungen und Gespräche mit Martin Heidegger. 1929-1976. Frankfurt 
am Main: Frankfurter Societäts-Druckerei, 1983, p. 169. Ver también: PöGGeler, O.: Der Denkweg 
Martin Heideggers, pp. 195-206.

47 Un reconocido estudioso de la obra heideggeriana supo alguna vez afirmar: «Bergson ha 
escrito que todo gran filósofo medita sobre un único e inextinguible pensamiento y pasa toda su 
vida tratando de expresarlo: Et c’est pourquoi il a parlé toute sa vie.» sHeeHAn, T.: “Introduction: 
Heidegger, the Project and the Fulfillment”, p. vii. En el caso de Heidegger, ese pensamiento 
inextinguible resultó un ajuste de cuentas con lo “extraordinario”. 

48 HeideGGer, M.: Parmenides, pp. 150-151.

49 De acuerdo a Theodore Kisiel, incluso el Dasein, una de las nociones centrales dentro 
del pensamiento heideggeriano, «expresa la alucinante simplicidad de la situación humana, 
articulándose en una gama de revelaciones que van desde lo más rutinario y común (commonplace) 
hasta el extraordinario (extraordinary) y poco común (uncommon) choque de auto-reconocimiento 
en el cual uno es tomado por sorpresa por todo lo que significa estar aquí.» kisiel, T.: “Towards 
the Topology of Dasein”, p. 97. (Énfasis en el original). Una inflexión similar es ostensible en un 
pasaje de la obra de Heidegger crucial respecto de lo que en este texto se propone. Téngase a bien, 
entonces, ver: HeideGGer, M.: Parmenides, p. 156. A la vez, conviene recordar, Heidegger sugiere 
que «experimentar lo más próximo es lo más dificultoso.» Heidegger, M.: Parmenides, p. 201.

50 La noción de “ambivalencia” debe mucho a Le change Heidegger. Du Fantastique en Philosophie. 
En esta obra, Catherine Malabou estudia la presencia de cambios (Wandeln), transformaciones 
(Wandlungen), y metamorfosis (Verwandlungen) en  la letra heideggeriana. MAlABou, C.: Le Change 
Heidegger. Du Fantastique en Philosophie. París: Éditions Léo Scheer, 2004.



120 

FACUNDO VEGA

VARIACIONES EXCEPCIONALISTAS: HEIDEGGER, LO POLÍTICO, HOY. 

¿Existen modos de aproximarse a lo inefable? ¿No fue precisamente Heidegger uno de 

los pensadores que buscó mostrar la inefabilidad de lo inefable? Tal inefabilidad, por 

cierto, resuena en sus asunciones respecto de la noción de πoλις y en su afrenta respecto 

del “elogio de lo político”. Es precisamente esta consideración teórica la que brilla por 

su ausencia en las filosofías contemporáneas que, al invocar el “recentramiento de lo 

político”, anulan el misterio que anida en la vida en común.51

La repetición del apotegma que señala que lo-político-es-siempre-ya-la-exaltación-del-

conflicto-y-de-la-contingencia, pues, aparece como un mantra que, de modo paradójico, 

debilita el arcano de la política: sic transit gloria mundi. Difícilmente, como se ha mostrado, 

Heidegger pueda resultar un precursor de este tipo de maniobra y las certidumbres que 

trae aparejada. La vida en común, quizás por fortuna, hace que el arcano de la política 

no sea una materia inexpugnable a la espera de ser desentrañada, sino un lazo que se 

muestra en la superficie de las cosas: la política supone la co-pertenencia de momentos 

“ordinarios” y “extraordinarios”, remisos a su aprehensión por el binarismo presente en la 

distinción entre “la política” y “lo político”. Reiner Schürmann, uno de los más originales 

intérpretes de la filosofía heideggeriana, fue consciente de la trampa “excepcionalista” 

y del entrelazamiento en distinta dirección que esta intervención busca poner a la luz. 

Por ello, bajo la influencia del pensamiento de Heidegger, sugirió que la ficción de un 

fundamento estabilizador último no puede sostener lo común, que se ve atravesado por 

la plurificación del principio.52 Probablemente Heidegger no alcanzó a expresar este matiz, 

que las tendencias que elogian “lo político” sencillamente desconocen.

En suma, es sin dudas cierto que las consideraciones heideggerianas frente al “elogio de 

lo político” expresan un gesto ambivalente. De hecho, su radicalismo filosófico53, su deseo 

51 Me dedico con detalle a este asunto en “Can the Common Dwell in an Exceptional Act? The 
Political Difference and its Discontents” en: VeGA, F., Extraordinary Matters: Politics and Life-in-
Common after Martin Heidegger, (en prensa).

52 scHürMAnn, R.: Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de l’agir; y “Principles Precarious: 
On the Origin of the Political in Heidegger”, pp. 245-256. Ver, también: trAWny, P.: Irrnisfuge. 
Heideggers An-archie. Berlín: Matthes & Seitz, 2014.

53 Para ahondar en la noción de radicalismo (Radikalismus) provista por el filósofo, ver: HeideGGer, 
M.: Überlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941), p. 15. Karl Jaspers percibió este tono del 
pensamiento heideggeriano al sostener que Heidegger procede «como si combinara la seriedad 
de un nihilismo con la mistagogia de un mago.» Jaspers en ott, H.: Martin Heidegger. Unterwegs 
zu seiner Biographie, p. 316. Ver también: derridA, J.: D’un ton apocalyptique adopté naguère en 
philosophie. Paris: Éditions Galilée, 1983. En este sentido, fue sostenido que: «Heidegger ya no 
fue para [Jaspers] el modelo de lo que un filósofo podría ser, sino, por el contrario, un antifilósofo 
demoníaco consumido por fantasías peligrosas.» lillA, M.: The Reckless Mind. Intellectuals in 
Politics. New York: The New York Review of Books, 2001, p. 34. Ver, a la vez: HAllWArd, P.: Badiou a 
Subject to Truth. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2003, pp. 20, 22, 216. La impugnación 



121 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1 

JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.07 pp. 103-121

de quebrar el imperio de “lo ordinario”, su búsqueda de lo grandioso, tuvo como efecto 

consecutivo la condena de “la normalidad de la vida normal”. Sin embargo, la intervención 

heideggeriana puede ser leída como una invitación que refiere a las capacidades de 

olvidar y recordar el exceso. El interrogante sobre el modo de instituir la vida en común 

planteado al inicio de este texto, entonces, adquiere un tono diferente. Su re-comienzo 

nos lleva a preguntar: ¿qué debemos olvidar y qué debemos recordar para vivir en común 

una vez que la fe en el fundamento trascendente que solía ordenar los lazos políticos cayó 

en desgracia? Un examen crítico de la “fascinación por lo extraordinario”, por fin, puede 

ayudarnos a lidiar con el enigma de la vida en común sin sucumbir ante la totalización 

de “lo político”. Sólo podremos intentar salir airosos de este brete filosófico-político si 

aceptamos que “lo ordinario” y “lo extraordinario” no se anulan entre sí. 54 Y es en la 

reinscripción política de esta torsión donde reposa el enigma: 

todo es diferente de como tú piensas, de como yo pienso, 

la bandera aún flamea, 

los pequeños secretos todavía permanecen,

arrojan todavía sombras, de eso 

vives tú, vivo yo, vivimos.55
 

de la idea de considerar a Heidegger como un antifilósofo, aún cuando excede el horizonte mentado 
por Jaspers, es evidente en: Bosteels, B.: “Radical Antiphilosophy” en Filozofski vestnik XXIX, Nº2, 
2008, pp. 155-187, pp. 160, 167-168.  

54 Véase, por caso: HAAr, M.: “The Enigma of Everydayness”, en sAllis, J.: Reading Heidegger. 
Commemorations. Bloomington: Indiana University Press, 1993, pp. 20-28. Me he expresado sobre 
el asunto en: VeGA, F. et al.: “¿Lo político habita sólo en la excepción?” en Revista Argentina de 
Ciencia Política 13-14, Buenos Aires, Eudeba, 2011, pp. 187-203.

55 celAn, P.: Gesammelte Werke in fünf Bänden, (Beda Allemann y Stefan Reichert ed.), Band 1. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1986, p. 284.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Reseñas





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

125 

AÑO 2 NÚMERO 1: JULIO DE 2015. e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2015.i01.08

[pp. 125-128]

HEIDEGGER, M. (2013): Seminarios de Zollikon - Protocolos-
diálogos-cartas (Ed. M. Boss). México: Herder. 450 pp. Trad. 
Ángel Xolocotzi Yáñez. 

Alba Ramírez Guijarro

Universidad Autónoma de Madrid

¿Lo constatado científicamente es lo único objetivo? ¿Todo lo demás es subjetivo? ¿Han 

visto los físicos alguna vez la realidad? ¿El principio del fundamento es un principio del 

pensar o del ser? ¿Está el cuerpo en el yo o está el yo en el cuerpo? ¿Ser humano es 

ser únicamente un ente natural? ¿Lo que es el ser humano aparece regido por una ley? 

¿Siempre es ahora? ¿Se puede captar el ser del tiempo con la comprensión usual del ser 

en el sentido de presente? Este volumen consta de tres bloques -Seminarios de Zollikon, 

Diálogos con Medard Boss y De las cartas a Medard Boss- precedidos de una nota de 

Ángel Xolocotzi y de un prólogo de Marianne Boss-Linsmayer y otro de Medard Boss, 

volumen en el que se plantean y responden este tipo de preguntas. La edición, que 

cuenta con índice analítico, índice onomástico y tabla de materias, recoge textos orales 

y escritos de Heidegger a raíz de su relación con Medard Boss entre los años cincuenta y 

setenta. La relevancia del libro radica tanto en el contenido variado y explicativo, útil para 

la comprensión de la obra de Heidegger, como en el estilo sencillo, propio del formato 

de los textos recopilados, que muestra la versatilidad lingüística de Heidegger y ayuda a 

caracterizar al filósofo mediante el contexto académico y social. 

Los seminarios de Zollikon se desarrollan por preferencia de Heidegger en la casa 

de Boss, aunque habían comenzado en el 59 en la clínica de la Universidad de Zúrich. 

Durante los primeros años, Heidegger diferencia entre fenómenos ónticos y fenómenos 



126 

ALBA RAMÍREZ GUIJARRO
RESEÑA: HEIDEGGER, M. (2013): SEMINARIOS DE ZOLLIKON. MÉXICO: HERDER, 450 PP. TRAD. Á. XOLOCOTZI YÁÑEZ

ontológicos para explicitar cómo la evidencia óntica se halla vinculada a la percepción 

mientras que la evidencia ontológica nombra el existir de lo percibido. Heidegger insiste 

en que toda prueba es un fundamento pero no todo fundamento necesita una prueba, 

realiza una contraposición entre Aristóteles y Planck, y explica la diferencia entre certeza 

apodíctica y certeza condicionada, entre existencia empírica y fáctica, y entre ratio esendi 

y cognoscendi. Años después, expone que la ciencia dispone de la naturaleza para calcular, 

predeterminar y aprovechar, y que la causalidad domina el pensar moderno desde Newton 

y Galilei. Como impera la creencia de que la única verdad objetiva es la ciencia, Heidegger 

invita a pensar el ser. Su insistencia en que toda ciencia natural particular descansa en el 

efecto y en que su finalidad es el dominio de la naturaleza recuerda, por ejemplo, a textos 

de los años treinta como  “El origen de la obra de arte” y “La época de la imagen del 

mundo”, recogidos hoy en Caminos de bosque. Heidegger analiza que la naturaleza para la 

ciencia natural moderna conduce a la ciencia como legalidad de los fenómenos, que a su 

vez se fundamentan en un supuesto de relación ontológica y no en un fundamento lógico. 

Posteriormente, mediante una interacción directa y continuada con los asistentes a 

sus seminarios, reflexiona sobre la percepción del espacio que rodea a los objetos y  que 

les confiere lugar, y piensa en cómo el ser humano percibe ese espacio que rodea a los 

objetos pero no percibe el espacio mismo, lo que le lleva a hacer un paralelismo  entre 

el espacio y el tiempo: del mismo modo que todo espacio limitado está en un espacio 

mayor, un determinado lapso de tiempo lo está en otro mayor. Dejando al margen el 

movimiento y la presencia, pensando el espacio como espacio y el tiempo como tiempo, 

el no-ser del tiempo es futuro y pasado. La pregunta que se plantea es si estar-en-el-

tiempo, cuyo �en� no se interpreta en un sentido espacial, funda el tener-tiempo. En este 

sentido, como los seminarios se realizan para psiquiatras, en ellos se analizan fragmentos 

de historiales clínicos de esquizofrénicos para matizar que esas vivencias no tienen nada 

que ver con el problema del tiempo. Yendo a la esencia, Heidegger se aleja de la ciencia 

porque considera que el concepto de tiempo de la física no es adecuado para discutir 

la relación del ser humano existente con el tiempo: Einstein no trata qué es el tiempo, 

sino cómo puede ser medido en el sentido de uno-tras-otro de ahoras. Heidegger explica 

que el ser humano existe como tal y su Dasein dura mientras el tiempo codetermina 

esencialmente su existencia. Se trata de prescindir del modo de representar científico-

natural y de adentrarse en lo fenomenológico: tener tiempo no indica posesión o 

pertenencia, señala copertenencia,  tener tiempo es estar a la espera, presentar y retener, 

su triple temporalizar de la estancia en ese “ser-con-y-para-los-otros”. A lo largo de todo 

el libro se encuentran contadas y distintas explicaciones, reflexiones y comentarios 

que el propio Heidegger realizó sobre Ser y tiempo y sobre el Dasein: “En Ser y tiempo, 



127 

DIFFERENZ. AÑO 2, NÚMERO 1: 
JULIO DE 2015. E-ISSN 2386-4877 - DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2015.I01.08 pp. 125-128

intenté mostrar los caracteres específicos del Dasein qua Dasein, en contraposición a los 

caracteres de ser de lo que no es Dasein, por ejemplo, la naturaleza, y por eso los llamé 

existenciarios. La analítica del Dasein en cuanto existenciaria es, hablando formalmente, 

una especie de ontología. En cuanto es aquella ontología que prepara la pregunta 

fundamental por el ser en cuanto ser, es una ontología fundamental. A partir de aquí se 

torna claro, nuevamente, qué mala interpretación ocurre cuando se entiende Ser y tiempo 

como una antropología”(p. 196).  “Dasein = el ser absorbido por aquello hacia lo cual yo 

me comporto, ser absorbido con referencia a lo presente, ser absorbido por lo que a mí 

actualmente me concierne. Un insertar-se en lo que a mí me concierne” (p. 244). “Ser y 

tiempo sólo puede significar que ya no hay un problema de la subjetividad. Solamente 

cuando uno se da cuenta de esto, ha reconocido el alcance de la analítica del Dasein” (p. 

280). “Desde que apareció Ser y tiempo en 1927 he tenido que tolerar tanta tontería y 

superficialidad, que en este respecto ya estoy endurecido” (p. 349).

Por otra parte, Heidegger pregunta sobre la caracterización y el énfasis del fenómeno 

del cuerpo y sobre la determinación de la psicosomática como ciencia, diferencia entre 

soma y psique, y repite su crítica no a la ciencia sino a la falta de meditación del método 

y de su relación consigo misma. Explica que el corporar del cuerpo se determina a partir 

del modo de su ser y que está determinado por el ser-humano en el sentido de la estancia 

extática en medio del ente despejado. También resulta pertinente y relevante la distinción 

que hace entre el ser humano y el animal, la cual radica en el decir del ser humano en 

cuanto dejar ver al ente en cuanto ente, algo que Heidegger ya había tratado en detalle 

en Los conceptos fundamentales de la metafísica. ¿Qué supone que desde Descartes 

la objetividad sea una determinada modificación de la presencia de las cosas en la 

que lo dado no se da a partir de sí, sino como lo que se contrapone el sujeto de forma 

objetivada? Tras el levantamiento del ser humano a sujeto y la objetivación científico-

natural del mundo, el problema del cuerpo es el problema del método porque que algo 

sea es determinado de acuerdo con el criterio de la evidencia matemática y, sin embargo, 

no ha de olvidarse ni el pensar del modo de acceso al ente ni su determinación por el 

modo de ser del respectivo ente. 

Durante las conversaciones de Heidegger con Medard Boss se produce mayor 

presencia de referencias a la psiquiatría, y de hecho Heidegger analiza la historia de la 

vida psicoanalítica como una cadena causal naturalista al tiempo que hace alusión a los 

historiales de pacientes con alucinaciones, parálisis histéricas o perturbaciones neuróticas. 

Heidegger propone una mayor amplitud a la hora de concebir la multiplicidad de modos de 

presencia y hace apreciaciones puntuales sobre algunos modos de presencia: lo ausente 

puede estar más presente que lo presente; el estado alucinatorio no ha de examinarse 



128 

ALBA RAMÍREZ GUIJARRO
RESEÑA: HEIDEGGER, M. (2013): SEMINARIOS DE ZOLLIKON. MÉXICO: HERDER, 450 PP. TRAD. Á. XOLOCOTZI YÁÑEZ

como real o irreal sino desde una indagación del carácter de la relación con el mundo. Más 

adelante, trata los conceptos de representación, percepción, introyección, proyección, 

transferencia, test proyectivo, afectos, terapia y olvido. Por poner ejemplos, explica cómo 

es la percepción del otro y cómo los conceptos de empatía y proyección presuponen 

el tener comprensión del otro. También recalca que el poder-ser es precisamente la 

esencia del Dasein extático y que la disposición afectiva o temple anímico es el carácter 

fundamental del Dasein y pertenece a todo comportamiento. Vuelve a recordar que 

el científico actual es preso de las representaciones sujeto-objeto, lo que le lleva a 

la imposibilidad de comprender el olvido, y analiza el olvido tanto como privación del 

recuerdo de algo como privación del retener. 

Cuando Medard Boss le pide a Heidegger que describa fenomenológicamente las 

interpretaciones de la teoría psicoanalítica, Heidegger explica que en la representación 

psicológica común del yo no está la referencia al mundo, y que ha de realizarse el 

despejamiento del ser porque el fenómeno es la esencia de lo que se muestra: el 

Dasein y la comprensión del ser son inmediatamente experienciables. Tras numerosas 

alusiones a Binswanger, Szilasi, Uexkül, Häfner y Blankenburg, además de su observación 

de la metapsicología de Freud como traslado de la filosofía neokantiana al ser humano, 

Heidegger propone pensar la comprensión de ser como la determinación fundamental 

del Dasein, el ser como re-ferencia (acontecimiento apropiador). Es durante los últimos 

años de estos diálogos cuando pretende explicar el surgimiento de un estado patológico 

y cuando explicita que explicar presupone la aclaración de la esencia y que comprobar 

es el fundamento que las ciencias presuponen como principio,  pero cuyo accesibilidad 

lleva implícita la calculabilidad y el efecto que desde la psicología supone un intento 

fallido cuyo error es la objetivización del ser humano, cuando su esencia no se halla en 

su mensurabilidad sino en su quididad, condición de posibilidad y referencia al mundo. 

Por último, las cartas de esta edición dejan constancia del contexto de aquella época: 

Heidegger critica las interpretaciones que se hacían de Ser y tiempo y sobre todo las falsas 

conclusiones del «hacer-pre-sente», menciona la pereza y la falta de pensamiento de la 

juventud, incapaz de leer y reflexionar sobre un capítulo de Aristóteles, y asegura que los 

griegos son los únicos grandes maestros del pensar y que el simple ver de los fenómenos 

no puede ser abandonado. Al margen de los acuerdos de conferencias, eventos, viajes y 

recomendaciones que se hallan en estas cartas, resulta significativo centrar la atención en 

el fin de la filosofía que Heidegger menciona, en la tarea del pensar a la que invita, y en 

el progresivo aumento de sus ocupaciones, centradas en sus días en la cabaña y en sus 

lecturas y reflexiones sobre Nietzsche.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Política Editorial y Evaluación / Editorial Policy and Evaluation

1. Periodicidad

La secuencia de la publicación es anual (julio), alternando números monográficos (en 

los que predomina temas específicos de la obra de Heidegger) y números misceláneos, 

que brindan al lector un panorama representativo del rumbo de las investigaciones sobre 

Heidegger en Europa y América. La revista dedica, así mismo, amplia atención al examen y 

crítica de las novedades bibliográficas en torno a la figura y la obra de Heidegger, así como 

a la creación filosófica y la publicación de elencos bibliográficos especializados.

2. Secciones

La revista tiene las siguientes secciones:

–Artículos de investigación (Estudios)

–Artículos de información especializada (Notas)

–Informes (Sobre congresos, seminarios, etc.)

–Debates (Discusiones de tesis entre dos o más autores relacionadas con las derivas de 

Heidegger)

–Textos de Heidegger (Traducciones)

–Reseñas de libros

–Estudios bibliográficos

–Creación filosófica

–Noticias y comentarios

3. Lenguas de edición

Las lenguas en que se aceptan originales, edita colaboraciones y mantiene correspondencia 

son español, portugués, inglés, francés, italiano y alemán.



4. Política Open Access

Differenz sigue una política de difusión de sus contenidos a partir de Creative Commons 

Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional License.

Differenz pretende conferir la mayor difusión posible a todo trabajo de suficiente 

calidad, publicado en cualquier medio de difusión más limitada. De esta manera quedan 

integrados en un diálogo científico universal abierto investigadores e instituciones que de 

otra manera quedarían marginadas.

5. Evaluación de originales

Todas las secciones son evaluadas, es decir, el comité editorial decide inicialmente si  el 

artículo es apropiado para la revista. En el caso de los artículos de investigación (Estudios) 

si no se rechaza, el comité editorial elige revisores expertos en la materia tratada en el 

artículo. Y, entonces, el artículo sigue un proceso de evaluación más exhaustivo que se 

desarrolla del siguiente modo:

5.1. Evaluación por pares

La revisión de cada artículo será realizada por dos revisores expertos que aconsejarán 

sobre su publicación.

5.2. Evaluación ciega

Para asegurar la transparencia, los revisores no se conocen entre sí ni tampoco conocen 

la identidad del autor evaluado.

5.3. Declaración de privacidad

Los nombres y direcciones de correo-e introducidos en esta revista se usarán 

exclusivamente para los fines declarados por esta revista y no estarán disponibles para 

ningún otro propósito u otra persona.

5.4. Evaluadores externos

Más del 80% de los evaluadores son externos a la revista y a la Universidad de Sevilla, 

son profesores doctores pertenecientes a instituciones internacionales de investigación, 

además de todos aquellos autores que han publicado más de dos artículos en la revista y 

poseen el título de licenciado o doctor en la especialidad. Si lo desean, los autores podrán 

proponer evaluadores externos expertos en la materia. Al final de cada año se publicará 

una lista con los revisores del número editado.



5.5. Criterios de evaluación

Se valorará el interés del tema; la profundidad e innovación en su tratamiento; el 

conocimiento del estado de la cuestión; el diálogo con la bibliografía más relevante y 

actualizada; la unidad, claridad, coherencia, equidad y rigor de la argumentación; la 

adecuación del título, del resumen y de las palabras clave; la extensión proporcionada del 

texto y de las notas; y la elegancia formal y literaria.

5.6. Aceptación o rechazo tras la evaluación

Tras la revisión de los expertos, el comité editorial decide si aceptar sin más el artículo, 

pedirle al autor que haga las modificaciones recomendadas por los revisores, pedirle al 

autor una profunda revisión del artículo o rechazar la publicación.

Normas de publicación / Standards Publication

1. Información a aportar

Los autores deberán enviar a differenz@us.es sus artículos, en la primera página del texto 

deben incluirse el nombre completo del autor, y la siguiente información en su idioma 

original y en inglés sobre los artículos: el título, un resumen de 100 palabras como máximo 

y unas 5 palabras clave separadas por punto y coma. Deberán aportar también un breve 

currículum, con su afiliación y datos de contacto.

2. Originalidad

Todos los escritos que se envíen para su publicación en Differenz, tanto artículos, como 

notas, reseñas, traducciones, etc., deben ser completamente inéditos. Mientras están en 

proceso de evaluación o de edición no deberán remitirse a ninguna otra publicación. Una 

vez hayan sido publicados, los autores podrán utilizar sus textos con total libertad, citando 

siempre su publicación original en Differenz. Muy excepcionalmente, y si los revisores 

lo consideran oportuno, se podrán publicar artículos ya publicados en otras revistas de 

escasa difusión, especificándolo en cada caso.

3. No identificación de citas propias

Para facilitar su revisión anónima, el autor debe eliminar toda referencia en el artículo a 

otras obras y artículos escritos por él mismo —tanto en el cuerpo como en las notas—, 

o hacerlo de forma que no revele su propia autoría. También deberá omitir la mención a 

reconocimientos de su participación en proyectos financiados y otros agradecimientos.



4. Formato de las publicaciones

4.1. El formato del trabajo será en folio DIN A 4, en letra Calibri cuerpo 12, con interlineado 

sencillo 1.2 y con un margen amplio de 3 cm.

4.2. Los artículos (Estudios) tendrán una extensión máxima de entre 6.000 a 8.000 

palabras (entre 15 y 20 páginas). Los Debates y Notas tendrán una extensión máxima de 

4.000 palabras (entre 5 y 10 páginas). Traducciones críticas o materiales de investigación 

y los estudios bibliográficos hasta 8.000 palabras (entre 10 y 20 páginas). El recuento de 

palabras deberá indicarse al final del texto.

4.3. No podemos garantizar que no haya problemas con signos especiales (griegos, 

hebreos, lógicos, matemáticos). Recomendamos restringirlos al máximo, y en todo 

caso, enviar los originales en los que aparezca un cierto número de ellos procesados en 

Microsoft Office y no en otro tipo de procesador de texto.

4.4. Los subtítulos han de estar numerados secuencialmente, así: 1. 2. 3., etc. Los títulos 

de posteriores subdivisiones deben seguir una ordenación numérica, así: 1.1.; 1.2 ; 1.3, 

etc. Por ejemplo:

1. Comentarios de Heidegger a Aristóteles

1.1 Comentario al cocepto de «physis»

4.5. Las reseñas bibliográficas deben tener un máximo de 1.800 palabras.

–Salvo casos excepcionales, no se aceptarán reseñas de libros con más de cinco años de 

antigüedad. Las obras recensionadas han de ser primeras ediciones, o bien reediciones 

con modificaciones sustantivas.

–Para evitar conflictos de intereses, es preferible que no estén escritas por personas 

cercanas al autor del libro recensionado o que hayan colaborado en su edición o diseño. 

El autor de un libro recensionado no debe tener ascendiente profesional sobre el autor de 

la reseña, como es el caso de un director de tesis.

5. Notas al pie, citas y referencias bibliograficas

5.1. Notas al pie y citas

Las notas a pie de página han de ser concisas. Las citas en el cuerpo del texto también 

serán breves, y han de ir entrecomilladas: «así». Si superan las tres líneas, deberán ir 

en párrafo aparte y no deben llevar sangría (que se aplicará cuando sea compuesto 

tipográficamente). Además, para introducir un término explicativo dentro de una cita 



se usarán corchetes, como en el siguiente ejemplo: «La vinculación de ésta [situación 

especial] al fin del agente...».

Pueden usarse referencias abreviadas en los siguientes casos:

 -Cuando de un mismo autor se cite una sola obra, se abreviará su título así: Heidegger, 

M.: op. cit., p. 108.

 -Si de un mismo autor hay que citar más de una obra, se reiterará el título de forma 

abreviada; por ejemplo: Heidegger, M.: El concepto cit., p.15; Freud, S.:, Obra cit., vol. 

4/1, p. 95.

 -Puede utilizarse “Ibídem, p. [número de página]” cuando se repita una misma referencia 

consecutivamente. Y también se utilizará “Ídem” cuando se cite consecutivamente la 

misma obra y en la misma página.

–En la reseñas, si es preciso incluir alguna cita diferente a la del libro que se está reseñando, 

se hará en el cuerpo del texto, entre paréntesis, siguiendo las directrices para referencias 

abreviadas que se indicará en el punto 5.2. Si la cita es del libro que se está reseñando, 

basta con incluir el número de página, así: (p. 63), o (pp. 63-64).

5.2. Referencias bibliográficas

Las utilizadas para la elaboración de los artículos o reseñas deberán presentarse en un 

listado final, con el siguiente formato:

Artículo de revista

Vigo, A.: “Prioridad ontológica y prioridad lógica en la doctrina aristotélica de la sustancia” 

en Philosophica 13, 1990, pp. 17-51.

Libro

Zubiri, X.: Cinco lecciones de filosofía. Madrid: Ed. Alianza, 1980 p. 18.

Los textos de Platón, Aristóteles, Kant, Wittgenstein y otros similares se citarán conforme 

al uso habitual y no indicando el número de página:

Platón: Fedro, 227d.

Sección o capítulo de libro

Price, D.: “A general theory of bibliometric and other cumulative advantage processes» en 

griffith, B. C.: Key paper information science. New York: Knowledge Industry Publications, 

1980, pp. 177-191.



Documento electrónico

Se debe indicar, ya sea la fecha de publicación o la de su más reciente actualización; si 

ninguna de éstas puede ser determinada, entonces se debe indicar la fecha de búsqueda. 

La dirección URL debe proveer suficiente información para recuperar el documento.

Morin, E. [en línea]: “La epistemología de la complejidad”, en Gazeta de Antropología 20 

(2004) (trad. José L. Solana), www.ugr.es/~pwlac/ G20_02Edgar_Morin.html [Consultado: 

26/12/2006].

5.3. El apellido del autor, como se puede comprobar en los ejemplos, debe ir en letra 

redonda, sólo la inicial en mayúscula.

6. Agenda de publicación

Proceso de publicación

6.1. En un plazo habitual de dos meses y medio, el Comité Editorial comunicará la 

aceptación o rechazo de un artículo, junto con las observaciones o sugerencias emitidas 

por los evaluadores. La publicación de los trabajos será en el mes de julio y se informará 

de ello a los autores correspondientes.

6.2. Los autores de artículos en vía de publicación recibirán la prueba del texto tras ser 

compuesto tipográficamente, para su inmediata corrección (máximo dos semanas de 

plazo). Una vez publicado, podrán adquirir separata electrónica de su artículo en la web 

(http://institucional.us.es/differenz) en formato pdf.

La recepción de artículos está abierta todo el año. El Número se cierra el 30 de abril. 

La maquetación y corrección ortotipográfica se realiza en los meses de mayo y junio. 

La colocación en la web se realiza la segunda quincena del mes de julio. Todo ello para 

cumplir, siempre, la periodicidad indicada en tiempo y forma.

Si en un caso excepcional, por causas ajenas a Differenz, ésta se viese obligada a la 

modificación o retraso en el plazo de la publicación de los artículos seleccionados, a un 

número posterior, se le comunicaría a cada autor para que confirmasen su aprobación o, 

en caso contrario, dispusiesen del artículo para presentarlo a otras revistas.

7. En caso de error

Los editores no se responsabilizan de los errores que se hayan podido deslizar por no 

haber seguido estas instrucciones. En caso de tropezar con dificultades de desciframiento, 

interpretación, formato, etc., requerirán al autor a través del e-mail para que envíe un 

nuevo archivo, y si en el término de una semana no lo reciben, entenderán que renuncia 

a la publicación del trabajo. 8. Número en preparación / Next Journal



Se invita a enviar originales a la dirección de la Revista. Junto al texto, que deberá atenerse 

a las Normas de publicación, y un breve currículum del autor o autores. Los originales 

recibidos serán informados por dos especialistas externos que aconsejarán sobre su 

publicación o no y, en su caso, propondrán a los autores las modificaciones que estimen 

necesarias. Fecha límite de entrega de los trabajos: 30 de abril.

Cómo citar la revista / How to cite the journal

Con el objeto de despejar cualquier duda que ocasiona la referencia bibliográfica en 

Internet proponemos una serie de recomendaciones y usos para citar a nuestra revista. 

Nos basamos para esta normativa en:

1.- Norma ISO 690-2 

2.- eStiVill, A. y C. urbano. “Cómo citar recursos electrónicos”, Information World, edición 

en español, Vol. 6, num. 9 (septiembre, 1997), pp. 16-26

Para realizar una referencia bilbiográfica de esta publicación en su totalidad, suponiendo 

que consultamos la revista el 20 de julio de 2014, el modo correcto es: 

Differenz, Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas. 

[en línea]. Disponible en internet. http://institucional.us.es/differenz [Consulta: 20 de 

julio de 2014]. ISSN 2386-4877.

Si deseamos citar un artículo de esta publicación o cualquier otra contribución, deben 

tener en cuenta que los archivos PDF (Acrobat Reader) cuentan con un indicador de 

páginas ajeno a la paginación que la revista otorga a su publicación. El modo correcto es:

orDóÑeZ garcÍa, José. “Presentación a Semblantes” [en línea]. Differenz, Revista 

internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas, número 0 

(julio 2011).  http://http://institucional.us.es/differenz/numero0/ordonez.pdf, pp. 1-2 

[Consulta: 20 de julio de 2012]. ISSN 2386-4877.

Contacto / Contact

Differenz, Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas.

Dpto. Estética e Historia de la Filosofía. Facultad de Filosofía (Univ. Sevilla)

C/ Camilo José Cela, s/n - 41018 Sevilla (Spain)

Tlf.: 00-34-954557788      e-Mail: differenz@us.es     




