
 

Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

Grupo de Investigación Filosofía Aplicada: Sujeto, Sufrimiento, Sociedad (HUM-018)
Archivo Heidegger de Sevilla (Delegación de Meßkircher Martin-Heidegger-Stiftung)

Editorial Universidad de Sevilla

AÑO 13 NÚMERO 12: 2026

ISSN: 2695-9011  e-ISSN: 2386-4877



Editor:
Grupo de Investigación Filosofía Aplicada: Sujeto, Sufrimiento, Sociedad (HUM-018)
Archivo Heidegger de Sevilla (Delegación de Meßkircher Martin-Heidegger-Stiftung)
Editorial de la Universidad de Sevilla

Edición a cargo de:
José Ordóñez García y Fernando Gilabert Bello

Del Dossier Hermenéutica: tradición, debates y nuevas perspectivas: Gastón G. Beraldi y 

Vanesa Gourhand

Redacción, administración, secretaría e intercambio:
Archivo Heidegger de Sevilla
Facultad de Filosofía - Universidad de Sevilla
C/ Camilo José Cela, s/n
41018 Sevilla (España)
e-mail: differenz@us.es

© De los autores

Diseño y maquetación edición impresa y digital: Fernando Gilabert y Juan Antonio 
Rodríguez Vázquez

Depósito Legal: SE-1288-2020.
ISNN: 2695-9011
e-ISSN: 2386-4877
Nº DOI: http://dx.doi.org/10.12795/Differenz
OJS: https://revistascientificas.us.es/Differenz

Indexación
Differenz se encuentra indexada y catalogada en CIRC, CITEFACTOR, DIALNET, DOAJ, 
ERIHPLUS, LATINDEX, MIAR,  y continua con el proceso de inclusión en la más importantes 
y prestigiosas bases de datos, así como su inclusión en índices de impacto.

Los editores y miembros de los comités de la presente publicación no se hacen responsables 
de las opiniones vertidas por los autores de los trabajos publicados en este número.

Differenz. Revista Internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 
gracias a Centro de Estudios Heideggerianos tiene licencia Creative Commons 
Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional License. Creado a partir 
de la obra en http://institucional.us.es/differenz.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Consejo de Redacción / Editorial Board

Director: 
Ordóñez García, José (Universidad de Sevilla)

Editor: 
Gilabert, Fernando (Universidad de Valladolid)

Vocales (Vowels):
Bąk, Agata J. (Universidad Nacional de Educación a Distancia)
Castaño Sánchez, Diego (Universidad de Sevilla)
Gourhand, Vanesa (Universidad Nacional de Educación a Distancia)
Mingo Rodríguez, Alicia María de (Universidad de Sevilla)
Pedraza Hinojosa, Patrizia (Universidad Complutense de Madrid)
Portillo Palma, Fabián (Universidad de Sevilla)
Romero Martín, Francisco (Universidad Nacional de Educación a Distancia)
Romero Pérez, Rosalía (Universidad de Sevilla)
Santamaria Santiago, Manuel (Universidad de Granada)
Ucha Serrano, José Luis (Universidad de Sevilla)

Estudiantes en prácticas
Nicolás Devesa López (Universidad de Valladolid)
Guillermo Esteban de Prado (Universidad de Valladolid)
Mario Saldaña Turrado (Universidad de Valladolid)

Comité Científico / Scientific Committee
Adrián Escudero, Jesús (Universitat Autònoma de Barcelona)
Antón Pacheco, José Antonio (Universidad de Sevilla)
Bayón Torres, Manuel E. (Universidad de Sevilla)
Borges-Duarte, Irene (Universidade de Évora)
Bravo Delorme, Cristián A. de (Universidad de Córdoba)
Breeur, Roland (Katholieke Universiteit te Leuven)
Brencio, Francesca (University of Birmingham)
Castro Caeiro, Antonio (Universidade Nova de Lisboa)
Chillón Lorenzo, José Manuel (Universidad de Valladolid)
Denker, Alfred (The European Centre for Heidegger Studies)
Fabris, Adriano (Università di Pisa)
Gabás Pallás, Raúl (Universitat Autònoma de Barcelona)



Gander, Hans-Helmut (Albert-Ludwigs-Universität Freiburg)
González Galván, Humberto (Universidad Autónoma de la Baja California Sur)
Grijalba Uche, Miguel (Universidad Isabel I)
Macera Garfía, Francisco A. (Universidad de Sevilla)
Maldonado, Rebeca (Universidad Nacional Autónoma de México)
Mantas España, Pedro (Universidad de Córdoba)
Marramao, Giacomo (Università degli Studi Roma Tre)
Millán Campuzano, Marco A. (Universidad Autónoma Metropólitana de México)
Moreno Márquez, César (Universidad de Sevilla)
Mujica, Hugo (Ensayista y poeta. Argentina)
Oñate Zubia, Teresa (Universidad Nacional de Educación a Distancia)
Rodríguez García, Ramón (Universidad Complutense de Madrid)
Rodríguez Ribas, José Ángel (Universidad de Wales)
Rodríguez Suárez, Luisa Paz (Universidad de Zaragoza)
Rojas Jiménez, Alejandro (Universidad de Málaga)
Sáez Rueda, Luis (Universidad de Granada)
Segura Peraita, Carmen (Universidad Complutense de Madrid)
Trawny, Peter (Bergische Universität Wuppertal)
Vigo, Alejandro G. (Universidad de los Andes)
Xolocotzi, Ángel (Benemerita Universidad Autónoma de Puebla)
Zaborowski, Holger (Universität Erfurt)



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Nº 12, 2026/1

Índice/Table of Contents

Dossier: Hermenéutica: tradición, debates y nuevas perspectivas. 

Monográfico de la Red IberoAmericana de Hermenéutica [RIAH].

Dossier: Hermeneutics: Tradition, Debates and New Perspectives. 

Special Issue of Red IberoAmericana de Hermenéutica [RIAH].

Presentación de Hermenéutica: tradición, debates y nuevas perspectivas.

Foreword to Hermeneutics: Tradition, Debates and New Perspectives.

Vanesa Gourhand..............................................................................................................11

O reconhecimento mútuo no projeto filosófico de Paul Ricoeur: Ação e 

compromisso numa amplitude política.

Mutual Recognition in Paul Ricoeur’s Philosophical Project: Action and 

Compromise in a Political Context.

Thalyta Cristine Arrais Furtado Araújo de Oliveira.............................................................17

La metafísica de la luz y su hermenéutica: en torno a la recepción del 

Neoplatonismo en la obra de Hans-Georg Gadamer.

The metaphysics of light and its hermeneutics: around the reception of 

Neoplatonism in Hans-Georg Gadamer life´s works.

Jorge Benito Torres............................................................................................................35

La atrofia orgánica. Un estudio sobre los modos de ser del organismo desde 

la biohermenéutica.

Organic atrophy. A study on the modes of being of the organism from 

biohermeneutics.

Leandro Catoggio...............................................................................................................53



John D. Caputo y Gianni Vattimo: Diálogos hermenéuticos en torno al Cristianismo.

John D. Caputo and Gianni Vattimo: Hermeneutical Dialogues on Christianity.

Cicero Cunha Bezerra.........................................................................................................69

La crítica de Husserl al psicologismo y su impacto en la noción heideggeriana 

de verdad.

Husserl’s Critique of Psychologism and Its Impact on the Heideggerian Notion 

of Truth.

Sara Escobar Carrio............................................................................................................79

Interpretación jurídica y tradición: articulación entre la hermenéutica 

filosófica de Gadamer y la teoría hermenéutica de Kaufmann.

Legal Interpretation and Tradition: Articulation between Gadamer’s 

Philosophical Hermeneutics and Kaufmann’s Hermeneutic Theory.

Juan Manuel Hernández Aguilar........................................................................................87

Más allá de la hermenéutica: un estudio comparativo entre Oscar Wilde y 

Roland Barthes.

Beyond hermeneutics: a comparative study between Oscar Wilde and 

Roland Barthes.

Alejandro Mardones de la Fuente....................................................................................109

O compreender-se no jogo da arte: a participação no simbólico  festejar artístico 

à luz da hermenêutica filosófica de Gadamer.

Understanding Oneself in the Play of Art: Participation in Symbolic Artistic 

Celebration in Light of Gadamer’s Philosophical Hermeneutics.

Pedro de Oliveira ............................................................................................................131

Hermenêutica. Por uma filosofía sem texto.

Hermeneutics. Towards a Philosophy without Text.

Aluizio Oliveira de Souza y José Vanderlei Carneiro..........................................................147

Facticidad hermenéutica y excentricidad: Ortega con y contra Heidegger.

Hermeneutic Facticity and Ex-centricity: Ortega with and against Heidegger.

Guillermo Sáez Jiménez-Casquet.....................................................................................163



Hermenêutica e filosofia prática: a questão filosófica da formação humana.

Hermeneutics and Practical Philosophy: The Philosophical Question of 

Human Formation.

Rosana Silva de Moura.....................................................................................................177

Las dimensiones de la cosa (die Sache) en la filosofía hermenéutica.

The Dimensions of the Thing (die Sache) in Hermeneutic Philosophy.

Erika Whitney...................................................................................................................193

Estudios

La existencia, la muerte y el mundo en la coyuntura de Ser y tiempo.

Existence, Death and the World at the Juncture of Being and Time.

Cristina García Santos......................................................................................................211

Platón, Heidegger y los fundamentos metafísicos de las matemáticas y la poesía.

Plato, Heidegger and the Metaphysical Foundations of Mathematics and Poetry.

Toma Gruica.....................................................................................................................225

Reseñas

Belgrano, Mateo (2023). El oasis del arte en la filosofía de Martin Heidegger. 

Buenos Aires: SB, 256 pp. 

Esteban Raúl Cardone......................................................................................................249

Vidal Calatayud, José (2024). El Nietzsche francés: Georges Bataille. Rigor 

y urgencia de lo imposible (Hilos de Ariadna II). Madrid: Dykinson, 461 pp. 

Miguel Fernández Nicasio...............................................................................................253

Sobre la revista...............................................................................................................259





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Dossier 

Hermenéutica: tradición, debates y nuevas 
perspectivas 

Monográfico de la Red IberoAmericana de 
Hermenéutica [RIAH]





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

11 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.01 [pp. 11-15]

Presentación del Dossier Hermenéutica: tradición, debates y 
nuevas perspectivas [Red IberoAmericana de Hermenéutica]

Foreword to Dossier: Hermeneutics: Tradition, Debates and 
New Perspectives [Red IberoAmericana de Hermenéutica]

Vanesa Gourhand

Universidad Nacional de Educación a Distancia - Red IberoAmericana de Hermenéutica

Esta publicación se enmarca dentro del programa de aportaciones y comunicaciones a la 

sociedad de la Red IberoAmericana de Hermenéutica, recogiendo algunos de los escritos 

que se fraguaron en los debates, reflexiones y diálogos que se generaron en el Primer 

Congreso Internacional de la Red IberoAmericana de Hermenéutica: La hermenéutica: 

tradición, debates y nuevas perspectivas celebrado presencialmente los días 5 y 6 de 

marzo del 2025 en la Universidad de Buenos Aires y en la Universidad Nacional de San 

Martín (Argentina), y de manera remota los días 7, 14, 21 y 28 del mismo mes; en él 

participaron un total de ciento quince expositores de diferentes universidades europeas 

y latinoamericanas. En este primer congreso internacional se buscó, ante todo, fundar y, 

por tanto, conformar ese espacio necesario para el debate y la reflexión filosófica sobre 

las investigaciones hermenéuticas que se llevan a cabo en Iberoamérica, ocasionando 

de este modo un encuentro e intercambio académico entre docentes e investigadores 

dedicados al estudio de esta corriente de pensamiento, con el objetivo central de difundir 

y poner de relieve el rol de la hermenéutica en la actualidad y su potencialidad para dar 

cuenta de la realidad.



12 

VANESA GOURHAND
/NTZKDh��/MN �> DKNK'Z�&/�K >� H�ZD�N�hT/��: TZ�D/�/MN, D���T�^ z Nh�s�^ P�Z^P��T/s�^ ΊZ/�H΋

La Red IberoAmericana de Hermenéutica (RIAH) nace a partir de la propuesta de la 

Dra. Luisa Paz Rodríguez Suárez (Universidad de Zaragoza) y del Dr. Gastón G. Beraldi 

(Universidad de Buenos Aires). Ambos, movidos por la inquietud ante la escasa proyección 

de la filosofía hermenéutica en los países iberoamericanos, convocaron a otros filósofos 

y filósofas con el fin de discutir juntos la posibilidad de constituir una red que facilitara 

el encuentro entre docentes e investigadores, tanto especialistas como interesados en 

los estudios hermenéuticos. Esta iniciativa buscaba dar forma a un entramado relacional 

que no solo promoviera el diálogo y la discusión filosófica, sino que, a la vez, hiciera 

posible un intercambio académico sostenido. A esta primera convocatoria asistieron 

Adrián Bertorello (Universidad de Buenos Aires, Universidad Nacional de San Martín y 

CONICET), Andrés F. Contreras (Universidad de Antioquia), Cecilia Monteagudo (Pontificia 

Universidad Católica del Perú), Luis Sáez Rueda (Universidad de Granada), Patricio Mena 

Malet (Universidad de la Frontera) y Stefano Santasilia (Universidad Autónoma de San 

Luis Potosí).

A partir de este primer encuentro, se acordó trabajar en la constitución de una red 

interdisciplinar en el marco de la filosofía hermenéutica, entendida no únicamente 

como un espacio de coordinación institucional, sino como un ámbito de articulación 

teórica-práctica capaz de acoger las diversas perspectivas que confluyen en los distintos 

contextos nacionales y sociales. Este propósito supone, a su vez, el reconocimiento de 

un suelo compartido desde el cual dicho diálogo pueda desplegarse: la koiné del habla 

hispanoamericana y portuguesa. Hacer filosofía desde estas lenguas implica asumir una 

raíz común que, lejos de homogeneizar las diferencias, las sostiene y las cobija en su 

despliegue plural. En este sentido, la lengua misma opera como una forma de resistencia, 

no frente a algo, sino como aquello que soporta, resguarda y mantiene abierto el espacio 

del debate y del diálogo. Desde allí se hace posible una reflexión filosófica situada, atenta 

tanto al significado de la hermenéutica como a la experiencia viva del pensar en coyunturas 

sociales, políticas y religiosas concretas, es decir, en experiencias vitales que se elaboran 

en diálogo con la comunidad y con las preguntas propias del quehacer filosófico.

A finales del año 2023 este grupo de filósofos/as dio comienzo a la organización del 

Primer Congreso Internacional de la RIAH, que se pensó desde su inicio como un encuentro 

fundacional de la red con el gran desafío de conformar un tejido vivo de colaboración y 

formación crítica en hermenéutica filosófica. 

Es, pues, en este marco fundacional en el que se gestan los trabajos que hoy 

presentamos en este número especial de la revista Differenz, con la clara intención de 

poner en juego uno de los propósitos centrales de esta Red: difundir las investigaciones y 

producciones hermenéuticas del espacio iberoamericano a nivel mundial.



13 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK ϭϮ͕ ϮϬϮϲͬϭ͘ I^^N ϮϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ EͳI^^N Ϯϯϴϲͳϰϴϳϳ͘ DKI͗ ϭϬ͘ϭϮϳϵϱͬDI&&EREN�͘ϮϬϮϲ͘ϭϮ͘Ϭϭ͘ ÖÖ͘  ϭϭͳϭϱ

Lo que en ese mes de marzo del 2025 nos interpeló a aquellos que nos dejamos 

seducir por el llamamiento de este grupo de hermeneutas, fue la cuestión misma de la 

hermenéutica como méthodo y disciplina, de este comprehender capaz de percibir el 

originario darse de la vida, de este aprehender dialogal, de este darse sin mediaciones 

con el habla y con la escucha que a tantos y tantas nos convoca en el devenir de la palabra 

en escritura, en la tensión textual en la que esta se muestra en su desboradamiento y 

encauzamiento, palabra devenida en texto que aguarda ser puesta en obra en la lectura. 

Y así se puso en evidencia en los debates que tuvieron lugar en este encuentro inaugural. 

Conversaciones y discusiones en torno a Gadamer, Ricoeur, Vattimo, Heidegger, Ortega, 

Husserl o Barthes, entre otros, y que tan bien plasmados quedan en los artículos que 

conforman este monográfico.

Entre los trabajos que se presentaron para este número especial, el de Thalyta Cristine 

Arrais Furtado Araujo nos muestra la noción de “reconocimiento mutuo” en el proyecto 

filosófico de Paul Ricoeur desde una perspectiva política. Una vida compartida que no 

excluye los conflictos pero que nos obliga a un ejercicio hermenéutico, es decir, de un 

ejercicio de escucha y de dar lugar al otro en su diferencia. En el contrapeso crítico entre 

lucha y paz se tiende a un equilibrio bajo la figura del compromiso mutuo donde la 

mutualidad encuentra su máxima expresión. Una verdadera experiencia hermenéutica de 

la cotidianidad en que se busca trascender los intereses y voluntades particulares a favor 

de una justicia común. 

En el artículo de Jorge Benito Torres se evidencia la profunda reflexión e influencia del 

neoplatonismo en el pensamiento de H.-G. Gadamer; el trabajo de recepción, traducción 

e interpretación de los núcleos de sentido de este movimiento que Gadamer reactualizará 

críticamente en su propia ontología hermenéutica. 

Leandro Catoggio aborda en su artículo la tesis heideggeriana acerca de la diferencia 

antropológica entre la noción de organismo como órgano y como útil, y como estas 

concepciones estructuran el concepto de mundo como medio. Lo que lo lleva a mostrar 

de qué manera la atrofia orgánica es definida desde un modelo de la hermenéutica 

comparativa.

El artículo de Cicero Cunha Bezerra nos trae el saber del filósofo italiano Gianni 

Vattimo, el pensador debolista que propició otro modo de pensar la hermenéutica desde 

la ontología. En este texto el autor pone en diálogo a Vattimo con John D. Caputo por las 

similitudes teóricas en algunas de sus críticas a la tradición metafísica y al cristianismo, 

intentando exponer sus similitudes y diferencias. 



14 

VANESA GOURHAND
/NTZKDh��/MN �> DKNK'Z�&/�K >� H�ZD�N�hT/��: TZ�D/�/MN, D���T�^ z Nh�s�^ P�Z^P��T/s�^ ΊZ/�H΋

Sara Escobar Carrio, por su parte, se atreve a plantear la crítica que Husserl realiza al 

psicologismo y cómo esta influye en la concepción heideggeriana de la verdad, poniendo 

la atención en la problemática de una noción de verdad no judicativa, vinculada a la 

objetividad y la intencionalidad. La autora intenta mostrar cómo esta puesta en cuestión 

influye en Heidegger y en su posterior caracterización de la verdad como desvelamiento.

En el artículo de Juan Manuel Hernández Aguilar leemos la necesidad de la 

hermenéutica en los estudios jurídicos. De la mano de A. Kaufmann y H.-G. Gadamer 

atendemos a la pregunta de cómo interpretar con justicia un texto legal en las democracias 

contemporáneas, desde una interpretación creativa, situada y dialogante. 

Con el trabajo de Alejandro Mardones de la Fuente vemos relucir el método 

hermenéutico trascendiendo a la hermeneútica clásica desde las voces de Oscar Wilde y 

Roland Barthes. Un método que nos permite “ver el objeto como en realidad no es”, tal 

como nos enseña Wilde, un trabajo de lectura donde la crítica y la interpretación lograda 

deviene en una nueva obra. La propia recreación es una puesta en obra que toma como 

materia orgánica la obra original que se deconstruye y reconstruye en la interpretación 

recreativa. Un trabajo escritural que el autor logra plasmar en diálogo con Roland Barthes, 

quien le ayuda a mostrar la apertura necesaria del texto escrito y la necesidad de un lector 

jugado y autónomo. 

Pedro de Oliveira, por su parte, expone los conceptos de juego, fiesta y símbolo en 

la obra filosófica de Gadamer como modos de ser del arte, y reflexiona sobre los retos 

ontológicos del acontecimiento del arte y su carácter declarativo, al presentir que es en la 

experiencia estética donde se evoca un conocimiento o saber amplio y necesario para la 

comprensión de la realidad histórica del ser. 

Un artículo escrito a dos voces, la de Aluizio Oliveira de Souza y José Vanderlei que nos 

señalan el lugar controvertido que ocupa la producción de textos escritos en los estudios 

de filosofía, en particular en la coyuntura política y cultural de las universidades públicas 

de Brasil. Para ello realizan un estudio de algunas obras de tres filósofos fundamentales 

en el campo de la hermenéutica, Ortega, Gadamer y Ricoeur, para así proponer otras 

posibilidades comunicativas que van más allá de la concepción del texto como norma de 

fijación de conocimientos. 

El artículo de Guillermo Sáez Jiménez-Casquet pone en diálogo la idea de vida en Ortega 

y Heidegger, pero destacando e intentando mostrar cómo la noción central y diferencial 

de “excentricidad» en el pensamiento de la razón vital de Ortega es crucial para poder 

comprender y, por tanto, dar cuenta, del carácter de proyecto de la vida humana o del 

ser del ser humano; este estar inmersos, ser-ahí, en un mundo siempre interpretable y 



15 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK ϭϮ͕ ϮϬϮϲͬϭ͘ I^^N ϮϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ EͳI^^N Ϯϯϴϲͳϰϴϳϳ͘ DKI͗ ϭϬ͘ϭϮϳϵϱͬDI&&EREN�͘ϮϬϮϲ͘ϭϮ͘Ϭϭ͘ ÖÖ͘  ϭϭͳϭϱ

comprensible desde el cual alzamos nuestra propia vida, está condicionado por ciertas 

capacidades, como la excentricidad, que nos permiten percibirnos desde fuera estando 

dentro.

Rosana Silva de Moura, en su artículo, nos señala la importancia de la hermenéutica-

fenomenológica en el ámbito de la educación, atendiendo al legado de Martin Heidegger. 

Lo que se pone en relevancia en este texto es que la educación, desde la irrupción de 

la fenomenología, rompe con la tradición de una educación vinculada a exigencias 

normativas y teleológicas, y pone el foco en la consideración de la situacionalidad del 

ser-ahí, es decir, su temporalización y situación coyuntural inmersos en una vida factual, 

relacional y formativa en consonancia con la historia del ser.

En el artículo de Erika Whitney se exponen las dimensiones de la Cosa (die Sache) en 

la filosofía hermenéutica de H.-G. Gadamer, siendo la cosa misma la que debe orientar 

el modo de acceso a ella. Por tanto, esta no se da como un dato acabado que se puede 

comprender de un solo golpe y para siempre, sino, que se nos da siempre en un horizonte 

de comprensión. Lo que este artículo muestra es la importancia de la hermenéutica como 

modo de interpretación y comprensión de nuestra propia experiencia del mundo, un 

horizonte de sentido desde el cual nos encontramos interpelados.

Los textos que componen este número especial de la revista Differenz son parte de 

una obra mayor que se complementa en otro monográfico publicado en la revista Aoristo. 

International Journal of Phenomenology, Hermeneutics and Metaphysics de la Universidade 

Estadual do Oeste do Paraná (Brasil). Esta doble publicación entre España y Brasil intenta 

plasmar y asentar la vocación iberoamericana de esta red y su clara intención de ocupar 

un lugar relevante en el pensamiento filosófico en lenguas hispanolusoamericanas.

Esperando encontrarlos en el próximo Congreso de la RIAH en 2028, cabe tan solo 

agradecer a todas y todos aquellos que colaboraron con la organización de ese primer 

congreso de la RIAH, y a quienes posibilitaron la publicación de los trabajos que allí se 

presentaron. 





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

17 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.02 [pp. 17-33]

Recibido: 25/10/2025 – Aceptado: 12/12/2025

O reconhecimento mútuo no projeto filosófico de Paul Ricoeur: 
Ação e compromisso numa amplitude política

Mutual Recognition in Paul Ricoeur’s Philosophical Project: 
Action and Compromise in a Political Context

Thalyta Cristine Arrais Furtado Araújo de Oliveira 

Universidade Federal do Piauí

Resumen: Este artigo reflete sobre o reconhecimento mútuo na filosofia de Paul Ricoeur a partir de 
uma amplitude política, desenvolvendo pela via das capacidades e sob o signo da pessoa capaz, a 
disposição a uma vida compartilhada que não exclui os conflitos, mas que convoca a um exercício 
hermenêutico. Partimos da compreensão de que na estrutura ortogonal da política é exigido um 
equilíbrio e um anteparo crítico entre as lutas e os estados de paz. Esse equilíbrio é declarado sob 
a figura do compromisso, onde a mutualidade encontra a sua expressão máxima: reconhece as 
diferenças e o pluralismo e transcende os interesses e vontades particulares em prol de soluções 
justas, mas nunca absolutas.

Abstract: This article reflects on mutual recognition in Paul Ricoeur’s philosophy from a political 
scope, developing through capabilities and under the sign of the capable person, the disposition 
to a shared life that does not exclude conflicts, but calls for a hermeneutic exercise. We start from 
the understanding that in the orthogonal structure of politics a equilibrium and a critical barrier 
between struggles and states of peace are required. This equilibrium is declared under the figure of 
compromise, where mutuality finds its maximum expression: it recognizes differences and pluralism 
and transcends particular interests and desires in favor of fair, but never absolute, solutions.

Palabras clave/Keywords: Ação (Action); Compromisso (Compromise); Paul Ricoeur; Política 
(Politics); Reconhecimento (Recognition)



18 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

1. Introdução

Encarando uma diversidade de pesquisas e diálogos com outros campos das ciências 

sociais e humanas, Paul Ricoeur desenvolve em sua obra Percurso do Reconhecimento 

(2006a) uma investigação muito particular em torno da temática do reconhecimento, 

a partir de uma abordagem semântica, ontológica e sobretudo ética que fundamenta 

a fenomenologia da pessoa capaz1, onde a ipseidade se encontra no centro, e a ação 

humana é tomada, neste último movimento não apenas pela sua voluntariedade ou 

involuntariedade, mas a partir de um plano intersubjetivo marcado pela conflitualidade, 

mas também pela construção de um mundo compartilhado.

Essa dimensão da ação em sua antropologia filosófica é o que faz com que Ricoeur 

situe a “relação triangular” (1986) entre ipseidade/alteridade/socialidade que nos leva 

a crer num desenvolvimento de uma tessitura política do reconhecimento mútuo, aliada 

à herança hegeliana da Sittlichkeit e à semântica e pragmática da ação, para sustentar 

o que Johann Michel (2015) chama de uma “hermenêutica ontológica menor”. Assim o 

diálogo com estes autores – o retorno à Hegel e a atualização por Honneth, no último 

estudo do Percurso do Reconhecimento (2006a) –, passa pelo objetivo de refletir, a partir 

de sua fenomenologia hermenêutica, o “estar entre”, sem trair a insubstituibilidade de 

cada, como um reflexo do desejo de viver juntos.

O filósofo francês argumenta que há uma “relação absolutamente primitiva, que está 

na origem do vínculo social, entre a desconfiança da guerra de todos contra todos e a 

benevolência gerada pelo encontro com o outro ser humano, o meu semelhante” (Ricoeur, 

2005: 129, tradução nossa). Por isso, Ricoeur pretende, em certa medida, reverter a 

lógica das lutas por reconhecimento em torno de experiências pacificadas, como aquelas 

experimentadas e de algum modo institucionalizadas em sociedades arcaicas com as 

trocas de dons. 

Neste caminho, propomos uma reflexão sobre o projeto hermenêutico fenomenológico 

de Paul Ricoeur percebendo como os conceitos de agência e de capacidade – o poder 

fazer2 – sustenta e situa concretamente o “eu”, onde a liberdade e autorrealização 

1 O termo apresentado na filosofia ricoeuriana é de “homem capaz”. No entanto, considerando as 
discussões em torno da identidade de gênero na contemporaneidade, percebemos que tomar o 
masculino como gênero genérico gramaticalmente para denotar o humano como um todo, esvazia 
a contextualidade e historicidade que se coloca diante dos usos da língua, o que afeta por conse-
guinte a construção de sentidos e a própria compreensão humana. Por isso mesmo, acompanhando 
a ideia de “língua viva” de Ricoeur (ver A Metáfora Viva, 2000), retomamos este conceito sob a 
forma da “pessoa” que se torna mais adequada - sem, no entanto, ferir o escopo filosófico do autor.

2  O poder fazer em Paul Ricoeur se desdobra em: pode falar, poder narrar, poder agir, imputar-se, 
prometer e lembrar (Ricoeur, 2006a).



19 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

depende das relações intersubjetivas, dentro da compreensão de mundo compartilhado, 

que mobiliza sentidos, identidades e sentimentos de pertença. Assim, mesmo diante 

de toda a negatividade ou negação gerada pela dominação, opressão, marginalização e 

submissão que afeta a subjetividade, estes fenômenos não aniquilam o sujeito: ao opor-

se à negação, os agentes sugerem novos horizontes e espaços de conflito, mas também 

de negociações em torno de suas pautas.

Neste quadro onde a conflitualidade, a qualidade do vínculo social e do reconhecimento 

numa expressão pública na formação de uma comunidade política são questões sobre 

as quais a filosofia de Ricoeur orbita, ainda é necessário refletir sobre a dinâmica social 

que nos empurra para um ciclo de demandas insatisfeitas à medida que em sociedades 

plurais as exigências por reconhecimento aumentam diante de necessidades cada vez 

mais específicas.

Por isso, buscamos na figura do compromisso o caminho para atender a mutualidade 

enxertada no cerne do reconhecimento – para tratar numa linguagem ricoeuriana –, que 

pretende equilibrar as demandas e exigências de retribuição, suspendendo a ameaça 

do outro e conjugando uma gramática em que as relações se estruturam em “nós”. O 

reconhecimento situaria assim as pessoas em relação a todas as outras enquanto o 

compromisso seria a nossa capacidade de atualizar nossas posições e ações diante de um 

mundo diverso, dinâmico e plural, em um processo aberto e contínuo onde as decisões 

podem ser negociadas e renegociadas, o que é puramente hermenêutico. 

2. O caráter da ação: a pessoa capaz entre a conflitualidade e a mutualidade

Ao se aproximar de uma sociologia da ação, em especial, de um paradigma do dom, em 

diálogo com Marcel Mauss e Marcel Hénaff, Paul Ricoeur (2006a) argumenta que se o 

conflito, sob o signo do reconhecimento, tem o poder de inaugurar eventos necessários 

para marcar nossa existência, as relações sociais também podem ser fundamentadas pela 

trocas simbólicas de dons, contra o interesse instrumental, em uma atitude ética, moral 

e política que reconhece o ser em sua humanidade plena, como meu semelhante e que 

possa aspirar um “viver juntos”.

Este argumento contrapõe fundamentalmente a teoria mítica hobbesiana que 

fundamenta a ideia da guerra de todos contra todos (no sentido mais primitivo em busca 

de sobrevivência), mas que foi institucionalizado como uma parte estrutural da natureza 

humana e hoje se desdobra em humilhações, desprezos e violências morais, físicas e 

psíquicas. Ricoeur se ampara na filosofia hegeliana e nos argumentos de Axel Honneth 

para demonstrar a importância da dimensão contraditória e dialética da natureza 



20 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

propriamente humana, sem deixar de perceber que o vínculo humano se orienta pelo 

reconhecimento mútuo.

O filósofo francês sustenta que o reconhecimento sob a figura da mutualidade oferece, 

especialmente ao pensamento político, algo diferente de um contratualismo liberal, da 

liberdade em nome de uma segurança e bem-estar, mas que está enraizada na própria 

capacidade humana de agir. Isso não representa que a vida coletiva não necessite de 

convenções, no entanto, o poder político, bem como sua autoridade e legitimidade estão 

pautados no pleno reconhecimento de cada pessoa como ser livre e capaz. 

Paul Ricoeur ilumina diante de uma hermenêutica do si, que as demandas e exigências que 

se oferecem no mundo prático, necessitam de uma abordagem que dê conta da pluralidade 

de forças, diálogos e ordens que se relacionam entre o eu e o outro. Daí que o conflito 

humano, fruto da falibilidade e fragilidade da pessoa, que se revela pela tensionalidade 

provocada entre a finitude (“estado de existir”) e a infinitude (“ato de existir”), seja pela 

desproporção entre o caráter finito dos bens e as necessidades humanas (infindáveis) e os 

meios para a sua satisfação, nunca está fora do horizonte das relações intersubjetivas.

Esses pressupostos devem ser encarados porque no centro de todo o debate sobre o 

reconhecimento continuam implicadas o estatuto ontológico da pessoa ricoeuriana – este 

cogito ferido (cogito brisée)3 – que se coloca às vistas das dinâmicas temporais, sociais e 

históricas, marcada pela sua ação e passividade e que demanda por reconhecimento. Por 

isso, Paul Ricoeur se mantém atento ao embaraço provocado pelo negativo, em que a 

ideia de mutualidade “entre protagonistas da troca” parece impossível de ser alcançada.

O desconhecimento da dissimetria originária é a primeira sombra do negativo nas 

relações de reconhecimento porque pode levar à “armadilha da união fusional” (Ricoeur, 

2006a: 272). Por isso, torna-se necessária uma pré-compreensão mais originária do 

poder de nos assegurar enquanto um “eu”, e com o outro, contemplamos a face da 

passividade de quem depende do outro e não está sozinho. É o que explicita no Percurso 

do Reconhecimento, essa passagem do “ verbo ‘reconhecer’ de seu uso na voz ativa para 

seu uso na voz passiva” (Ricoeur, 2006a: 10). 

É nesse “entre” que está a plena significação da experiência humana, revelando o 

“caráter insubstituível de cada um dos parceiros da troca; um não é o outro” (Ricoeur, 

2006a: 272) e explorando um compromisso prático diante da veemência ontológica, de 

realização do si, por meio da noção de capacidade – que nos projeta e nos afeta –, porque 

é por meio desta que se constitui um acesso fundamental ao estar-no-mundo.

3 Ricoeur defende a expressão cogito ferido para evitar os extremos do cogito cartesiano e do cogito 
quebrado nietzschiano. Em O Si-mesmo como outro (1991), este debate está melhor esclarecido.



21 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

Se na modernidade essa conexão fundamental entre o reconhecimento e o conflito se 

revela como uma dinâmica fundamental para o avanço ou retrocesso da própria humanidade, 

ela carece de uma interpretação menos simplista entre “positiva” ou “negativa” (Bertram 

& Celikates, 2015) para se concentrar numa instância que vincula o conflito a uma noção 

generativa. Nesse caminho é que Paul Ricoeur argumenta que essa conflitualidade pode 

gerar para além das lutas, relações sociais, éticas e políticas compassivas e pacíficas.

Neste caminho, Ricoeur se apoia na sociologia de Luc Boltanski (2000) para definir os 

estados de paz, um mundo que se revela para além das disputas violentas, que escapa às 

regras de equivalência, mas que não deixa de encarar que o reconhecimento mútuo, por 

vezes, envolve um certo tipo de demanda e deixa implícito um certo tipo de exigência. 

Por isso, Ricoeur está consciente de que “esta mutualidade não ocorre espontaneamente; 

esta é a razão pela qual é demandada; e esta demanda não é isenta de conflito e luta” 

(Ricoeur, 2005: 126).

Ainda, assim, diante de qualquer contexto de dominação, aquele que tenta se libertar 

pela luta, o faz diante de uma motivação moral válida, mas com o objetivo de inaugurar 

uma reciprocidade “positiva” pautada na benevolência e principalmente na esperança de 

reconhecimento pleno de suas capacidades. Inverter a polaridade (Scott-Bauman, 2013) 

é o que movimenta a interpretação do conflito e do confronto provocado por um certo 

mal-estar pessoal diante da liberdade de ser e agir para a integração e a criação.

A oposição que Ricoeur parece apontar sobre este ponto é que a resposta dada à 

negação também pode ser patológica: entre a méprise (equívoco) e o mépris (desprezo)4 – 

e as figuras que delas decorrem, como a humilhação, a negligência e a depreciação – podem 

ser apontados como “resposta” a agressividade e o ressentimento, que se encontram sob 

a figura da vingança e da violência. Isto sugere que as práticas de reconhecimento ou 

de negação são justificadas e legitimadas em uma aparente neutralidade do ponto de 

vista de moral, mas que empurram o problema do reconhecimento para um problema de 

sentido, um problema hermenêutico.

Assim, o que está no centro das expectativas de reconhecimento? São muitas as 

demandas que se diversificam e se desdobram de forma bem generalista num contexto 

4 Ricoeur sublinha que na língua francesa mépris e méprise possuem uma “inesperada vizinhança 
lexical”. Ambas atuam no negativo a partir de contextos específicos. Ele diz: “No temor do erro, a 
méprise (o equívoco) tem de ser evitada, e tem de ser primeiramente descoberta e denunciada. É 
somente a posteriori que a méprise se revela como parte interessada na busca da verdade. Com o 
mépris (desprezo), a incorporação do negativo à conquista do reconhecimento é inteira. Ousar-se-ia 
aqui falar do trabalho do desconhecimento na conquista do reconhecimento. É nessa implicação do 
desconhecimento no reconhecimento que se organiza a expressão de luta pelo reconhecimento: a 
conflitualidade é sua alma” (Ricoeur, 2006a: 269).



22 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

social – capacidades, gêneros, direitos, filiações culturais, políticas, religiosas – onde não 

é possível alcançar objetivamente uma resposta. Mas de certo, a filosofia ricoeuriana 

pressupõe que esta conflitualidade não deve ser encarada como “um infortúnio, mas 

alguma coisa de estrutural em uma sociedade onde a diversidade de projetos não cessa 

de se amplificar e, para tornar possível a convivência, é cada vez mais urgente uma regra 

de jogo” (Ricoeur, 2017: 47).

Por isso, a antropologia filosófica de Ricoeur, que faz a ligação entre a “pessoa falível” 

e a “pessoa capaz”, se faz necessária. O filósofo francês demonstra que em toda a medida, 

o caráter da ação (agente-passividade), das capacidades, portanto, da pessoa como 

centralidade e, na nossa perspectiva, como instância política por excelência. Assim, este 

sujeito que aparece no escopo reflexivo de uma “hermenêutica do si”, já está implicado num 

tipo de reconhecimento mais originário, um reconhecimento de poderes e responsabilidades 

que conformam a pré-compreensão dessa “pessoa capaz” sob a figura do “eu posso”. 

Assim, essa “pessoa capaz” lançada num mundo político repleto de expectativas, 

compromissos e exigências históricas e de uma potencial ameaça de destruição, se coloca 

em Ricoeur a partir do seu verdadeiro sentido de reconhecimento, um sentido ético que 

dá legitimidade às relações. Essa pessoa é “mais que um corpo biológico, sociológico ou 

psicológico; mais que um temperamento, um caráter, uma mentalidade, um objeto de 

ciência e muito mais que um indivíduo” (Kunnath, 2009: 41).

Deste modo, não se trata de superar o negativo implicado na dimensão conflituosa 

da experiência humana, mas atravessá-lo em busca de um exercício crítico que encara o 

conflito como uma condição de conquista do “si” enquanto unidade de vida (uma unidade 

ontologicamente fragmentada pela dialética entre idem-ipse), entre as capacidades 

imaginativas e poéticas de si e a realização de uma experiência vivida e reconhecida. É, pois, 

a partir do que falta, de um certo desequilíbrio entre minhas vontades, capacidades e limites 

que encontramos a pessoa enquanto tarefa, humanidade, enquanto seres finitos, desejosos e 

políticos. Assim como é a capacidade de agir das pessoas que está em jogo e que movimenta, 

dinamiza, atualiza e constitui o desejo de atestação e todas as relações de reconhecimento.

Como aponta Ricoeur em Morale, éthique et politique (1993: 6), “uma reflexão sobre o 

homem capaz parece-me constituir o prefácio antropológico exigido pela filosofia política”, 

porque é esse sujeito livre, autônomo e frágil que introduz a reciprocidade como fundamento 

da relação do eu-outro e se reflete na exigência de reconhecimento: essa relação entre 

atividade e passividade que depende do reconhecer e do ser reconhecido. Nesse sentido, 

qualquer contato com a alteridade nos expõe à ambivalência das relações expressa pelo 

cuidado ou violência, aceitação ou exclusão, reconhecimento ou não reconhecimento.



23 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

3. A pessoa capaz à prova do político

No cerne da fenomenologia da “pessoa capaz” de Paul Ricoeur, primeiro há que se 

considerar que as capacidades merecem duas abordagens: as capacidades básicas – que 

se desdobram em capacidade de falar, agir, narrar, imputar-se, lembrar e prometer – e 

as capacidades sociais, aquelas que são frutos da “conjunção entre a validade universal 

da norma e a singularidade das pessoas” (Ricoeur, 2006a: 212). Em termos gerais, essas 

capacidades situam o “quem” das ações que transformam o ambiente físico e social e 

permitem que alguém seja responsabilizado por suas atitudes e escolhas

Somente uma antropologia que abra espaço para noções como ‘capacidade de agir’, 
‘disposição para agir’, ‘desenvolvimento e realização’ pode explicar como essas 
capacidades que corretamente consideramos dignas de respeito só podem florescer 
em sociedades com uma determinada forma, de modo que seu desenvolvimento não é 
possível em nenhuma ou em todas as sociedades políticas (Ricoeur, 1989: 35).

“Ser capaz” corresponde à dimensão antropológica do sujeito ricoeuriano que não 

é ensimesmado e nem destituído de si, mas um sujeito reflexivo que se autoexamina, 

reflete e compreende-se ao passo que dá significado às coisas do mundo. Ser capaz “de” é 

o que dinamiza as formas de existência diante dos aspectos biológicos, sociais e culturais 

(as tradições) e políticos (as estruturas de poder hegemônicas) e abre espaço para atos de 

resistência e de justificação. 

Por isso, como predicativo, ele expressa uma dimensão autorreferencial e quase 

reivindicação enquanto ser agente, mas que só pode ser assegurado numa dimensão 

política e confirmado por outrem, uma conjunção que o coloca no limiar do “poder 

realizar”, do “poder ser”. Dito de outro modo, corresponde ao “poder ser capaz”. Assim, 

“ser capaz de ingressar numa ordem simbólica é ser capaz de ingressar numa ordem 

do reconhecimento, de se inserir em um nós que distribui e compartilha os traços de 

autoridade da ordem simbólica” (Ricoeur, 2008: 98). 

Essa conexão que se desenvolve diz respeito não apenas aos direitos civis, políticos 

e/ou econômicos – a liberdade de circulação, direito de propriedade, participação em 

espaços públicos, acesso a bens básicos –, mas sobretudo a busca por estima social. O 

reconhecimento expresso no plano social é atravessado por diferentes ordens de mediação 

social o que resulta no estabelecimento de distintos papéis sociais e consequentemente 

de distintas formas de estima social.

Aqui abre-se espaço para o diálogo em torno da justiça social, compreendida para além de 

sistemas de distribuição e do desenvolvimento das capacidades. Mas antes que avancemos neste 

ponto, precisamos estabelecer junto com Ricoeur um fio condutor que estabeleça um vínculo 

claro entre a capacidade e o direito. Isso porque, podendo ser tomados de forma separadas, 



24 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

reunir essas concepções heterogêneas é o que fundamenta uma teoria do reconhecimento no 

filósofo francês. Encontramos então em Capabilities and Rights (2006b) uma resposta:

O melhor candidato para este empreendimento de integração é, a meu ver, o do 
reconhecimento, entendido como um processo dinâmico que conecta uma pluralidade 
de pontos de vista como etapas distintivas de um mesmo desenvolvimento (Ricoeur, 
2006b: 17. Tradução nossa).

O sujeito de direito nasce então da articulação entre capacidades e realizações, e é 

por meio da mediação institucional que o sujeito, todo e qualquer um, pode realizar-

se. No cerne desta discussão está a capacidade de imputar a si uma responsabilidade, 

uma capacidade primária porque “funda o sujeito de direito, dando-lhe uma identidade 

pessoal e coletiva” (Ballet, Mahieu, 2009: 307, tradução nossa). Talvez a hipótese mais 

evidente, nesse contexto de aproximação entre capacidades, reconhecimento e direitos, 

seja o estatuto jurídico, mas queremos evidenciar aqui seu valor político.

Por isso, Ricoeur amplia o debate em Percurso do Reconhecimento (2006a) ao 

dialogar com o economista Amartya Sen, percebendo que é numa dimensão política e 

social que as capacidades individuais são asseguradas, que tem como guia a expressão 

“direitos a certas capacidades” (Ricoeur, 2006a: 156). As dissimetrias provenientes das 

relações sociopolíticas são colocadas em termos de objetificação dos sujeitos (construção 

de estereótipos), desigualdades de oportunidades e ainda de distribuição de poder. Como 

aponta o filósofo em O Justo: “numerosíssimas pessoas não são desprovidas de potência, 

mas privadas de potência” (Ricoeur, 2008: 85).

O conceito de agência em Amartya Sen pode ser melhor esclarecido pelo seu conceito 

dualista de pessoa na dimensão ética (Sen, 1987) que o tensiona com o conceito de bem-

estar. A pessoa pode ser percebida primeiramente em termos de sua capacidade de 

estabelecer compromissos e metas, seja individualmente ou coletivamente. O segundo, 

diz respeito à possibilidade da pessoa ser definida em termos de suas realizações, sua 

possibilidade de garantir o bem-estar (Sen, 1987)5.

O que esta discussão em torno das capabilidades revelam é que, em certa medida, o 

reconhecimento se dá de forma indireta quando a livre agência fonte de reconhecimento 

direto da própria humanidade se traduz pelo valor de uma ação. Reconhecer direitos na 

5 Amartya Sen diz: “podemos ver a pessoa, em termos de agência, reconhecendo e respeitando 
sua capacidade de formar metas, compromissos, valores etc., e também podemos ver a pessoa 
em termos de bem-estar, o que também chama atenção. Esta dicotomia perde-se num modelo de 
motivação exclusivamente auto-interessada, em que a ação de uma pessoa deve estar inteiramente 
orientada para o seu próprio bem-estar. A agência de uma pessoa pode muito bem ser orientada 
para considerações não cobertas ou pelo menos não totalmente cobertas pelo seu próprio bem-es-
tar” (Sen, 1987: 41, Tradução nossa).



25 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

perspectiva de Amartya Sen é associado ao reconhecimento social, e é a partir de uma 

“agitação ativa” que se organiza uma defesa para monitorar as violações e garantir esses 

direitos básicos. Essa dimensão do espaço público que se revela é fundamental para 

“avançar no reconhecimento dos direitos humanos, sem a necessidade de ‘legislação 

coercitiva’, como Ricoeur” (Erasmo, 2021: 246).

O fundamento ontológico da capacidade se complementa com à fragilidade contingente 

da capabilidade: ela expõe os contextos de exclusão e marginalização aos quais alguns 

grupos são submetidos, portanto ignorados em suas capacidades, pelos efeitos do político. 

No entanto, os critérios avaliativos que Amartya Sen elabora em torno de uma teoria da 

justiça, não seriam suficientes para avaliar todos os diferentes sistemas que envolvem 

a vida em comunidade – a saber, políticos, econômicos, sociais, etc. Retornaria aí uma 

discussão em torno de equivalências que não correspondem efetividade ao espírito da 

mutualidade que se imprime no reconhecimento ricoeuriano.

Mas essa discussão ajuda a esclarecer a complexidade em que o tema antropológico 

do poder agir se oferece, conduzindo o caminho das capacidades básicas e individuais às 

capacidades sociais e para os direitos em geral, demonstrando que o poder de agir “está 

ligada ao fundo antropológico comum” (Ricoeur, 2006a: 159). O contorno político e da 

justiça social presentes nesse tensionamento entre capacidades e a capabilidades, revela 

que a afirmação do agir humano implica numa perspectiva sobre a liberdade. Isso fica 

claro no texto Fondements de l’éthique (1984):

que todo projeto ético, o projeto de liberdade de cada um de nós, surge em meio 
a uma situação já eticamente marcada; escolhas, preferências, valorizações já 
ocorreram, que se cristalizaram em valores que cada pessoa encontra ao despertar 
para a vida consciente. Toda nova práxis se insere numa práxis coletiva marcada pelas 
sedimentações de trabalhos anteriores organizados pela ação de nossos predecessores 
(Ricoeur, 1984: 65).

Toda essa problemática desenhada no campo ético numa passagem do eu-tu para o eu-

tu-eles, significa que é preciso um espaço para que o “eu”, os “outros” e o “nós” floresçam 

a partir de suas capacidades, valores e decisões. Esse espaço é senão, a política, onde as 

considerações éticas encontram solo. O sentido do reconhecimento político é garantir a 

participação, dar bases para o pleno desenvolvimento das capacidades individuais e sociais 

e permitir uma negociação ininterrupta entre as exigências e demandas particulares e 

aquelas expostas pelo plano social.

Se a ação “implica uma capacidade de fazer que se efetiva no plano interativo como 

poder exercido por um agente, sobre um outro agente” (Ricoeur, 1995: 15), a política não 

pode ser vista apenas a partir de um viés operacional: sua estrutura ortogonal e como 

espaço de realização humana, reforça, redireciona ou mesmo enfraquece o reconhecimento 



26 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

mútuo e o objetivo ético de uma vida boa. É justamente esse entrecruzamento marcado 

pelo poder que o reconhecimento deve ser percebido como eixo determinante nas 

circunstâncias de opressão, dominação e humilhação. Isto recupera a vulnerabilidade do 

sujeito ricoeuriano que não é apenas ontológica, mas um elemento político ao extremo, 

que se escalona de formas distintas no meio social.

O desafio está precisamente em perceber como responder a uma preocupação ética no 

político, quando uma vontade se exerce sobre outra (Ricoeur, 1995) e como este sujeito se 

expressa na mediação política, num exercício contínuo, sempre dependente da posição do outro 

e de uma visada crítica sobre o desenvolvimento das capacidades e o que estas possibilitam.

Assim, se o reconhecimento passa pela noção de sujeito capaz e pelos estratos das 

capacidades, essas não podem ser compreendidas sem levar em conta sua dimensão 

política que direcionam, postulam e mesmo impedem que o sujeito seja capaz de se 

compreender como agente, de ter consciência de sua agência, capaz de desenvolver suas 

ações com autonomia6 e mesmo de designar a si como aquele que age.

4. Reconhecer na amplitude política: o compromisso como fundamento

O liberalismo político e a ideia de uma democracia deliberativa impuseram ao 

reconhecimento um desafio face às discriminações e marginalizações sociais e a necessidade 

de vigilância diante das experiências negativas, sobretudo em sua dimensão política. A 

dualidade se impõe à medida que o enfrentamento à estas fontes de exclusão exigem a 

participação e deliberação pública, em um ambiente que é pré-determinado e ocupado 

por poderes hegemônicos que dessubstancializam a própria ideia de comunidade. Assim, 

a participação na comunidade política e na vida pública depende do reconhecimento de 

cada cidadão e, no fim, da distribuição dos papéis e das oportunidades na sociedade.

Se no caminho ricoeuriano o bem comum é aquilo que concretiza o desejo horizontal 

de viver juntos, diante de uma concepção de pluralidade das perspectivas na sociedade, 

ele não é um dado, mas uma tarefa que implica cotidianamente o agir político de cada 

cidadão em cada comunidade. Por isso, para Ricoeur (2017: 117), só “alcançamos o bem 

comum por meio do compromisso, entre referências fortes, porém rivais”.

Seguindo a sociologia da ação de Boltanski e Thévenot (1991), o compromisso carrega 

em si uma aura crítica que permite criar uma barreira entre o acordo e a violência que 

6 Como bem lembra Ricoeur em O Justo (2008: 80), a autonomia é a “autonomia de um ser frágil, 
vulnerável”. Portanto, a autonomia é também um exercício contínuo que leva em conta as condi-
ções pessoais e as relações sociais.



27 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

requer “negociação” ao tempo que se mantém distante de qualquer tipo de relativismo. 

Sustentamos que o compromisso requer reconhecimento, atuando em espaços onde 

o pluralismo determina, compreende e reconhece as diferenças e a não existência de 

um princípio unificador, mas que se encaminha para a interdependência de papéis. É aí 

também que ele se diferencia do comprometimento:

O comprometimento é uma mistura viciosa de planos e princípios de referência. Não 
há confusão no compromisso como há no comprometimento. No compromisso, todos 
permanecem em seus lugares, ninguém é destituído de sua ordem de justificação 
(Ricoeur, 2017: 116).

Se o compromisso não implica no abandono completo dos interesses em nome de 

acordos práticos, ele também não pode ser definido como barganha numa atitude calculista 

que visa o benefício próprio e um acordo apenas para tentar manter as suas próprias 

preferências e não a cooperação: “para isso, as partes recorrem à troca de promessas e 

ameaças, cuja credibilidade depende, em grande medida, do equilíbrio de poder entre 

elas” (Leydet, 2018, p. 84). Assim, o compromisso não é um acordo para a mediação de 

conflitos em nome de uma vitória pessoal, nem mesmo de interesses desencarnados: 

“envolve concessões mútuas, visando o bem comum e por vezes resultante de uma 

negociação caracterizada pelo respeito mútuo” (Nachi, 2005: 145-146).

Devemos ainda diferenciá-lo do consenso sobreposto de John Rawls (1996) e mesmo 

do consenso discursivo de Habermas (2012; 2000). Embora ambos estejam preocupados 

em como manter uma sociedade justa e equilibrada em meio às diversas posições, opiniões 

e valores e por isso apostem no consenso, é preciso destacar as suas singularidades, em 

especial em comparação à filosofia de Ricoeur. Com Rawls, o consenso gira em torno de uma 

lógica procedimental em busca de mediar razões diferentes em torno de uma concepção 

política de justiça. Já com Habermas, o consenso é alcançado em um processo de deliberação 

racional sustentado no nível linguístico pela argumentação crítica. É a oportunidade dos 

atores sociais provarem a força de seus argumentos em nome de um entendimento mútuo.

Sem adentrarmos, neste momento, nas especificidades dessas contribuições, podemos 

delinear que o consenso repousa sobre uma certa utilidade e de uma contribuição funcional, 

por um lado, e do outro limita as tomadas de decisão à uma racionalidade comunicativa, 

sem a ameaça da coerção, de tal modo que se chega a uma ordem coletiva ideal. Ricoeur, 

no entanto, seguindo Boltanski e Thévenot (1991), argumenta que o conflito é tanto o 

fundamento, quanto a motivação do compromisso, por isso deve permanecer sob o horizonte.

O que o torna complexo é que à medida que questiona a moralidade, a justiça, a 

economia, a política e suas relações, se produz novas questões e demandas. Se para 

Ricoeur (2006a: 216) a estima social e “a formação do horizonte de valores compartilhados” 



28 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

depende deste movimento de justificação singular e contingente dos pontos de conflito 

de cada ordem, a que os interlocutores da sociologia chamaram de “cidades provisórias”, 

o filósofo francês aponta que o compromisso nasce, não nos desacordos possíveis dentro 

de cada “ordem de grandeza”, mas na intersecção destas ordens. 

A definição de uma tipologia dos compromissos desenvolvida por Boltanski e Thévenot 

(1991) é, assim, o ponto de ruptura da tese ricoeuriana. Embora reconheçamos que um 

compromisso estabelecido entre amigos, não é o mesmo que implicado entre os Estados 

e instituições e menos ainda entre organizações internacionais, nossa hipótese diante da 

abordagem de Ricoeur, é de que pensar em formas de compromisso podem simplificar ou 

cristalizar as práticas sociais.

Por isso, no plano fenomenológico-hermenêutico o que interessa a Ricoeur é 

sobretudo como o compromisso pode articular nas relações intersubjetivas, a capacidade 

de ser sensível a valores – de um mundo a outro, de uma grandeza a outra – e oferecer 

a cada “eu” o reconhecimento, ao passo que “oferecem a si mesmos em seu poder de 

agir” (Ricoeur, 2006a: 263). O compromisso como uma capacidade hermenêutica é o que 

“abrirá o acesso privilegiado ao bem comum” (Ricoeur, 2006a: 224) e é sustentada no 

mais puro ato de reconhecimento do outro. 

O compromisso está assim implicado numa dimensão retórica, hermenêutica e poética 

e responde à capacidade criativa, como produto de uma imaginação produtiva, no sentido 

de que o poder do compromisso reside justamente na sua possibilidade de dar espaço 

para que as capacidades mais próprias e aquelas do nível social se articulem e promovam 

algum tipo de sinergia. Não são apenas palavras ditas, são ações realizadas, promessas 

cumpridas em nome de um “em comum”.

Esta concepção de compromisso co-implicada numa teoria do reconhecimento, que 

se baseia na ação justa e responsável, possui as suas singularidades. Como o compromisso 

pode corresponder aos argumentos apresentados até aqui e ser interpretado como o 

gesto inaugural dos estados de paz? Enquanto abertura, no sentido de uma fenomenologia 

hermenêutica, não pode deixar de lado sua viabilidade política que tem como preocupação 

central não causar prejuízos aos diferentes atores. Que tipo de prejuízos deveriam ser 

colocados à prova? Sem dúvidas, um prejuízo à dignidade, à estima.

O compromisso tem em sua substancialidade o livre agir, portanto, não deve ser 

compreendido como uma obrigação – não é deontologicamente orientada, mas no 

sentido aristotélico, como em Arendt, é uma atitude de responsabilidade em torno de 

um projeto comum (Tholen, 2022). Isso não significa que ele esteja alheio aos estatutos 

e contextos de cada momento histórico, mas que não corresponde a um formalismo 



29 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

jurídico. Poderíamos nos questionar se o compromisso não equivaleria em certo ponto 

à própria ideia de justiça a qual Ricoeur desenvolve em certos termos: justa distância, 

mediação de um terceiro e imparcialidade (Ricoeur, 1995).

No limite, o compromisso atua na tripla dimensão do si – compromisso consigo, 

compromisso com o outro e compromisso mútuo – com o cuidado e a vigilância diante da 

ampliação ou redução do desejo do outro diante do meu. Este movimento oferece também 

a possibilidade de escandir as formas de doação de si. Deste encontro de interesses, surge 

um encontro de subjetividades, identidades que devem ser reconhecidas para construir 

soluções em comum para problemas da ordem comum.

Sob o horizonte de uma “ontologia da ação” que leva em conta a pessoa capaz, 

mas também falível, o compromisso expõe a sua face frágil, revogável e provisória, em 

essência, uma promessa que pode ser traída a qualquer momento. Sua fragilidade está 

implicada no paradoxo fundamental da própria fragilidade do bem comum, em busca de 

sua justificação própria e universal. Como aponta Ricoeur (2006a: 224), a contradição 

torna-se maior diante da dúvida “se o bem comum vale como uma pressuposição ou 

como um resultado dos comportamentos de compromisso” (Ricoeur, 2006a: 224). 

É a capacidade de passar de uma grandeza a outra, reconhecendo nisso sua potência 

(Ricoeur, 2006a); é uma posição que se submete à sabedoria fronética, por isso, não é 

uma arbitragem absoluta (Ricoeur, 2006a).

O compromisso corresponde, assim, à uma célula do bom conselho, um intermediário 

da qualidade do vínculo social, que exige o reconhecimento enquanto fenômeno do início 

ao fim: no compromisso, os parceiros se reconhecem mutuamente como agentes capazes 

nesta relação, coordenam e contribuem a partir de um horizonte comum para questões 

singulares. Isso impede que o compromisso recaia no equívoco da vontade pessoal, ou 

do outro, ou ainda de uma ordem transcendente. Eu convoco o outro a quem reconheço 

para que estabeleça um compromisso em prol de objetivo de humanidade, ao passo que 

o outro me responde, indaga ou recusa porque me reconhece, e ambos reconhecem a 

questão posta em si.

Isso implica que se estabelece uma relação iniciada por uma situação conflitante, que 

organiza as assimetrias em um desejo de pluralidade, que envolve uma doação e abertura 

ao outro. Mas o compromisso não atende necessariamente a uma única ordem – o do 

chamado ou da resposta – atende a necessidade de partilha, cuidado, hospitalidade e de 

uma ética de responsabilidade com o outro.

Assim como também não é pura fulguração intempestiva, porque carece de uma 

intencionalidade, e também não se pode supor nele certo utilitarismo político e social, 



30 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

que pode omitir as motivações morais das lutas políticas, o que poderia trair o seu próprio 

fundamento. Como mobilizador ético-político, ele exige a consideração das singularidades 

enquanto se comporta como figura dialógica entre as diferenças, respeitando os princípios 

universais em nome de um comum compartilhado. Não há uma super-regra para a 

resolução de conflitos, mas os conflitos são resolvidos dentro de uma ordem homogênea 

na qual as pessoas se reconhecem. 

Isso não significa que os compromissos não impliquem em risco. A ortogonalidade 

da política (Ricoeur, 1968) pode subsumir esta oportunidade dos atores sociais de 

engajarem-se numa horizontalidade benevolente, em um caráter despótico dos acordos 

oriundos da verticalidade da ação: o lugar da hierarquia, o senso de pertencimento – a 

separação entre o amigo e o estrangeiro. A própria essência do compromisso carrega a 

falta, a traição, por isso, não podemos tomá-lo, assim como a filosofia ricoeuriana nos 

instrui, por uma unilateralidade indivisa do bom.

Assim como o poder, o compromisso corre o risco de ser traído em seu próprio sentido 

por seus usos abusivos: um compromisso pode conduzir a uma distorção entre cessões, 

direitos e vontade o que pode resultar em acordos que não se revelam suficientes para 

a coexistência pacífica ou ainda nutrir uma cadeia de dominação ou de barganhas que 

resulta no abandono das próprias reivindicações e convicções. 

No contexto institucional, o compromisso parece ainda mais complexo: os 

tensionamentos promovidos pelos sistemas tecno-econômicos globais nem sempre são 

expressos em compromissos morais (Picavet, 2021). Por isso, ainda é preciso pensar 

nos limiares políticos que se impõem entre a prática deliberativa, a participação e o 

menosprezo social.

Nas relações políticas, o compromisso não se dá naturalmente, não é óbvio e nem 

mesmo é destinado à sua plena realização, mas ao mesmo tempo, as relações sociais 

dependem dele para estabelecer uma ordem reconhecida por todos, situada entre o 

acordo e a violência que é “o que impede a sociedade de se desintegrar” (Ricoeur, 2017: 

117). Mas não podemos considerar apressadamente o compromisso como uma norma ou 

regra fundamental. Ele é resultado da reflexividade entre as normas e as experiências de 

vida, é uma abertura hermenêutica para as compreensões dos sentidos e abre para uma 

certa manobra e adaptações aos quais dependem as interações sociais e institucionais.

Desta forma, pensar epistemologicamente o problema do reconhecimento, não 

é suficiente: ainda que reconheçamos os outros como seres autoconscientes, livres, 

autônomos e vulneráveis, sua humanidade pode ser colocada à prova diante das 

hierarquias, opressões e conflitos por poder. É justamente na distância que se encontram 



31 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

as expectativas pessoais e aquelas relativas às instituições e necessidade de uma “força” 

que nos conduza e nos coloque diante do outro, que o compromisso surge como uma 

figura forte. 

Há então uma horizontalidade que coloca a humanidade à frente do projeto. O “espírito 

do dom” é revivido e o que surge é uma decisão em comum que suspende a luta. O 

compromisso reconduz a política para o seu ideal de proximidade, enquanto negociamos 

interesses ao ponto em que interpretamos a nossa responsabilidade para com os outros, 

portanto mais inclusiva e menos pautada numa relação instrumental dos contratos. Ele 

insere uma camada de afetividade na demanda por normatividade.

5. Considerações finais

Reconhecer do ponto de vista fenomenológico-hermenêutico de Paul Ricoeur é 

interpretar a si e ao outro do ponto de vista dos horizontes de significação que implica 

em alargar a ideia de pessoa capaz, colocada diante de sua potência, possibilidades e 

suas vulnerabilidades. O “eu posso” pode ser lido e desdobrado em um “nós podemos”, 

baseado no diálogo com a história e cultura, que deve ser reconhecido pelo outro, nos 

contornos da mutualidade.

No entanto, Ricoeur esteve atento à própria condição de possibilidade de agir diante 

de um mundo a ser interpretado e conflituoso, que por vezes reverbera na figura do 

“eu não posso”, onde as incapacidades são resultados objetivos de constrangimentos, 

negações e exclusões sociais, econômicas e políticas.  Estes limites que se impõem ao 

“poder fazer”, ecoa no mais profundo sentido de reconhecer e ser reconhecido.

Se o reconhecimento reconecta o si diante de toda a negatividade das experiências, 

os conflitos na atualidade, desenhados a partir da construção das figuras de adversários, 

inimigos num sentido mais profundo, que elevam o outro a negação de todas as suas 

capacidades, inclusive éticas, exigem uma resposta para dar conta dos desacordos comuns 

à vida social e assegurar um viver comum.

É então, a figura do compromisso que habilita os sentidos necessários para uma 

dimensão pacífica, sem desconsiderar as diferenças e pluralidades onde as diferentes 

forças presentes devem se abrir para o diálogo e as novas formas de dialogar, em 

regimes de linguagens próprios de seu tempo. Esse movimento implica num sentido mais 

profundo da ação política, na responsabilidade de comprometer-se a reconhecer o outro 

como digno de “poder fazer” e “poder participar”, ouvir as suas razões e demandas e na 

reinterpretação de tradições, valores e pontos de vista.



32 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

 O compromisso, de Boltanski e Thévenot à Ricoeur, é uma recusa à totalização, a 

um consenso em torno de um argumento que apague, abranja, num certo sentido, 

fagocite, todos os outros. É um abrir-se a reconhecer a verdade de si e do outro, da 

força de reivindicação dos argumentos, mas que se sustenta num princípio puramente 

hermenêutico de compreensão. 

Neste sentido, a racionalidade do compromisso, articula o reconhecimento numa 

dimensão política, sob a forma do encontro com a diferença intransponível do outro, 

e que depende de um atributo reflexivo, crítico e comunicacional, que serve à ordem 

prática, mas também é sustentada por uma ordem simbólica e que não está isenta de 

forças que podem conduzir à violência. 

Assim, numa sociedade marcada por uma lógica individualista, o clima de insatisfação 

e a desintegração do vínculo social, o compromisso enquanto argumento político numa 

teoria do reconhecimento mútuo, é a expressão máxima da convivência humana, que 

a sustenta sem saturá-la, que alarga as possibilidades de não-violência porque está 

fundamentalmente entremeada em uma postura hermenêutica que testemunha a pessoa 

em sua capacidade e poder de ação e se dinamiza com os regimes de historicidade.

Referências bibliográficas

Ballet, J. & Mahieu, F.-R. (2009). Capabilité et capacité dans le développement: repenser la question 
du sujet dans l’œuvre d’Amartya Sen. Revue Tiers Monde, 198 (2): 303-316.

Bertram, G.W. & Celikates, R. (2015). Towards a conflict theory of recognition: On the constitution 
of relations of recognition in conflict. European Journal of Philosophy, 23 (4): 838-861. DOI: 
10.1111/ejop.12016.

Boltanski, L. (2000). El amor y la justicia como competencias: tres ensayos sobre sociología de la 
acción. Buenos Aires: Amorrortu.

Erasmo, V. (2021). Rights, Capabilities and Recognition: an alternative reading of Amartya Sen and 
Paul Ricoeur’s “dialogue”. Critical Hermeneutics, 5 (2): 247-276.

Kunnath, A.M.S. (2009). De l’homme faillible à l’homme de la reconnaissance: une relecture de 
l’anthropologie herméneutique de Paul Ricœur. [Tese de Doutorado. Poitiers].

LeyDet, D. (2018). Pluralisme et compromis. Somabe, K.K. (Ed.). Compromis et pluralisme 
démocratique: de la construction du commun dans la diversité. Paris: L’Harmattan:81-106.

Nachi, M. (2005). Esquisse d’une théorie du compromis. Nachi, M. & DeNanteuil, M. (Eds.). Éloge 
du compromis. Pour une nouvelle pratique démocratique. Academia-Bruylant: Louvain-la-
Neuve, 145-174.

Picavet, E. (2021). Dialogue, compromis et philosophie sociale. Diogène: Revue internationale des 
sciences humaines, 275276 (3), 143-156.

Ricoeur, P. (1968). História e Verdade. Tr. F.A. Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense.

Ricoeur, P. (1984). Fondements de l’éthique. Autres temps, 3 (1), 61-71. 



33 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

Ricoeur, P. (1986). Ipséité/altérité/socialité. Archivio di Filosofia (Intersoggettività, socialità, 
religione), 54. 17-33. 

Ricoeur, P.  (1989). A fragilidade da linguagem política. Revista Signo y Pensamiento, 8 (15), 33-43.

Ricoeur, P. (1991). O si-mesmo como um outro. Tr. L. Moreira César. Campinas: Papirus. 

Ricoeur, P. (1993). Morale, éthique et politique. Pouvoirs: Revue française d’etudes constitutionnelles 
et politiques, 65, 5-17.

Ricoeur, P.; Azouvi, F & DeLaunay, M.B. (1995). La critique et la conviction: Entretien avec François 
Azouvi et Marc de Launay. Paris: Calmann-Lévy.

Ricoeur, P.  (2005). Devenir capable, être reconnu. Revue Esprit, 7, 125-129.

Ricoeur, P.  (2006a). Percurso do reconhecimento. Tr. N.N. Campanário. São Paulo: Loyola.

Ricoeur, P.  (2006b). Capabilities and Rights. Déneulin, S.; Nebel, M. & Sagovsky, N. (Eds.), 
Transforming Unjust Structures. The Capability Approach. Berlin: Springer, 17-26.

Ricoeur, P.  (2008). O justo. São Paulo:Martins Fontes.

Ricoeur, P. (2017). Philosophie, éthique et politique. Entretiens et dialogues. Paris: Seuil.

Scott-Baumann, A. (2013). Ricoeur and the Negation of Happiness. London: Bloomsbury.

Sen, A. (1987). On Ethics and Economics. Oxford: Basil Blackwell.

Thévenot, L. & Boltanski, L. (1991). De la justification. Les économies de la grandeur. Paris: Gallimard.

Tholen, B. (2022). Holding It All Together: on the Value of Compromise and the Virtues of 
Compromising. Hum Stud, 45, 493–508.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

35 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.03 [pp. 35-51]

Recibido: 27/05/2025 – Aceptado: 19/08/2025

La metafísica de la luz y su hermenéutica: en torno a la recepción 
del Neoplatonismo en la obra de Hans-Georg Gadamer

The metaphysics of light and its hermeneutics: around the 
reception of Neoplatonism in Hans-Georg Gadamer life´s works

Jorge Benito Torres 

Universidad de Valladolid

Resumen: El presente estudio tiene como objetivo dar cuenta de la recepción del Neoplatonismo en 
el pensamiento de Hans-Georg Gadamer. Para ello rastrearemos las conexiones de dicha corriente 
en las obras del hermeneuta, a fin de llevar a cabo nuestro análisis profundizaremos en el sentido 
del influjo de la metafísica de la luz en su obra. Gadamer actualizará los núcleos de sentido de este 
movimiento y los aplicará críticamente a su propia ontología hermenéutica. La tradición metafísica 
no se planteará de este modo como una historia que superar sino como un lenguaje que todavía 
hoy día da qué pensar.

Abstract: The aim of the present study is to prove the reception of Neoplatonism in Hans-Georg 
Gadamer’s thinking. For this, we will track the connections of the aforementioned current 
throughout the work of the hermeneut. And, in order to carry out the analysis, we will delve into 
the foundations of the influence of the metaphysics of light on his works. Gadamer brought up 
to date the cores of sense of this movement and he applied them critically to his own ontological 
hermeneutics. Therefore, this metaphysic tradition will not be built as a certain history to be 
overcome, but instead as a language that, still nowadays, can initiate a debate.

Palabras clave/Keywords: Gadamer; Neoplatonismo (Neoplatonism); Metafísica de la Luz 
(Metaphysics of Light); Experiencia Hermenéutica (Hermeneutical Experience); Contemplación 
(Contemplation); Ontología Hermenéutica de la Imagen (Ontological Hermeneutics of the Image).



36 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

1. La recepción del Neoplatonismo en el pensamiento gadameriano: aportaciones de la 

metafísica de la luz a la hermenéutica filosófica

De entre todos los estuarios históricos que llegan a la hermenéutica gadameriana, la 

corriente platónica ostenta indudablemente un lugar protagonista. Gadamer es consciente 

de que en dicha tradición encontramos “el vocabulario conceptual que necesita el 

pensamiento de la finitud de la existencia humana” (Gadamer, 1977: 305) y toma esta 

cuestión como uno de los pilares ontológicos de su hermenéutica filosófica. 

En este sentido, el Neoplatonismo también toma una voz muy específica en su obra. 

Esta influencia, pese a su clara importancia, ha pasado más desapercibida que otras. Si bien 

es clara la conexión entre Gadamer y Platón o Aristóteles, parece más difícil encontrar una 

cercanía entre nuestro hermeneuta y el pensamiento de autores como Plotino. En este 

sentido, es notable el peso que Platón tiene en Verdad y Método I y también, en especial, 

en lo que especialistas como Agustín Domingo Moratalla han denominado la “etapa 

filológica”1 que precede a la publicación de su obra magna. Gadamer es capaz de extraer 

de los Diálogos platónicos la estructura misma de la experiencia hermenéutica (1977: 

228-ss.), estructura que posibilita la comprensión del sentido vivido. No obstante, no son 

escasas las situaciones en las que nuestro filósofo acudirá a la tradición neoplatónica, 

sobre todo, y más específicamente, cuando su propia tarea hermenéutica le conduzca 

en mayor medida al planteamiento metafísico (Gadamer, 1977: 303). Del mismo modo, 

encontramos una referencia explícita cuando el autor aborda la problemática de la 

comprensión medieval del lenguaje (Gadamer, 1992: 288), el estatuto de la idea de Bien en 

la tradición platónica (Gadamer, 1991b: 145) y las problemáticas que aquí desarrollaremos 

en torno a la metafísica de la luz.

Consecuentemente, no podríamos entender el pensamiento gadameriano sin un 

conocimiento fundamentado de la sabiduría antigua, tanto clásica como propia de la 

1  En la introducción de El problema de la conciencia histórica, Moratalla señala (Gadamer, 1993: 16-
19) que podemos entender el pensamiento gadameriano mediante tres etapas diferenciables. La 
primera de ellas se centraría en los estudios filológicos que Gadamer llevó a cabo tanto de filología 
clásica como alemana. Algunas obras de esta época serían Platón y los poetas (1934) o El Estado 
como educador en Platón (1942). La segunda de ellas sería una etapa propiamente epistemológica 
donde el problema del estatuto de las humanidades y el asunto de la historicidad ocupan un lugar 
protagonista. La pieza maestra de esta época es sin duda Verdad y Método I (1960). La tercera etapa 
sería la etapa onto-dialógica y se centraría en la dilucidación del fenómeno hermenéutico a través, 
precisamente, de una hermenéutica de la lingüisticidad. En esta tercera parte la hermenéutica da 
un giro hacia la ontología. Obras de esta época podrían ser Verdad y Método II (1975), La actualidad 
de lo bello (1977) o La educación es educarse (1999). Sin embargo, más que para entender el 
pensamiento de Gadamer desde tres departamentos estancos, esta distinción nos sirve para 
comprobar cómo las temáticas filosóficas que preocuparon al pensador mantienen a lo largo de 
toda su vida un hilo conductor. 



37 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

Antigüedad tardía. Por esta misma razón los hermeneutas posteriores han atendido al 

diálogo que Gadamer toma con los griegos. La hermenéutica abre así al intérprete hacia 

las posibilidades existenciales inmanentes en la experiencia vivida y le invita a replantearse 

el sentido de su horizonte ontológico. Tal es así que Gadamer señala que esta tarea “nos 

llevará, si hacemos justicia a las cosas, a toda la dimensión del problema de la metafísica 

clásica” (1977: 551). Este aspecto es “la parte peor comprendida de su hermenéutica, 

la más difícil, probablemente porque se trata de su vertiente más metafísica” (Grondin, 

2018: 216). Al igual que Grondin (2021), diversos especialistas han apuntado parejamente 

a este ángulo aporético de la ontología hermenéutica detectando la presencia de un 

“ánimo neoplatónico” (Gutiérrez, 2016; Diez Fischer 2024), pese a que este haya sido 

negado por otros hermeneutas2. A este respecto, un presupuesto fundamental del que 

podemos partir, por ende, es la idea gadameriana que sostiene la posibilidad entablar 

un diálogo fructífero con la tradición filosófica y, más concretamente, con la metafísica, 

si bien llevándolo a cabo desde de una actitud crítica (Gadamer, 1977: 304). Díez Fischer 

señala a este respecto que “a los ojos de Gadamer, Plotino encarna la operatividad de la 

tradición en la novedad de su interpretación: permaneciendo fiel a Platón y prestando 

oídos a la voz que emana de la fuente, ofrece una lectura original y correctiva que aún hoy 

alimenta a la Historia de la filosofía” (Díez Fischer, 2024: 35-36).

Cabe matizar, finalmente, que la recepción del Neoplatonismo en la obra del 

hermeneuta es variada. Gadamer apela a dicha corriente en múltiples ocasiones y muestra 

de qué modo ella no solo supone una continuidad de los problemas de la Antigüedad, sino 

que, además y más especialmente, defiende que el Neoplatonismo incide en problemas 

fundamentales de la hermenéutica. Por ejemplo, en Verdad y Método I se afirma que:

Al mismo tiempo podemos reconocer que la metafísica de la luz hace valer un aspecto 
del concepto antiguo de lo bello que puede afirmar su derecho incluso al margen de su 
relación con la metafísica de la sustancia y de la referencia metafísica al espíritu divino 
infinito. El resultado de nuestro análisis de la posición de lo bello en la filosofía griega 
clásica es, pues, que también para nosotros puede adquirir este aspecto de la metafísica 
todavía un significado productivo (1977: 304).

Esta es la idea central que guiará a Gadamer en su itinerario de la ontología 

hermenéutica en base, precisamente, al diálogo que entabla con la tradición metafísica 

neoplatónica: ella misma todavía tiene algo que decirnos3. En este diálogo, Gadamer 

2 Ya se ha estudiado profundamente esta polémica (cfr. Grondin, 2018: 248). Basta señalar, por ello, 
que en contra de lo que han interpretado Vattimo (2005) y Rorty (2001), la dimensión ontológica de 
la hermenéutica gadameriana puede ser comprendida como un diálogo productivo con la tradición 
histórica. Ello no niega el problema de la metafísica, sino que lo vuelve a presentar bajo una nueva óptica.

3 “Podemos partir de la tradición metafísica, pero también aquí tendremos que preguntarnos qué 
aspectos de la misma siguen siendo válidos para la experiencia hermenéutica” (Gadamer, 1977: 581).



38 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

sostendrá que ciertos aspectos fundamentales de su hermenéutica ya se encuentran 

de algún modo esbozados en la célebre metafísica neoplatónica de la luz. El presente 

estudio mostrará las divergencias y conexiones entre ambos planteamientos, indicando 

un ámbito común en lo referente a la ontología y experiencia hermenéuticas. Todo ello se 

desarrollará respetando la distancia histórica, lingüística y contextual que marcará el eje 

de ruta de nuestro análisis, habilitándonos consecuentemente a una fusión de horizontes 

y a una actualización de la mirada antigua. 

A fin de lograr claridad explicativa dividiremos este análisis en tres temáticas que, 

aunque conceptualmente puedan valorarse por separado, su imbricación configurará el 

nervio más íntimo de la experiencia hermenéutica. Así pues, veremos cómo únicamente 

bajo una determinada concepción hermenéutica tendrá sentido afirmar que la comprensión 

es, en principio, posible. Esta idea apuntará simultáneamente al trasfondo ontológico 

presente en la experiencia comprensiva, horizonte que mediará entre una hermenéutica 

de la racionalidad y una determinada ontología hermenéutica de la imagen. El sentido de 

esta propuesta radica, por ello, en la unidad misma que se le plantea al intérprete en su 

propia experiencia de comprensión. Considero que este camino nos habilita a saborear el 

cariz experiencial al que esta ontología hermenéutica se debe. 

De este modo, no se trata de valorar tales aspectos como métodos que Gadamer 

pudiera extraer del Neoplatonismo, sino que más bien aspiramos a valorarlo como un 

itinerario vital que se plantea insistentemente a modo de problema abierto para todas 

aquellas personas dispuestas a filosofar. Al cuestionarse dicho transitar, el hermeneuta 

se pone en juego a sí mismo y se plantea sentido mismo del pensar. Tal y como señala 

Gadamer: “la conciencia hermenéutica tiene su consumación no en su certidumbre 

metodológica sobre sí misma, sino en la apertura a la experiencia que caracteriza al 

hombre experimentado frente al dogmático” (1977: 439).

2. La posibilidad de la comprensión o el fenómeno de la inteligibilidad de las cosas 

mismas.

El problema fundamental de la ontología hermenéutica descansa en la pregunta en torno 

a la posibilidad de la comprensión de las cosas mismas. Este asombro ante el acontecer de 

la comprensión es indudablemente el corazón de la hermenéutica gadameriana (Gadamer, 

1977: 107). La originalidad de dicha filosofía se nos ofrece, por lo tanto, al afirmar que 

la comprensión es en principio posible. Este fenómeno se ve posibilitado gracias a la 

mediación que el intérprete tiene con su historia, lenguaje y simbólicas constitutivas. Tal 

es la conclusión a la que Gadamer llega en Verdad y Método I cuando afirma:



39 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

El ser que puede ser comprendido es lenguaje. El fenómeno hermenéutico devuelve aquí 
su propia universalidad a la constitución óntica de lo comprendido cuando determina 
ésta en un sentido universal como lenguaje (1977: 298).

Años después, fruto de las incomprensiones sobre esta afirmación, viéndose obligado 

a matizar esta expresión en una entrevista realizada por Jean Grondin, Gadamer señaló 

que: 

¡Yo no he pensado eso ni he dicho que todo sea lenguaje! El ser que puede entenderse, 
es lenguaje. En ello se encierra una limitación. Por tanto, en aquello que no puede 
entenderse puede existir la tarea infinita de hallar la palabra que, por lo menos, se 
acerque más a la realidad objetiva (2001: 363).

La idea de Gadamer a este respecto apunta a la asunción de la lingüisticidad como 

condición necesaria para la comprensión, como cualidad necesaria de mediación 

hermenéutica. La imbricación que se da entre lenguaje y comprensión viene dada, 

de este modo, por el factum de la racionalidad: el ser humano es, de hecho, un ser 

simbólico. La presente cuestión invita a valorar la existencia humana como una forma de 

ser profundamente interpretativa y a entender el tipo de apertura ontológica presente 

en la experiencia hermenéutica. En última instancia, para Gadamer, la comprensión 

es siempre comprensión de las cosas mismas, un cierto tipo activo de escucha. Por 

esta razón, el autor no se ve abocado en ningún caso al nihilismo, al perspectivismo ni 

tampoco al relativismo hermenéutico. De ahí que, buscando dilucidar la estructura de 

dicha experiencia hermenéutica, Gadamer acuda al platonismo a fin de dar cuenta de la 

valencia positiva de esta dimensión ontológica del comprender, si bien ahora entendida 

como una ontología del acontecer4: “A la dialéctica de la interpretación le ha precedido 

ya siempre la dialéctica de pregunta y respuesta. Ella es la que determina la comprensión 

como un acontecer” (1977: 296).

A este respecto, Gadamer insiste en que la posibilidad de la comprensión estriba 

justamente en la dilucidación del fenómeno de la inteligibilidad, fenómeno que él 

abordará desde la noción de lenguaje de las cosas (Sprache der Dinge) (1977: 298; 568; 

1992). Esta problemática ubica su desarrollo de forma clara bajo la metafísica de la luz:

En consecuencia, la metafísica de la luz es el fundamento de la estrecha relación que 
existe entre la patencia de lo bello y la evidencia de lo comprensible. Pero justamente 
esta relación había orientado en parte nuestro planteamiento hermenéutico (1977: 303).

4 Algunos especialistas han querido remarcar esta característica ontológica de la hermenéutica ga-
dameriana como una suerte de crítica a la tradición metafísica (Forero Pineda, 2017). Sin duda, son 
tesis razonables, pues esta idea puede rastrearse incluso, como hemos visto, en la propia recepción 
del Neoplatonismo en Verdad y Método I al afirmar que su metafísica pone en jaque a la ontoteolo-
gía o metafísica griega de la sustancia (Gadamer, 1977: 304.).



40 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

El fenómeno de la inteligibilidad es rescatado por Gadamer directamente de la 

denominada metafísica de la luz. Esta cuestión centra sus esfuerzos en demostrar el 

adagio hermenéutico, esto es, que la comprensión es, en principio, posible. Parte del 

interés del autor por dicha tradición se centra en entender cómo los neoplatónicos 

daban cuenta justamente de que el comprender siempre era un comprender de las 

cosas, mediando siempre a través una racionalidad lingüística, simbólica y dialógica. 

Esta complejidad de la racionalidad está planteada en las obras neoplatónicas como un 

logos dimensionado, especialmente entre su proyección discursiva y mediadora (dianoia, 

διάνοια) y su proyección propiamente intelectiva y contemplativa (noesis, νόησις). 

Gadamer recibe dicha hermenéutica neoplatónica del logos tanto desde su dimensión 

dianoética, dialogal y de mediación, donde el lenguaje es protagonista, como desde su 

expresión más propiamente noética y unitiva, donde la noción de comprender como 

acontecimiento tiene un lugar claro vinculada a la experiencia contemplativa. Asimismo, 

cada uno de estos niveles del logos se encuentra en una dinámica entre su multiplicación 

y su unificación5. Tal dinámica del logos apunta siempre a una vivencia vinculante con el 

sentido de las cosas mismas. Plotino explica esta dinámica del logos del siguiente modo:

δεῖ τοίνυν τὸ νοοῦν ἕτερον καὶ ἕτερον λαβεῖν καὶ τὸ νοούμενον κατανοούμενον ὂν ποικίλον 
εἶναι: ἢ οὐκ ἔσται νόησις αὐτοῦ, ἀλλὰ θίξις καὶ οἷον ἐπαφὴ μόνον ἄρρητος καὶ ἀνόητος, 
προνοοῦσα οὔπω νοῦ γεγονότος καὶ τοῦ θιγγάνοντος οὐ νοοῦντος (…) διὸ καὶ ὁ νοῦς οὗτος 
πολύς, ὅταν τὸ ἐπέκεινα ἐθέλῃ νοεῖν. νοεῖ μὲν οὖν αὐτὸ ἐκεῖνο, ἀλλ̓ ἐπιβάλλειν θέλων ὡς 
ἁπλῷ ἔξεισιν ἄλλο ἀεὶ λαμβάνων ἐν αὑτῷ πληθυνόμενον.

El sujeto pensante debe, pues, ser susceptivo de diversidad y el objeto pensado, al ser 
intuido, debe ser diversiforme. De lo contrario, no habrá autopensamiento, sino mero 
razonamiento y una especie de contacto inefable y no pensante: un prepensamiento, 
cuando todavía no existe la inteligencia, propio de quien toca, mas no piensa (…) Y por 
eso, cuando dicha inteligencia, que es múltiple, quiere inteligir al que está más allá, bien 
es verdad que piensa al que es uno en sí mismo; pero queriendo intuirlo como simple, 
sale llevándose siempre consigo otra cosa que se pluraliza (Plotino, En. V, 3, 10, 40-50 y 
En. V, 3, 11, 0-5). 

La cuestión aquí planteada es relevante precisamente porque pone de relieve un 

punto en común entre ambas posturas: la comprensión humana de las cosas mismas es 

posible en la medida en que asumamos una racionalidad hermenéutica como base. Tal 

racionalidad se caracteriza por ser eminentemente interpretativa, mediadora y dialéctica, 

lo que la permite mostrarse crítica con una razón monolítica, meramente conceptual 

5 Esta es la célebre dinámica ontológica que se presenta en la filosofía antigua como la relación 
entre lo Uno y lo múltiple. Está presente en el pensamiento platónico —véase el Parménides — pero 
encuentra su clímax en la corriente neoplatónica entendida desde una dimensión específicamente 
metafísica (i. e. Plotino, En. III, 8, 10-11 o En. V, 5, 4; Proclo, Theol. Plat. I, 7 o 10; Jamblico, De 
Myst. I, 5). El logos, tanto en su vertiente ontológica como epistémica, participa de dicha dinámica 
constitutiva de lo real, en cada proceso de despliegue del principio y en cada dinámica de unificación. 



41 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

y dogmática. En definitiva, el fondo de la racionalidad hermenéutica no es otra cosa 

que la exégesis de la lingüisticidad y su finitud, esto atiende en primera instancia a una 

hermenéutica del mundo de la vida que se expresa a través de las experiencias simbólicas. 

La presencia del Neoplatonismo en la hermenéutica es, a este respecto, evidente (Díez 

Fischer, 2024: 40). El interés de Gadamer por la constitución simbólica de la experiencia 

queda completamente vinculado al sentido de la inteligibilidad a través del lenguaje, y esta 

problemática no sólo le conduce a Platón o Plotino, sino que la presencia del platonismo 

y del Neoplatonismo en obras como Verdad y Método I llega incluso a pasar por autores 

como Nicolás de Cusa (Gadamer, 1977: 513-ss).

No obstante, y esto es relevante considerarlo, Gadamer critica a una dimensión de la 

ontología neoplatónica del acontecer porque “no hace justicia al valor óntico metafísico 

de la historia, y por lo tanto tampoco al valor cognitivo de la ciencia histórica” (1977: 

258). Esta crítica es relevante ya que el punto de partida de Gadamer no es otro que 

la historicidad, asunto puesto de relieve especialmente por la hermenéutica moderna 

(1977: 331-ss). En el Neoplatonismo, en cambio y concordando con el alemán, la cuestión 

de la historicidad, temporalidad y biografía queda en un ámbito de la identidad humana 

referido al plano fenoménico, por lo que habría que cuestionarse el papel constitutivo 

de todo ello en la continuidad ontológica presente en la identidad personal entre el 

plano sensible y el inteligible. En última instancia, esta podría ser una de las aristas más 

controvertidas de la lectura gadameriana del Neoplatonismo, pues aquí encontramos de 

manera clara una diferencia de paradigmas culturales. 

Sin embargo, y volviendo a nuestra argumentación, tal y como vemos en el pasaje anterior, 

Plotino se abre a esta dialéctica del logos a través de su propia dimensionalidad, valorada 

también a través del fenómeno lingüístico y el sentido del acontecimiento de lo inteligible a 

través de las imágenes y de la palabra. Por ello, el problema ontológico de base se orienta a 

la comprensión de las cosas mismas como realidades por las que la conciencia hermenéutica 

se ve constantemente interpelada. La consumación de esta problemática se encuentra 

planteada, como veremos, en la posibilidad misma de una comprensión no lingüística de lo 

real que es, en última instancia, una experiencia trascendente a la comprensión como tal6. 

6 Esta cuestión toca los nervios más profundos tanto del Neoplatonismo como de la ontología 
hermenéutica. La pregunta acerca de si es posible comprender una dimensión no lingüística del 
logos, que continúe abrazando su dimensión simbólica es, por lo tanto, el lugar común al que 
conducen ambos planteamientos. Grosso modo, el quid de la cuestión radica en encontrar un 
tipo de lingüisticidad simbólica no discursiva que se oriente al ámbito de la contemplación y de la 
percepción. En el pensamiento de Plotino es posible encontrar esta idea cuando el pensador invoca 
una experiencia de contacto (ἐπαφή) (Plotino, En. VI, 7, 39, 15) o acoplamiento (ἐφαρμογήν) (Plotino, 
En. VI, 9, 11, 25) con los principios de lo real que, en última instancia, pasa necesariamente por una 
experiencia especular y contemplativa vinculada al ámbito de experiencia las imágenes (εικόνες). 



42 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

Esta expresión en la obra gadameriana tiene una función específica y pone de relieve, 

justamente, la impronta ontológica de su hermenéutica. En Verdad y Método I, Gadamer 

señala que “el que se hable de un acontecer o de un hacer de las cosas es algo que viene 

sugerido por las cosas mismas” (1977: 305). Gracias a esta asunción Gadamer logra 

no dibujar un antropocentrismo epistémico en la hermenéutica de la escucha. Grosso 

modo, el autor consigue habilitar un espacio de pregunta en torno a la posibilidad de la 

comprensión y del sentido del acontecer de esta asumiendo la finitud humana. Como 

veremos posteriormente, dicha ontología refiere constantemente a una concepción no 

dualista, ajena a la ontoteología y centrada en el problema de la diferencia ontológica y 

de la comprensión del ser como acontecimiento7:

Este acontecer hermenéutico es al mismo tiempo apropiación e interpretación. Por eso 
es aquí donde puede decirse con toda razón que este acontecer no es nuestra acción 
con las cosas sino, la acción de las cosas mismas (Gadamer, 1977: 292).

También en el Neoplatonismo podemos encontrar una visión semejante del 

comprender guiada precisamente por la noción de noesis, entendida como una intelección 

del sentido de las cosas mismas (Plotino, En. V, 4, 2, 15). Dicha actividad es la que habilita 

al filósofo a que, en medio de sus interpretaciones y del juego con las imágenes, acontezca 

un tipo de experiencia unitiva que ilumina la vivencia de lo real:

οἷον γὰρ τὸ ἐν νῷ εἰ καὶ πολλαχῇ μεῖζον τοιοῦτον τὸ ἐν ἑνὶ ἐκείνῳ ὥσπερ φωτὸς ἐπὶ πολὺ 
σκεδασθέντος ἐξ ἑνός τινος ἐν αὑτῷ ὄντος διαφανοῦς, εἴδωλον μὲν τὸ σκεδασθέν (…) οὐ 
μὴν ἀλλοειδὲς

Porque cual es lo que hay en la Inteligencia, tal es y de mucha mayor entidad que eso lo 
que está en aquel Uno: es como una luz que se esparce en una gran extensión emanando 
de una sola fuente luminosa que se queda en sí misma. La luz esparcida no es más que 
una imagen (…) Sin embargo, no es de una especie distinta…(Plotino. En. VI, 8, 18, 30-40). 

Tal cuestión, como veremos, enlaza directamente con la ontología de la Belleza que 

articula toda la concepción neoplatónica de la realidad, ontología que Gadamer abraza en 

términos de inteligibilidad, luz e imagen.

Esta experiencia es de suyo simbólica y queda vinculada al ámbito de la aisthesis (αἴσθησις). Por 
otro lado, Grondin afirma que: “la manera de refutar a Gadamer sería mostrar que existen modos 
de comprensión que no son necesariamente lenguaje” (Grondin, 2018: 206.). En este sentido, 
considero que la lectura del Neoplatonismo continua hoy vigente y como una tarea por realizar, en 
la medida en que su horizonte especulativo alimenta notablemente a la ontología hermenéutica. 
De igual modo, estimo que en esta perspectiva se halla la razón de ser del interés de Gadamer 
en la metafísica neoplatónica de la luz en la media en que en ella se encuentran planteadas las 
interconexiones entre la aisthesis, el logos y el sentido especular y simbólico de la racionalidad 
hermenéutica. 

7 También Plotino defiende una concepción metafísica donde la experiencia de sentido acontece de 
golpe, ya sea en la experiencia del filósofo (Plot. En. V, 5, 7, 5) o en la propia realidad (Plot. En. II, 9, 
12, 15). Esta cuestión ha sido valorada por buenos especialistas (cfr. Pasqua, 2002).



43 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

3. Una filosofía de la belleza: hacia una ontología hermenéutica de la imagen.

Como señalan una cantidad importante de estudios (Nielsen, 2024; García Santos, Oñate 

& Quintana Paz, 2005), las reflexiones sobre el arte, la estética y las simbólicas ocupan un 

lugar privilegiado en la hermenéutica gadameriana. Sobre ello, señala nuestro pensador, 

podemos apreciar cómo el modo de ser la obra de arte solo puede ser comprendido 

quebrando la moderna estructura dual y tradicional de la conciencia estética (1977: 129), 

justamente a través del concepto de juego (1977: 152-153). A este respecto, Gadamer 

conduce sus reflexiones sobre la experiencia del arte hacia un terreno aporético que 

clama por la pregunta en torno a la ontología de la obra de arte y al juego interpretativo 

que se despliega desde ella. Esta misma pregunta culmina su viaje al llegar, precisamente, 

al terreno de la ontología de la imagen presente en el platonismo:

En el mismo sentido el concepto estético del cuadro o de la imagen tendría que abarcar 
también a la escultura, que también forma parte de las artes plásticas. Esto no es una 
generalización arbitraria, sino que se corresponde con un estado histórico del problema 
de la estética filosófica que se remonta en último término al papel de la imagen en el 
platonismo… (1977: 184).

Gadamer lleva a cabo en varios pasajes (1977: 202-205; 1991: 94-95) una diferenciación 

terminológica entre las nociones de signo, símbolo e imagen. El primero es caracterizado 

por el autor según su función referencial u ostensiva (1977: 203). El símbolo, en cambio, 

es entendido por Gadamer desde su función sustitutiva (1977: 204-205). Esto significa 

que, en última instancia, una entidad es simbólica si logra sustituir completamente al 

referente mentado en el proceso semántico. La imagen, en cambio, difiere notablemente 

de las anteriores en la medida en que esta sí cumple una función mediadora entre la 

expresión misma y lo expresado (1977: 205). En este sentido, la imagen se torna el camino 

más seguro para conducir a la hermenéutica, a través del lenguaje, hacia su trasfondo 

ontológico, en la medida en que ni externaliza el significado y sentido lingüístico ni 

sustituye entidad alguna por un código discursivo o icónico. De igual modo, en el terreno 

del arte, la imagen se abre a la mediación hermenéutica y ella constituye la apertura 

misma que posibilita el acontecimiento del comprender y de la experiencia estética. 

La ontología de la imagen (εἰκὼν) que surca la metafísica de la luz toma como base, de 

este modo, una concepción expresiva o emanantista del primer principio y es, tal y como 

señala Gadamer, el centro al que todas las filosofías de este tipo llegan con sus propias 

reflexiones: “la profundización en la esencia de la expresión, en particular de la expresión 

estética, mantiene al final y pese a todo una referencia a un contexto metafísico que es de 

cuño neoplatónico” (1977: 597). En este sentido Gadamer da cuenta de una íntima relación 

entre el proceso emanantivo de la imagen y lo emanado mismo, entendido no ya como 

copia sino como expresión ontológica. Esta dinámica ha sido bien valorada por grandes 



44 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

especialistas (Hermoso-Félix, 2014). La actualidad de esta ontología hermenéutica radica, 

precisamente, en que el lenguaje neoplatónico ha pasado inadvertido por la tradición no 

por sus claras influencias a la historia8 sino por la falta de estudios que se ha realizado 

sobre esta cuestión. Por ello, señala nuestro pensador:

La palabra Ausdruck se corresponde con la latina expressio, exprimere, que mienta 
el origen espiritual del habla y de la escritura (verbis exprimere). Pero en alemán el 
término posee una primera acuñación histórica propia en el lenguaje de la mística, y 
remite con ello a la formación de los conceptos neoplatónicos que todavía está por 
investigar (1977: 317).

Esta actualización del pensamiento neoplatónico en torno a la hermenéutica de la 

imagen encuentra su lugar propio en la filosofía de Gadamer en la medida en que queda 

asumida como el itinerario de toda posible ontología hermenéutica en lo relativo a la 

significación de la inteligibilidad de la imagen9. Por ende, el horizonte que vincula las 

nociones de imagen, expresión e inteligibilidad es la idea neoplatónica de Belleza y ella 

activa una racionalidad ligada a la dimensión intelectiva y simbólica de las imágenes. Todo 

ello estructura una ontología que no solo supera al dualismo entre original y copia, sino 

que, tal y como señala Gadamer, enmarca a la hermenéutica de la imagen en torno al 

problema mismo de la comprensión o inteligibilidad:  

La constitución óntica misma de esta forma es brillar así, representarse así. De esto 
resulta que en relación con el ser bello lo bello tiene que comprenderse siempre como 
«imagen». Y no hay ninguna diferencia entre que aparezca «ello mismo» o su imagen. 
Ya habíamos visto que la característica metafísica de lo bello era justamente la ruptura 
del hiato entre idea y apariencia. Con toda seguridad es «idea», esto es, pertenece 
a una ordenación del ser que se destaca sobre la corriente de fenómenos como algo 
consistente en sí mismo. Pero igualmente es cierto que aparece por sí mismo (…) Allí 
donde Platón invoca la evidencia de lo bello no necesita retener la oposición entre 
«ello mismo» e imagen. Es lo bello mismo lo que simultáneamente pone y supera esta 
oposición (1977: 581-582).

La imagen de la luz religa en este sentido la polaridad existente en el mismo proceso 

hermenéutico: de un lado, la comprensión es posible en virtud de que lo que es puede ser 

entendido como una imagen o expresión de sus principios, por el otro, es el ser de lo real 

lo que se refleja en la inteligibilidad de las cosas permitiendo que acontezca el fenómeno 

de la comprensión. Gadamer rescata esta dinámica interna de la metafísica de la luz y 

atiende, precisamente, a la actualidad de la idea neoplatónica de Belleza y su ontología 

8 Una obra magna que plasma esta idea y que podría servir de introducción a la historia de la 
metafísica de la luz podría ser la de Tatarkiewicz (1991 y 2007). En ella se muestran las relaciones 
entre la concepción ontológica de la belleza y la metafísica de la luz, así como su influencia en el 
pensamiento cristiano medieval.

9 Tal es el punto que hermeneutas posteriores han afirmado que “la ontología/metafísica ha de usar 
la hermenéutica y el símbolo para reedificarse” (Beuchot, 2008: 89.).



45 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

de la imagen10. En este mismo sentido, en La actualidad de lo bello, Gadamer señala, no 

sin cierto lirismo, cómo, aún en la hermenéutica, esta idea platónica de lo bello muestra 

su vigencia al actualizar el problema de la inteligibilidad de lo real11. 

Esta cuestión queda clara en las Enéadas donde Plotino llega a vincular el ser mismo 

de lo real con la belleza que emana del primer principio, sosteniendo que, si algo es 

deficiente “en belleza, es deficiente en esencia [ἐν γὰρ τῷ ἀπολειφθῆναι τοῦ καλοῦ ἐλλείπει 

καὶ τῇ οὐσίᾳ]” (En. V, 8, 9, 40-45). Asimismo, en distintos pasajes podemos apreciar cómo, 

para Plotino, el propio orden inteligible está preñado de una inmensa belleza (En. V, 8) 

que es comprendida, tanto por él como por Platón (Symp., 210d), como una experiencia 

oceánica de plenitud. Ella atrapa y arrastra consigo al filósofo y lo conduce a través del 

conocimiento simbólico de lo real; en dicho itinerario uno se siente hechizado frente a la 

belleza (En. IV, 4, 44, 20). La concepción plotiniana del arte descansa, en definitiva, en una 

noción vitalista de la belleza donde la vida misma, las cosas mismas, hablan un lenguaje 

que es capaz de cautivar, si uno aprende a escuchar del modo adecuado. 

La imbricación entre una concepción metafísica de la belleza y una ontología 

emanantista, mediada por una hermenéutica de la imagen, es el punto claro a través 

del cual la metafísica de la luz accede a las dimensiones especulativas y estéticas de la 

hermenéutica filosófica. En definitiva, Gadamer señala que “el desarrollo de esta idea 

en la filosofía neoplatónica, que salta así el marco de la ontología griega de la sustancia, 

fundamenta el rango óntico positivo de la imagen” (1977: 92). Tal cualidad de la imagen 

conectará a la experiencia hermenéutica con su propia dimensión especular, ámbito por 

el que la propia conciencia hermenéutica se ve interpelada en sus exigencias ontológicas. 

10 Esta mirada también está presente en el pensamiento de otros neoplatónicos, como Jámblico, 
quien llega a sostener que “estos démones revelan simbólicamente el pensamiento del dios, “sin 
decir ni ocultar”, como dice Heráclito, la predicción del futuro, sino “indicando por medio de signos”, 
pues a través de esta predicción modelan el modo de la demiurgia. Lo mismo que ellos engendran 
todo por imágenes, así también significan todo por medio de símbolos; y quizás también excitan 
nuestra capacidad de síntesis hacia una agudeza mayor con el mismo impulso” (Τὰ μὲν οὖν σημεῖα οἱ 
θεοὶ ποιοῦσι διὰ τῆς φύσεως τῆς δουλευούσης αὐτοῖς πρὸς τὴν γένεσιν Συμβολικῶς δὲ τὴν γνώμην τοῦ 
θεοῦ ἐμφαίνουσι, καὶ τὴν τοῦ μέλλοντος προδήλωσιν καθ’ Ἡράκλειτον οὔτε λέγοντες οὔτε κρύπτοντες 
ἀλλὰ σημαίνοντες, ἐπειδὴ τῆς δημιουργίας τὸν τρόπον ἀποτυποῦσι καὶ διὰ τῆς προδηλώσεως. 
Καθάπερ οὖν δι’ εἰκόνων γεννῶσι πάντα, καὶ σημαίνουσιν ὡσαύτως [καὶ] διὰ συνθημάτων· ἴσως δὲ καὶ 
τὴν ἡμετέραν σύνθεσιν ἀπὸ τῆς αὐτῆς ἀφορμῆς εἰς ὀξύτητα πλείονα ἀνακινοῦσιν) (Iamblico, Myst. III, 
15, 19). Jámblico vincula de este modo el fenómeno de la comprensión y la ontología de la imagen 
bajo el amparo de la metafísica de la luz. 

11 “Orientado de esta manera, el concepto de lo bello cobra, especialmente en el pensamiento plató-
nico, una función que ilumina ampliamente nuestro problema (…) En unas descripciones maravillosas, 
sumamente barrocas, Platón concibe juntas estas vivencias del amor que despierta con la percepción 
espiritual de lo bello y del orden verdadero del mundo. Gracias a lo bello se consigue con el tiempo 
de nuevo el recuerdo del mundo verdadero. Este es el camino de la filosofía”. Gadamer, 1991a: 50-52.



46 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

4. El trasfondo especular de la experiencia hermenéutica: el problema de la hermenéutica 

de la racionalidad.

Gracias a las reflexiones previas podemos encontrar un tercer punto en común dado entre 

el Neoplatonismo y la ontología hermenéutica. Este tercer lugar común es recuperado 

por Gadamer de la propia metafísica de la luz y refiere al horizonte especular de la 

experiencia hermenéutica. Este horizonte se encuentra inserto de lleno en el problema 

de la metafísica.

Veíamos anteriormente que la estructura de la experiencia hermenéutica es extraída 

por Gadamer de la tradición platónica. La dialéctica de la pregunta y respuesta nos permite 

establecer un espacio de diálogo con el otro en virtud, precisamente, de su alteridad 

constitutiva. En este sentido, aquello por lo cual podemos valorar la intersubjetividad no 

es sino la finitud misma del hermeneuta. El giro ontológico de la hermenéutica a través 

del lenguaje convierte entonces a la lingüisticidad en ámbito de estudio de la ontología 

hermenéutica a través de la estructura conversacional. Todo horizonte de sentido posible 

cae, consecuentemente para Gadamer, bajo el abrazo de lo simbólico y del lenguaje. 

Ya hemos dado cuenta de varias de estas ideas, pero lo que aquí nos interesa es 

detectar en qué sentido Gadamer recupera de la metafísica neoplatónica de la luz la 

dimensión especular de la experiencia hermenéutica. Para ello, primero debemos atender 

a qué significa propiamente la noción de “especulativo” o “especular” (spekulative) en el 

pensamiento gadameriano. 

Al meditar sobre el centro de la experiencia hermenéutica, Gadamer señala que 

es el lenguaje lo que posibilita al comprender (1977: 561). Esto viene a significar que 

el acontecimiento de la comprensión solo es posible en la medida en que nos vemos 

inmersos en un mundo lingüístico-simbólico. Así pues, señala que:

Será preciso explicar con más detalle en qué sentido es esto una dialéctica pensada desde 
el centro del lenguaje y en qué se distingue esta dialéctica de la dialéctica metafísica de 
Platón y de Hegel. Enlazando con un uso terminológico atestiguado en éste, podemos 
dar a lo que es común a la dialéctica metafísica y a la hermenéutica el nombre de 
especulación. Especulativo significa aquí lo mismo que ocurre con el reflejo en un espejo. 
Reflejarse a sí mismo es una especie de suplantación continua (…) La imagen reflejada 
está unida a esta estructura de la experiencia hermenéutica, tan contraria a la idea 
metódica de la ciencia, tiene a su vez su propio fundamento en el carácter de acontecer 
que, según hemos expuesto ampliamente, afecta al lenguaje (1977: 557).

En este pasaje vemos cómo la noción de especulativo (spekulative) vincula 

simultáneamente la hermenéutica de la imagen y el fenómeno del comprender como 

acontecimiento. La familiaridad entre el platonismo y la filosofía hegeliana que Gadamer 

establece viene dada justamente a través del concepto de dialéctica, esto es, del 



47 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

pensamiento que juega con ideas, imágenes y el lenguaje a fin de posibilitar la inteligibilidad 

lo que es. Por especulativo, entonces, podemos entender dos posibles acepciones: en 

primer lugar, un pensamiento dialéctico, en segundo lugar, una fusión ontológica de 

horizontes. Mientras que la primera remarca el aspecto de la finitud humana, constituida 

sobre la dualidad y el juego —identidad-alteridad, sujeto-objeto, diálogo, mediación—, el 

segundo apunta ineludiblemente a un ámbito de apertura total hacia el cuestionamiento 

del desfonde de la experiencia misma. Pero esta apertura no puede sino acontecer a 

través de sus reflejos, es decir, de sus imágenes. Gadamer describe dicha cualidad del 

siguiente modo: “lo cierto es que el lenguaje mismo tiene algo de especulativo (…) como 

realización de sentido, como acontecer del hablar, del entenderse, del comprender” 

(1977: 561). Considero que es más acertado, por ende, traducir el término gadameriano 

de spekulative como especular, en lugar de especulativo, en la medida en que esta primera 

traducción recoge mejor la dialéctica unitiva a la que se apunta: mediando con el lenguaje 

y las imágenes, en la experiencia especular el intérprete se encuentra con una vivencia 

del sí mismo y de lo inasible, de lo inaparente (Díez Fischer 2018: 21-61). Así pues, el 

centro especular de la comprensión es la lingüisticidad porque “el que habla se comporta 

especulativamente en cuanto que sus palabras no copian lo que es, sino que expresan y 

dan la palabra a una relación con el conjunto del ser” (1977: 562).

Es la condición simbólico-lingüística humana la que nos habilita al comprender, 

vinculando el orden de lo manifestado en una conversación, por ejemplo, con la “unidad 

de sentido con una infinitud de cosas no dichas” (Gadamer, 1977: 562). La comprensión 

se encuentra a sí misma atravesada por la circularidad y especulatividad que la constituye. 

La experiencia hermenéutica que constata una vivencia de sentido de las cosas solo puede 

tener cabida bajo el amparo del habla, de ahí que hayamos señalado la centralidad que 

tiene para Gadamer recuperar las reflexiones neoplatónicas sobre el sentido del lenguaje. 

La torsión que se da en la experiencia simbólica entre la mediación y el acontecer de 

sentido, entre una clausura y una apertura del mundo, es la que permite que aquello 

inaparente se muestre de algún modo, iluminando los ángulos más recónditos de lo que 

es. Únicamente desde este trasfondo es posible comprender la noción gadameriana de 

acontecimiento, que sintetiza el sentido del giro ontológico de su propuesta (1977: 461).

Por ende, podemos detectar una influencia dada a través de la metafísica de la luz: 

toda hermenéutica de la imagen se funda en un trasfondo ontológico de suyo insoslayable. 

Toda experiencia de sentido es tal porque la ampara una totalidad de posibilidades 

hermenéuticas y existenciales. Sin embargo, esta dialéctica se articula en la unidad 

misma del acontecimiento de la comprensión, unidad que apunta incesantemente a una 

dimensión especular dada justamente a través de la dinámica de la imagen:



48 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

Lo que puede comprenderse es lenguaje. Esto quiere decir: es tal que se presenta por sí 
mismo a la comprensión. La estructura especulativa del lenguaje se confirma también 
desde este lado. Acceder al lenguaje no quiere decir adquirir una segunda existencia. 
El modo como algo se presenta a sí mismo forma parte de su propio ser. Por lo tanto, 
en todo aquello que es lenguaje se trata de una unidad especulativa, de una distinción 
en sí mismo: ser y representarse, una distinción que, sin embargo, tiene que ser al 
mismo tiempo una indistinción. El modo de ser especulativo del lenguaje muestra así su 
significado ontológico universal. Lo que accede al lenguaje es, desde luego, algo distinto 
de la palabra hablada misma, pero la palabra solo es palabra en virtud de lo que en ella 
accede al lenguaje (Gadamer, 1977: 568).

Esta idea también está presente en el pensamiento de Plotino y nos permite entrever 

el fenómeno hermenéutico vinculado al ámbito de la imagen. Es la imagen misma la que 

pone de relieve una dinámica entre ella y sus principios constitutivos, sirviendo de puente 

y reflejo de todos ellos sin agotarlos (Plotino, En. V, 8, 12, 15). La estructura de la imagen 

encuentra su sede, entonces, en su cualidad específicamente especular, que es capaz de 

abrir la comprensión del filósofo sin perder un ápice de su dinamismo y dialéctica interna. 

Por esta misma razón, es el logos en todas sus manifestaciones –lo que incluye al lenguaje, 

pero no únicamente– lo que guía al filósofo hacia una experiencia de comprensión. 

Gadamer detecta esto en una importante obra titulada El pensar como salvación. 

Plotino entre Platón y Agustín (Denken als Erlösung. Plotin zwischen Plato und Augustin), 

publicada en 1980. En este texto, el autor afirma claramente que Plotino facilita un “giro en 

el pensamiento del ser” (1991c) en la medida en que esta experiencia especular del logos 

se vincula a una filosofía emanatista y vitalista. Todo ello dibuja una metafísica simbólica 

y fluida (Gadamer, 1991c: 414) donde el primer principio, lo Uno, es simultáneamente 

trascendente e inmanente a lo real (1991c: 412). Lo relevante de este texto es que en él 

Gadamer afirma que la experiencia contemplativa es, para Plotino, “un estado de ánimo 

especular (spekulative) y una visión rodeada de luz (Licht umflossene Vision)” (1991c: 

413). Es en esta experiencia de contemplación (θεωρία), donde, según Gadamer, Plotino 

vincula todos los caminos de su filosofía, mostrando como en la contemplación es el 

filósofo mismo quien, tornándose inteligible y habiendo mediado con las imágenes y la 

discursividad, encuentra un modo de mirada especular, es decir, replegada, unitiva. Esto 

garantiza los paralelismos entre la experiencia contemplativa y la hermenéutica: en ambas 

y desde ambas se muestra una dialéctica que es comprendida mediante las nociones de 

imagen, Belleza y la figura de luz. Todo ello sienta las bases para la aprehensión de por 

qué, en principio, la comprensión es como tal posible, en la medida en que este “estado 

especular”, esta experiencia hermenéutica, explicita el fenómeno de la inteligibilidad y el 

acontecer del sentido vivido. 



49 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

Bajo tal estructura se halla lo que podríamos denominar como una hermenéutica 

de la racionalidad. Ella acompaña de este modo a la ontología hermenéutica donde 

la imagen sirve de medio para la comprensión, irguiéndose sobre una crítica a las 

formas raquíticas de la razón presentes en la tradición ontoteológica. Considero que la 

especulatividad de la ontología hermenéutica solo tiene cabida en una racionalidad que 

dé cuenta, simultáneamente, de esta dialéctica fáctica entre su finitud y su anhelo de 

trascendencia12. La metafísica de la luz sirve de este modo como un subterfugio a las 

reflexiones neoplatónicas que llegan a manos de Gadamer para mostrarnos, una vez más, 

su naturaleza hermenéutica y su clara actualidad. 

5. Conclusiones

Hemos visto cómo Gadamer recupera de la célebre metafísica de la luz ideas esenciales 

para el desarrollo de su propia hermenéutica filosófica, abrazando de este modo grandes 

reflexiones neoplatónicas. A fin de explicar esta recepción hemos dividido el análisis en 

tres grandes ideas. La primera de ellas refiere a la tesis hermenéutica que sostiene la 

posibilidad misma de la comprensión, dando cuenta del componente ontológico de la 

experiencia. La segunda de ellas refiere al lugar que ocupa la ontología de la imagen en 

la hermenéutica filosófica, donde Gadamer rescata las reflexiones neoplatónicas sobre la 

belleza y el εἰκὼν. La tercera de ellas versa sobre el trasfondo especular de la experiencia 

hermenéutica, que se ve guiado precisamente por una dimensión específicamente 

metafísica y se ve influida por la experiencia contemplativa. Así pues, hemos iluminado los 

ámbitos donde Gadamer dialoga directamente con la metafísica de la luz a fin de mostrar 

su vigencia en el propio planteamiento hermenéutico contemporáneo. Todo ello nos ha 

permitido no solo actualizar la filosofía antigua sino mostrar su vigencia frente a otros 

modelos filosóficos contemporáneos. 

Referencias bibliográficas

Aubin, P. (1953). “L´image dans l´oeuvre de Plotin”. Recherches de science religieuse 41, 348-79.
Beuchot, M. (2008). “La hermenéutica y las nuevas ontologías”. En-Claves del pensamiento 2, 77-89.
Díez Fischer, F. (2018). “La hermenéutica de Gadamer como escucha tras la huella. ¿Una hermenéutica 

de lo inaparente?”. Escritos 26 (56), 21-61.
Díez Fischer, F. (2024). “La eficacia histórica del neoplatonismo en la hermenéutica filosófica de Hans-

Georg Gadamer”. Patristica et Madiaevalia 45, 31-50.

12 Esta dialéctica ha sido estudiada en el Neoplatonismo por grandes especialistas (Zamora Calvo, 
2013: 517; Hermoso Félix, 2011: 47). La cualidad especular de la imagen y del lenguaje en el 
platonismo reside en esta tensión que los significa (Aubin, 1953; Teisserenc, 2010). Para valorar esta 
dimensión aporética en el pensamiento de Gadamer, v. (Gadamer, 2010).



50 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

Forero PineDa, F. (2017). “Ontología del acontecer. El camino de Hans-Georg Gadamer”. Ideas y 
Valores, 66 (164), pp. 35-54.

GaDamer, H.-G. (1977). Verdad y Método I. Tr. A. Agud Aparicio y R. Agapito. Salamanca: Sígueme.

GaDamer, H.-G. (1991a). La actualidad de lo bello. Tr. A. Gómez Ramos. Barcelona: Paidós.

GaDamer, H.-G. (1991b). “Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristotelen”. Gesammelte Werke 
7: Griechische Philosophie III. Plato im Dialog, Tübingen: Mohr, 128-227.

GaDamer, H.-G. (1991c). “Denken als Erlösung. Plotin zwischen Plato und Augustin”. Gesammelte 
Werke 7. Griechische Philosophie III. Plato im Dialog, Tübingen: Mohr.

GaDamer, H.-G. (1992). Verdad y Método II. Tr. M. Olasagasti. Salamanca: Sígueme.

GaDamer, H.-G. (1993). El problema de la conciencia histórica. Tr. Ag. Domingo Moratalla. Madrid: 
Técnos. 

GaDamer, H.-G. (2001). “Conversación con Hans-Georg Gadamer sobre la recepción histórica de su 
obra” (1996). Hermenéutica, Estética e Historia. Tr. C. Ruiz-Garrido y M. Olasagasti. Salamanca: 
Sígueme.

GaDamer, H.-G. (2010). El último dios. La lección del siglo XX. Un diálogo filosófico con Riccardo 
Dottori. Trad. J.L. Iturrate Vea. Barcelona: Anthropos. 

GronDin, J. (2008). ¿Qué es la hermenéutica? Tr. A. Martínez Riu. Barcelona: Herder.

GronDin, J. (2018). Del sentido de las cosas. Tr. V. Goldstein. Barcelona: Herder.

GronDin, J. (2021). La belleza de la metafísica. Tr. M. Pons Irazazábal. Barcelona: Herder.

Gutiérrez, C.B. (2016). “El ánimo neoplatónico de la hermenéutica de Gadamer”. Ideas y Valores 
65 (162), 337-352.

Hermoso Félix, M.J. (2011). El símbolo en el “De Mysteriis” de Jámblico: la mediación entre el 
hombre y lo divino. Madrid: UCM.

Hermoso Félix, M.J. (2014). “La filosofía de Plotino: una metafísica de la imagen”. Anales del 
Seminario de Historia de la Filosofía 31, 11-27.

Jámblico (1997). Sobre los misterios egipcios (Tr. E.Á. Ramos Jurado), Madrid: Gredos.

Nielsen, C.R. (2024). Gadamer´s Hermeneutical Aesthetics. Oxfordshire: Routledge. 

Pasqua, H. (2002). “Henôsis” et “Ereignis”: Contribution à une interprétation plotinienne de l´Être 
heideggérien. Revue Philosophique de Louvain 100 (4), 681-697.

Platón (1986). Banquete. Tr. M. Martínez Hernández. Madrid: Gredos. 

Plotino (1982). Enéadas I y II. Tr. J. Igal. Madrid: Gredos. 

Plotino (1985). Enéadas III y IV. Tr. J. Igal. Madrid: Gredos. 

Plotino (1988). Enéadas V y VI. Tr. J. Igal, Madrid: Gredos. 

Proclo (2011) Teología platónica I-III. Tr. J.M. Nieva. Buenos Aires: Losada. 

Rorty, R. (2001). El ser que puede ser comprendido es lenguaje. “El ser que puede ser comprendido 
es lenguaje”. Homenaje a Hans-Georg Gadamer. Madrid: Síntesis.

García-Santos, C.; Oñate, T. & Quintana-Paz, M.Á (Eds.) (2005). Hans-Georg Gadamer: ontología 
estética y hermenéutica. Madrid: Dykinson.

Tatarkiewicz, W. (1991). Historia de la estética: I. La estética antigua. Tr. D. Kurzyca. Madrid: Akal.

Tatarkiewicz, W. (2007). Historia de la estética: II. La estética medieval. Tr. D. Kurzyca. Madrid: Akal. 

Teisserenc, F. (2010). Langage et image dans l´oeuvre de Platon. Paris: Vrin.



51 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

Vattimo, G. (2005). “Historia de una coma. Gadamer y el sentido del ser”. García-Santos, C.; Oñate, 
T. & Quintana-Paz, M.Á. (Eds.) (2005). Hans-Georg Gadamer: ontología estética y hermenéutica. 
Madrid: Dykinson.

Zamora Calvo, J.M. (2013). “Everywhere and nowhere”: Porphyry´s Pathaways to the Inteligible 31. 
Anuario Filosófico 46, 503-22.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

53 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.04 [pp. 53-67]

Recibido: 20/09/2025 – Aceptado: 2/1/2025

La atrofia orgánica. Un estudio sobre los modos de ser del 
organismo desde la biohermenéutica

Organic atrophy. A study on the modes of being of the organism 
from biohermeneutics

Leandro Catoggio 

CONICET- Universidad Nacional de Mar del Plata

Resumen: En el presente texto se aborda las tesis heideggerianas acerca de la diferencia 
antropológica en cuanto a la idea de organismo. Para esto el análisis profundiza la diferencia entre 
el útil y el órgano, y el concepto de mundo. A continuación, el trabajo se encarga de describir la 
relación entre competencia, organismo y medio mostrando, de esta manera, un modelo tríadico en 
la hermenéutica comparativa. Esto es lo que lleva, en última instancia, a mostrar de qué manera la 
atrofia orgánica es definida respecto al modelo tríadico de la hermenéutica.

Abstract: This text addresses Heidegger’s theses on the anthropological difference concerning 
the idea of the organism. To this end, the analysis delves into the difference between the tool 
and the organ, as well as the concept of world. Below, the work is responsible for describing the 
relationship between competence, organism, and environment, thereby presenting a triadic model 
in comparative hermeneutics. This ultimately leads to showing how organic atrophy is defined 
concerning the triadic model of hermeneutics.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Organismo (Organism); Medio (Médium); Modelo Tríadico 
(Triadic Model); Competencia Orgánica (Organic Competence).



54 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

1. Metodología

En el contexto de las lecciones de invierno de 1929-1930, tituladas Die Grundbegriffe 

der Metaphysik (Los conceptos fundamentales de la metafísica) Heidegger destaca una 

nueva modalidad de estudio ontológico frente a lo trabajado en Sein und Zeit (Ser y 

Tiempo) y en Vom Wesen des Grundes (De la esencia del fundamento). Lo que propone 

en estas lecciones es una consideración comparativa (einer vergleichenden Betrachtung) 

en su análisis hermenéutico; es decir, una comparación entre el animal, el hombre, y la 

piedra (1983: 264). El planteo es diferente de lo que Heidegger había realizado hasta el 

momento; sin embargo, puede decirse, su centro especulativo no deja de ser la noción 

de mundo. Es el referente por el cual le permite decir que la piedra no tiene mundo, los 

animales son pobres de mundo y el hombre es aquel que tiene mundo. Pero, el mundo 

no es ni una substancia ni cierta cosa externa independiente de la actividad del Dasein. 

La definición heideggeriana señala que: “el mundo es la manifestabilidad de lo ente en 

cuanto tal en su conjunto [Welt wurde angezeigt durch den Charakter der Offenbarkeit 

des Seienden als solchen im Ganzen]” (1983: 423). Esta definición aclara lo que distingue 

al Dasein como configurador de mundo respecto a los animales, es decir, el modo en que 

la configuración se articula en el lenguaje significativamente en referencia a la praxis. Así, 

el lenguaje proposicional es el elemento a deconstruir para mostrar de qué manera es 

posible la articulación mínima, la proposición “a es b”. Para Heidegger, siempre hay una 

instancia experiencial que articula la proposición mínima [“Der Satz >a ist b< wäre nicht 

möglich in dem, was er meint und wie er das Gemeinte meint, wenn er nicht erwachsen 

könnte aus dem zugnmdeliegenden Erfahren des a als b] (1983: 436). En este sentido, la 

experiencia es pre-proposicional, pero no en un sentido causal o de forma aislada, sino 

en tanto se presenta a sí misma en la expresión. El en tanto que (a en tanto que b) es 

articulativo de la experiencia y en eso se mueve la dirección metodológica del regreso del 

enunciado a la praxis mediante el trabajo de la indicación formal (Formalanzeige). 

Es esta metodología la que abre el camino regresivo del enunciado a la experiencia del 

sentido. La función significativa de los conceptos tiene ese carácter de lo indicativo, y por 

eso, la indicación no muestra tanto la referencia directa del concepto a su contenido, sino 

que sólo indica “una transformación de sí mismo en la existencia [eine Verwandlung seiner 

selbst in das Dasein zu vollziehen]” (Heidegger, 1983: 430). El contenido semántico, muchas 

veces, es más una ocultación del sentido práxico que su transparencia; y esto quiere decir 

que el regreso del enunciado a la praxis debe manifestar fenomenológicamente lo que la 

experiencia es más allá de las diferentes capas de sentido del concepto. De esta manera, 

debe entenderse la deconstrucción de la noción de “organismo”, y con eso, la propuesta 

de la transposición como indicador fundamental de la hermenéutica comparativa. El 



55 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

trasponerse (Sichversetzen), para Heidegger, no se trata de ponerse en el lugar del otro, sea 

un animal o un hombre; se trata de acompañar lo que es el ente y cómo lo es en sí mismo. 

Al respecto aclara: “Acompañar al otro puede significar además ayudarle a alcanzarse a sí 

mismo, pero también hacer que se extravíe en sí mismo [Mitgehen mit dem anderen kann 

dann weiter heißen: ihm zu ihm selbst verhelfen - aber auch ihnan sich selbst irre werden 

zu lassen]” (Heidegger, 1983: 293) ¿Ésta consideración es exclusivamente respecto 

al hombre o puede asegurarse un extravío frente al animal? Estas posibilidades son 

inmanentes a la trasposición, y así es cómo el acompañamiento no involucra una certeza 

datable, es más bien cierto modo de acercamiento, de comprensión, y de información. 

Esto significa que la trasposición no es un desplazamiento en el otro, en el sentido de 

la empatía o la simpatía, sino un estar junto al otro en el que no hay predeterminaciones 

sino formaciones, distribuciones, ordenaciones, orientaciones. Esto no quiere decir que 

haya una síntesis o un paralelismo mental sino una intersección de espacios de agencia en 

que ninguno se determina como central. La indicación formal del concepto de organismo 

radica en mostrar de qué manera el organismo animal-humano y el organismo animal-

no humano se definen como tales a partir de su encuentro. De aquí que la noción de 

organismo sea comprendida en su propio sentido desde tres dimensiones particulares: 

el sentido de contenido (Gehaltsinn), el sentido de referencia (Bezugsinn), y el sentido 

de realización (Vollzugsinn) (Heidegger, 1995). El contenido a desarrollar es el término 

“organismo”, la referencia es lo propiamente experienciado mediante ese contenido, 

y la realización es el sentido de lo ejecutado, la agencia involucrada por el contenido. 

Estas dimensiones son recurrentes en los análisis heideggerianos con la propuesta 

de `poner en suspenso críticamente, deconstruir, el contenido del concepto recibido y 

desarrollar propositivamente un replanteo del mismo. Por lo tanto, la indicación formal 

en tanto trasponerse, abre el cuestionamiento del organismo en dirección a proponer 

una comprensión renovada de él como un alejamiento de sus presupuestos metafísicos.

Debido a esto la pregunta que se analiza, “¿qué es un organismo?”, involucra un 

aspecto deconstructivo y otro constructivo donde la noción de órgano resulta central; eso 

implica no sólo una comparación del órgano con el útil o la herramienta, sino también la 

caracterización básica de animalidad humana y no humana. A continuación, la idea del 

trabajo es rastrear ese movimiento partiendo de la siguiente condición que Heidegger 

mismo establece: “El esclarecimiento del organismo depende de si podemos iluminar la 

conexión interna (inneren Zusammenhang) entre órgano y organismo” (1983: 332).         



56 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

2. El modelo tríadico de la hermenéutica 

En su concepción del organismo Heidegger se diferencia del mecanicismo como de 

vitalismo por cierta noción de vida en que lo orgánico no es reductible ni a un fisicalismo 

ni a un principio metafísico o entelequia. Puede decirse, que tanto el mecanicismo como 

el vitalismo son las interpretaciones históricas a deconstruir. El camino de la hermenéutica 

comparativa sigue una analítica en que la transposición debe mostrar de qué manera 

el organismo posee una comprensión propia desde su modo de ser particular. Por eso, 

la caracterización del organismo como aquello que tiene órganos no responde a la 

metafísica de la presencia. Los órganos no son entidades que se clarifican por cierta 

finalidad intrínseca o extrínseca ni remiten a un diseño de especie determinante. Tampoco 

son cosas. Heidegger es claro en esto mediante la importante distinción conceptual 

entre competitividad (Fähigkeit) y disponibilidad (Fertigkeit) [“Das Zeug ist je von einer 

bestimmten Fertigkeit, das Organ hat je eine Fähigkeit”] (1983: 323). La clarificación del 

órgano viene desde eso, desde una diferencia fenomenológica en la que el órgano se 

entiende por su competitividad; pero esto no significa que el órgano tiene su competencia 

particular sino, al revés, es la competencia la que genera el órgano. Esto puede verse 

en comparación con el útil (pragma). Mientras que el útil no tiene un poder ser en sí 

mismo el órgano tiene ese poder en su competencia organizada por el organismo en su 

totalidad. De esta forma, el modo de ser del órgano es “fundamentalmente distinto” 

(grundverschiedene Seinsart) del modo de ser del útil (Heidegger, 1983: 324). 

La competencia orgánica no es reductible a la utilidad, es otra cosa diferente; es decir, 

un órgano no es una herramienta, no puede compararse a las características que hacen 

de la herramienta una herramienta. En este sentido, el órgano no es una mera cosa, ni 

tiene el mismo registro ontológico. La diferencia ontológica radica entre el ser disponible 

de la herramienta y el ser competitivo del órgano. Esta distinción es la que permite la 

operación que va desde una posición metafísica a una postura post-metafísica del órgano, 

desde la tradición del mecanicismo y el vitalismo a una concepción hermenéutica. En 

resumen, la transformación hermenéutica del concepto de organismo opera, mediante 

la competitividad, rechazando el carácter instrumental, puramente material y fisiológico-

funcionalista, de la tradición biológica y filosófica basada en el dualismo ontológico entre 

mente y cuerpo y el dualismo entre el yo sustancial y la naturaleza. Uno de los objetivos, 

puede decirse, es la deconstrucción del carácter instrumental del organismo, de la 

corporalidad misma, así como la crítica a un principio metafísico de la naturaleza que se 

juzgue como el principio de vida subyacente a todo cuerpo orgánico.  

De esta manera, el sentido de organismo se distancia de la máquina (die Maschine). 

Heidegger dice, “la máquina no sólo precisa del constructor para ser máquina, en general, 



57 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

sino también las instrucciones de funcionamiento [Die Maschine bedarf nicht nur des 

Erbauers, um überhaupt Maschine zu sein, sondern auch der Betriebsanleitung]” (1983: 

324). Tanto la fijación a un diseño como un motivo externo determinan a la máquina, pero 

también, que ella necesita de ajustes y reajustes por parte de otros así como cualquier 

tipo de daño a reparar. El reloj, para funcionar, necesita que alguien le dé cuerda y también 

necesita de alguien que suplante alguna de sus piezas en caso de mal funcionamiento. No 

hay una readaptación del reloj ante la falla de la aguja del minutero, ésta debe ser suplida 

para que el reloj cumpla su fin de dar la hora exacta. Es esta dependencia y fijeza la que señala 

Heidegger como funciones totalmente diferentes para el caso del órgano. En este último, 

su operatividad no está predeterminada ni remite a un criterio externo de funcionalidad. 

Por el contrario, el órgano se caracteriza por la autoproducción (Selbstherstellung), la 

autoconducción (Selbstleitung) y la autorrenovación (Selbstemeuerung) (1983: 324). El 

término autos señala la diferencia, la remisión a una autonomía independiente de todo 

causalismo y planificación externa. De hecho, Heidegger habla de “mismidad” (Selbstheit) 

en referencia al órgano, para él, las características del órgano señaladas lo evidencian 

(1983: 352). Sin embargo, esto no debe entenderse como si los órganos fuesen entes 

individuales desprendidos de la totalidad orgánica, por el contrario, “mientras el órgano 

se retiene (einbehalten ist) en el organismo, es órgano” (Heidegger, 1983: 352). 

A diferencia del órgano, el daño, la avería, o el deterioro (beschädigen) de la máquina 

o de alguna de sus partes necesita de un factor externo de reparación o, incluso, de 

sustitución, para cumplir con su fin. Con esto, la reparación y la sustitución no son 

fenómenos que varíen la planificación original. Hay un plan, un diseño, que predetermina 

la funcionalidad del útil. El diseño es único y continuo en el tiempo, y con ello la identidad 

de la máquina responde en dependencia de un elemento externo. Su tiempo no deja de 

ser un cálculo presupuesto: a diferencia de lo que es la distinción entre animal y hombre 

aquí el contraste es taxativo. La continuidad en el tiempo se manifiesta sobretodo en 

el futuro; es decir, en la máquina el tiempo, y específicamente su futuro, resulta de un 

cálculo de sus operaciones programadas. Son las fuerzas constitutivas de la máquina 

las que duran lo que tengan que durar, por eso, el suplemento o la reparación está ya 

pensado de antemano. El diseño incluye de antemano este aspecto; puede conocerse 

previamente en qué momento debe repararse la máquina o suplantar una parte suya. A 

partir de esto podemos decir que a tanto kilometraje del motor de un auto implica que 

pueda estar desgastado, que pueda estar próximo a fundirse y calculamos que necesita 

un recambio. Esto de igual manera que la durabilidad del consumo de su aceite, se calcula 

que a los 10.000 kilómetros hay que hacer una rectificación sino existen posibilidades de 

que el auto se funda.   



58 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

En el contexto de Sein und Zeit, parágrafo 16, la inutilidad del ente a la mano se 

caracteriza por una falla en la estructura remisional del útil y su llamatividad de mero 

estar-ahí. La rotura, el desperfecto, del útil procura una reparación que evidencia su 

esencia de ser una cosa a la mano, no se pierde nunca el ser a la mano del útil sino la 

materialidad del mismo. El martillo nunca es una cosa cualquiera por más que esté roto, 

está ahí en tanto posible martillar, en tanto es susceptible de arreglarse y ser remitido 

nuevamente a la significatividad del taller. Heidegger dice, “este estar-ahí de lo inservible 

(Vorhandenheit des Unbrauchbaren) no carece aun enteramente de todo estar a la mano, 

el útil que de esta manera está ahí no es todavía una cosa (Ding) que sólo se encuentra 

en alguna parte” (1977: 98). Lo inutilizable, puede decirse, revela el “por mor de” del 

útil en la estructura remisional, así, en la medida en que no es usable no significa que ya 

presuponga un mundo abierto. El Dasein es el sentido del “para qué” (Wozu) del útil, por 

eso Heidegger aclara que “el primario “para-qué” es un por-mor-de” (Das primäre »Wozu« 

ist ein Worum-willen) (1977: 113). A pesar de seguir siendo un útil en su carácter inservible 

el útil no deja de volverse llamativo, apremiante y rebelde. Estas figuras son indicativas 

del desperfecto, y cómo en la máquina existe una dependencia de su reparación y ajuste. 

El útil, volviendo ahora a las lecciones Los conceptos fundamentales de la metafísica, se 

fija como disposición y esto quiere decir que es producido y algo ya terminado, finalizado 

(ergon). La máquina no se aleja de esto; de hecho, la máquina es un útil, aunque no todo 

útil sea una máquina (Jede Maschine ist ein Zeug, aber nicht umgekehrt, nicht jedes Zeug 

ist eine Maschine) (1983: 314). Por eso en la máquina también hay una remisión al por-

mor-de del Dasein y al fallar falla la estructura remisional, que en las lecciones denomina 

“conexión o contexto de situación” (Bewandtniszusammenhang zugrunde) (1983: 315). No 

hay una identidad entre el útil y la máquina, pero ambos refieren a la configuración del 

mundo por el Dasein y, al ser inservibles, remiten a cierta planificación que calcula ajustes, 

reparaciones, sustituciones, etc. Un ejemplo de esto puede reconocerse en el análisis 

que Hans Jonas hace de un torpedo que es un servomecanismo (servomechanisms), una 

máquina considerada autónoma respecto a su direccionalidad, a su blanco. Ante un blanco 

movible el torpedo parece comportarse mediante ajustes proyectando cierta autodirección, 

como decía Heidegger de los órganos. Hay una reacción, una corrección, que hace que 

el torpedo pueda alcanzar su fin; es mediante el mecanismo de entrada y salida que el 

torpedo reajusta su dirección recibiendo la información pertinente a la movilidad posible 

del blanco. Sin embargo, lo que opera aquí en el movimiento de imput y ouput no es un 

mero reflejo perceptivo sino la mediación, podríamos decir, interpretativa del control de 

mando. El ajuste del plan primigenio sólo puede realizarse a través de una agencia con 

arreglo a fines, pero que, justamente, no es propia del torpedo (Jonas, 1977: 205-207). 



59 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

Lo que se pone en juego aquí es el modelo dualista cibernético frente a el modelo tríadico de la 

hermenéutica. Jonas opone a los factores cibernéticos de percepción y movimiento los factores 

hermenéuticos correlacionados de percepción (Wahrnehmung), movimiento (Bewegung) 

y emoción (Gefühl). Siendo este último el más fundamental en tanto ejerce la conexión del 

movimiento y la percepción; y, además, la traducción animal (animalische Übersetzung) del 

impulso básico en la realización del metabolismo. Por eso, puede decirse que el tercer elemento 

opera de intérprete reconociendo y seleccionando el ambiente y las respuestas ante él. Debido 

a esto, el organismo no resulta comprensible en el modo cibernético en tanto respuesta 

automática al ambiente, sino que es interpretativo en tanto respuesta selectiva al ambiente 

(Jonas, 1977: 219). Esto es algo que Heidegger no ha señalado, pero que no es ajeno del todo 

a su pensamiento. La competencia que produce órganos no quiere decir que los órganos 

sean una creación mediante el mecanismo automático-informativo, donde el órgano sería un 

efecto causal, o un mero efector. La unidad efectual (Wirkungseinheit), para usar un término 

gadameriano, de la competencia y el ambiente es significativa según un modelo no reductivo al 

mecanicismo; es decir, es la variación dinámica de la relación experiencial lo que da la pauta del 

organismo y no un plan de construcción (Bauplan). No hay una indiferencia cualitativa sino una 

serie de qualia que son indicativos de transformaciones orgánicas y ambientales. 

El modelo tríadico se especifica por ser interpretativo debido que los procesos 

traductivos hacen del metabolismo una identidad práctica sin criterios externos y sin 

pautas predeterminadas. El modelo tríadico, alejado de un principio metafísico, y de un 

mecanismo de respuestas inmediatas ante el ambiente, se constituye por un tercer factor 

que opera como organizador básico de la vida. La autoregulación orgánica involucra un 

equilibrio momentáneo en el que el acercamiento a ciertos alimentos y el alejamiento 

frente a peligros de subsistencia, por ejemplo, se realizan por la ejecución del sentido 

formado en la agencia individuo-ambiente. La competencia, por esto mismo, conlleva un 

modo de ser primigenio que es el de la trascendencia (Transzendenz). Que el organismo 

sea trascendente significa que su ser se reconoce en el estar-ya-ahí en su contexto de 

agencia. El organismo está en medio de su ambiente, y eso implica un factor esencial 

de su trascendencia, su andamiaje central es la competencia en tanto movimientos de 

articulación del entorno. O, como dice Alva Noë, “actividad de exploración” (activity of 

exploring) (2010: 60). Respecto al órgano de la vista la actividad de ver no es algo que 

sucede en el interior del organismo o en el cerebro sino una actividad exploratoria que 

lleva y modula el encuentro con el mundo. De aquí, que el acto de “ver es un territorio 

de actividad hábil” (Seeing is a land of skillful activity) (Noë, 2010: 60). La competencia 

orgánica es interpretativa porque es exploratoria, sólo porque hay un entorno explorado 

hay selectividad en orden a una autoconducción, autoproducción, y autorrenovación.  



60 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

3. Atrofia y rechazo del órgano 

El tercer elemento de la tríada hermenéutica, las emociones, no lo nombra Heidegger 

a diferencia de Jonas; pero, el modelo tríadico no puede dejar de reconocerse. La 

competencia es indicativa de un organismo irreductible al mecanismo de información de 

entrada y salida. Los órganos no son servomecanismos, su competencia “elabora reglas 

y regula” (regelmitbringend und regelnd); es decir, no están sometidos a plan alguno 

(Heidegger, 1983: 333-334). La autoregulación, de esta manera, es un modo de ser 

propio del órgano, y se estructura por dos instancias: la pulsión (Trieb) y la servicialidad 

(Diensthaftigkeit) Esto significa que el órgano no está ya dispuesto en su funcionamiento 

como el útil, sino que está al servicio de…, sirve para…Así el ojo ve debido a que está en 

servicio a eso, sirve para… El órgano no está presente nunca; su propio ser está siempre 

ya en camino, por eso se reconoce en la dinámica de la competencia. El órgano siempre 

está al servicio de una acción, de una agencia competente con el medio. En esta medida, 

él está impulsado en su servicialidad, está empujado, movido, por la pulsión; pero esto no 

implica un regreso al vitalismo. La pulsión es el esfuerzo del organismo por mantenerse 

en su servicialidad, precisamente, la organización y reorganización de los órganos en los 

problemas planteados por el medio. Por eso, dice Heidegger, que la pulsión le da a la 

competencia una “dimensión en sentido formal” (Dimension im formalen Sinne); es decir, 

cierto recorrido, ruta o patrones de agencia a partir de los cuales el organismo se mueve 

nutriéndose, escapando, atrapando, reproduciéndose, curándose, etc. (1983: 334). 

La dimensión formal del órgano representa, en suma, la normatividad propia; es decir, 

las rutas trazadas del organismo junto a las conductas relativas a esas rutas que manifiestan 

su identidad agencial. La normatividad es el conjunto de reglas o patrones que regulan 

vitalmente al individuo en su desempeño práctico. De esta manera, ella es irreductible a 

patrones físicos y químicos, además de mostrar una diferencia cualitativa entre los individuos. 

No todos los individuos, incluso de una misma especie, tienen la misma normatividad. 

Ésta es una regulación en la que está implicada el espacio y el tiempo del organismo; es 

decir, los organismos poseen recorridos praxicos a través de los cuales pueden dirigirse con 

movimientos lentos o rápidos y son capaces de reconocer límites geográficos o la circularidad 

de sus anillos deshinibidores. Establecen tiempos y distancias, y con ello sedimentaciones 

agenciales, patrones, que operan de registros pragmáticos familiarizados. Estos registros 

son el trasfondo hermenéutico del organismo. Lo que Alva Noë, denomina “trasfondo de 

habilidades” (background of skills), (2009: 121). Y, Shaun Gallagher, por su lado, lo llama 

“masivo trasfondo hermenéutico” (massive hermeneutical background) (2020: 173).  

La pulsión es la dimensión formal de la agencia por la cual el servicio orgánico ejerce 

sus metas. Es esta pulsión la que lleva la dinámica del servicio, por eso la agencia nunca 



61 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

permanece estable como si fuera un presente continuo. Podría decirse que aquí la pulsión 

no es la X de las representaciones pulsionales, como puede encontrarse en Freud. No es 

algo que permanece, sea en la oscuridad misma o en una posible iluminación. El carácter 

impulsivo de la pulsión sólo es reconocible en la servicialidad, en el “para” (Wozu) propio 

del órgano. A esto se debe que “lo que una competencia en cuanto tal hace surgir (el 

órgano) y pone en relación consigo, argumenta Heidegger, es puesto en tal servicio o 

expulsado de él, por ejemplo, en el caso de la atrofia” […eine Fähigkeit als solche entstehen 

läßt (ein Organ) und in Beziehung zu sich bringt, wird in solchen Dienst gestellt bzw. daraus 

entlassen - z. B. in der Verkümmerung] (1983: 335). La herramienta no puede atrofiarse 

ya que no es servicial, ella es un útil y como tal está disponible, por eso la herramienta 

no se atrofia, sino que se destruye. Como puede verse, la atrofia (Verkümmerung) es una 

competencia que no alcanza su servicialidad. El órgano atrofiado es el órgano in-servible, 

y, por ello, su carácter pulsivo, dimensional, queda abortado. En realidad, el deterioro 

orgánico tiene dos sentidos: no tiene una dimensión formal y pierde su rol exploratorio. 

La falta de servicialidad también es la inviabilidad de producir nuevos qualia, de poder 

registrar amenazas y ventajas individuales constantemente. Esto se debe al deterioro 

de la dimensionalidad orgánica; y, al ser diferente de útil y la máquina, su reajuste no 

remite a un criterio externo. Debido a esto, la autorregulación implica dos fenómenos 

posibles: el reajuste por sustitución y el rechazo total del órgano. El primero, quizás, 

pueda reconocerse en los útiles, que por más que su ser esté acabado es susceptible de 

una modificación material. Pero, la expulsión, es un fenómeno propiamente orgánico; es 

decir, hay rechazo en la medida en que no se logra satisfacer ni reorganizar el organismo 

respecto a las exigencias del medio. 

Alguien podría decir que una máquina puede desprenderse de una parte para facilitar 

su función en el medio y seguir siendo usable. Pero, la diferencia está en que eso sólo puede 

ser parte de un cálculo anticipatorio, de un cálculo de contingencias. La extrañeza, lo no 

esperado, opera como límite significativo. La reorganización del organismo, por su lado, no 

tiene un cálculo de contingencias sino la dinámica metaestable de cierto equilibrio temporal. 

En esto estriba que la extrañeza no sea un límite sino una reorientación del organismo y el 

medio. La extrañeza ante lo familiar es una posibilidad ontológica, una nueva dirección que 

puede darse por un reajuste orgánico o un suplemento. Es en esta medida que pueden 

afluir individuos con características aisladas o monstruosos, que incluso pueden ser origen 

de nuevas formas de ser. La expulsión del órgano en tanto no sirve para… es indicativa de 

la imposibilidad de un ajuste, es el caso extremo de desprenderse de algo que no reviste 

operatividad posible porque pierde su dimensión. En realidad, o pierde su dimensión o 

no logra constituirse la dimensión en su servicialidad. Pero, ¿qué realiza la expulsión?, 



62 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

¿podemos decir que hay un centro operativo, un cerebro o sistema nervioso central, que 

expulsa lo inservible? Recordemos que no hay una independencia orgánica para Heidegger, 

cada órgano es operativo en la medida de la totalidad organizada del organismo, su condición 

respectiva. Para nada hay un desconocimiento por parte de Heidegger del sistema nervioso 

central, pero eso no significa que se deba hipostasiar un elemento que oficie de presencia 

reguladora trascendentalmente. El cerebro y su posicionamiento regulativo no deja de ser 

un efecto de la relación de la totalidad del organismo con el ambiente. 

Esto es lo que lleva a pensar que la exclusión del órgano es, en un sentido más 

preciso, el rechazo efectuado por el proceso mismo de la competencia. En el acto de 

comer, por ejemplo, no se come porque tenemos un estómago, riñones o intestinos y de 

ahí nos alimentamos por la boca, al revés, es porque comemos, porque poseemos esa 

competencia, esa habilidad, que tenemos los órganos correspondientes. La expulsión es 

el rechazo producido por el proceso competitivo del organismo, y esto significa que el 

rechazo puede producirse por la desarticulación entre el organismo y su ambiente. Estos 

procesos implican, por un lado, que el órgano no está nunca totalmente constituido en 

el sentido de lograr cumplir sus funciones particulares respecto a la totalidad orgánica, y, 

por otro lado, que, en definitiva, no hay cálculo alguno que pueda determinarnos a pensar 

el tiempo de vida de un órgano. A esto habría que agregarle la imposibilidad, en última 

instancia, de decretar las metas del órgano. Conocemos ciertas funciones concretas del 

órgano, pero eso no implica dar por sentado un conocimiento certero del órgano. La 

atrofia por envejecimiento se entiende por eso mismo. Se sabe, por ejemplo, que la vista 

post-cuarenta años comienza a deteriorarse y puede que se necesiten anteojos o una 

operación para rectificarla. Pero esto no es una ley; es una aproximación de base empírica 

y estadística que construye un modelo ideal. La readaptación y la reconfiguración de los 

órganos no reviste una regulación a priori sino a posteriori; y esto quiere decir, que toda 

comprensión de una operatividad centrada y regulativa puede reconocerse como un 

efecto, que no deja de ser una contingencia. 

4. La temporalidad de la atrofia 

La atrofia en el modelo tríadico de la hermenéutica se entiende, entonces, procesualmente; 

y esto significa que hablamos de un transcurso preciso en el que está involucrada el 

aspecto autoregulativo. Es la competencia la que expulsa el órgano, y lo hace, justamente, 

para mantener la regulación vital del organismo. El equilibrio metaestable requiere, 

reclama, una estabilidad normativa que conserve la supervivencia del organismo y su 

condición respectiva junto a su interpretación o selectividad del ambiente. Para esto, se 



63 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

debe mantener la regulación vital en la totalidad de sus habilidades junto al gasto de 

energía necesario. Según esto, la pregunta central pasa a ser: ¿cómo se puede recuperar 

la servicialidad del órgano atrofiado para mantener la regulación vital del organismo? 

Aquí es donde aparece la característica competitiva de la autorrenovación. Ésta entra 

en acción cuando se produce la readaptación del organismo a los cambiantes contextos 

pragmáticos. Según esto, la dimensión formal varía en función de las variantes de cambio; 

y esas variantes no dejan de ser los diferentes servicios que prestan los órganos. Sin 

embargo, esto no menciona la localidad funcional de manera desprendida del resto 

orgánico. Las variantes están en constante interacción y cada una es respectiva respecto 

a las otras. De esta manera, un mal funcionamiento renal puede acarrear a la larga 

problemas coronarios. La pérdida de la servicialidad es una pérdida fáctica del hecho del 

servir para…; pero esto no implica que la servicialidad se pierda como tal. La apertura 

de la competencia no se anula, sino que permanece retenida como el factor primario 

exploratorio respecto al medio. De aquí, que la servicialidad no radica en el factum del 

servir sino en la posibilidad propia del ser competente.  

En este sentido, la pérdida de un contexto pragmático determinado implica tanto una 

desestabilización del organismo en su totalidad como la posibilidad de renovarse para 

readecuarse al ambiente. Estos dos aspectos son relevantes a la hora de mantener la mismidad 

del individuo; y esto conlleva que su sobrevida depende del modo de ser de la renovación. 

Ésta es posible por la servicialidad en cuanto tal, y en esta medida, el carácter competente 

exigido es el movimiento “a sí hacia sí mismo” (sich in sich selbst). Hay una autoreferencialidad 

en el movimiento de la servicialidad que no depende de algún factor externo sino de la 

competencia en cuanto tal; es decir, para Heidegger, el ser competente es un avanzarse 

(Sichvorlegen) avanzándose hacia el propio para-qué (Wozu) (1983: 339). Esto quiere decir que 

la competitividad en la dirección del “hacia” del “servir para…” no se aleja de sí (die Fähigkeit 

nicht von sich weg), no se queda como simple causa independiente de su efecto, no se dispersa, 

sino que está siempre en lo apuntado. Pero esto no es un deshacerse en lo ejecutado, por el 

contrario, la competitividad en cuanto tal pasa a ser propia de sí (die Fähigkeit als solche sich 

zu eigen) (Heidegger, 1983: 340). Esta propiedad emerge de la ejecución del servir donde la 

competitividad se retiene en la agencia; por eso se puede hablar de la familiaridad que tiene el 

individuo con su ambiente, la retención en la apropiación de sí de la competitividad posibilita 

el reconocimiento de la mismidad de la agencia. De aquí que la servicialidad del órgano no se 

pierda, sino que se retiene a sí mismo en la propiedad de la competencia. 

¿Pero cómo entender la retención y la propiedad de la competencia en relación a 

la renovación orgánica? La cuestión se centra en la temporalidad operativa del órgano. 

En la atrofia el proceso de la competencia, del ser competente, remite a la mismidad 



64 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

reteniendo la servicialidad y, al mismo tiempo, expulsando el órgano. No se pierde el 

“servir para…” como habilidad en sí misma, sino que se pierde su ejecución concreta. 

Debido a esto, permanece abierta la posibilidad en la mismidad orgánica; y su carácter 

de permanencia se debe a que el trasfondo hermenéutico retiene su operatividad 

aguardando la renovación de su agencia. Esto es lo que en Sein und Zeit se denomina “estar 

a la espera” (Gewärtigen). Heidegger dice: “El estar a la espera del para-qué no es ni una 

contemplación de la “finalidad”, ni un esperar el acabamiento ya próximo de la obra por 

producir. No tiene en absoluto el carácter de una captación temática” (1977: 354).  Debido 

a esto, el estar a la espera es una parte necesaria del proceso práctico de la competitividad. 

En ella se encuentra la familiaridad del ambiente ya que es la que retiene las posibilidades 

fácticas de la agencia de los contextos pragmáticos. Ante cualquier impedimento es 

ella la que evalúa (Nachsehen) el ante qué del impedimento y lo trata de eliminar. La 

atrofia es llamativa por su carácter de in-servible, y en esa medida se está a la espera de 

la renovación mediante una evaluación y resolución del problema. La temporalidad de 

la espera es respecto al futuro, es indicativa de la renovación orgánica; sin embargo, su 

operatividad radica en una vuelta sobre sí de un “hacia…” ya familiarizado, su trasfondo 

hermenéutico. Según esto, el esperar algo tiene una doble dirección: la renovación de la 

funcionalidad orgánica respecto a sus metas (futuro) y la revisión evaluativa en vistas al 

trasfondo hermenéutico que guía la renovación (pasado). Así, se entiende lo siguiente: 

“Sólo estando a la espera del para-qué la ocupación puede retornar, a la vez, a “lo que” 

está en condición respectiva [Des Wozu gewärtig, kann das Besorgen allein zugleich auf so 

etwas zurückkommen, womit es die Bewandtnis hat]” (Heidegger, 1977: 467). 

No hay un vacío al que llenar, por el contrario, la habilidad siempre está en espera de 

la renovación. En este sentido, el “haber sido” es constitutivo de la competitividad, y esto 

significa que la espera está asociada al modo de ser de la disposición afectiva (Befindlichkeit). 

Lo retenido siempre está en vínculo con alguna emoción en el trasfondo hermenéutico, 

las habilidades competitivas no son meros automatismos ni construcciones puramente 

epistémicas. Si se observa el apartado “La temporalidad de la disposición afectiva” del 

parágrafo 68 de Sein und Zeit puede observarse que Heidegger establece una diferencia 

radical entre el comprender y la disposición afectiva: el primero apunta hacia el futuro 

mientras que el segundo al pasado. De manera más precisa, el estado anímico se temporaliza 

en la modalidad de un retrotraer hacia… (Zurückbringen auf...); es decir, de retornar a “un 

modo del haber sido (einen Modus der Gewesenheit)” (Heidegger, 1977: 451). Esto se 

debe a que las emociones aparecen respecto a la totalidad abierta de organismo según 

su trasfondo hermenéutico. El fenómeno de la amenaza, por ejemplo, es indicativo de un 

retroceso en dirección hacia la mismidad que busca evitar lo amenazante. Esta dirección es 



65 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

el acto de retraerse del organismo en el que la habilidad en circunstancia está asociada a un 

estado anímico particular; ante la amenaza, el miedo surge en tanto se amedrenta la espera 

del para-qué. Lo amenazante resulta tal por su carácter de desarticulación de los contextos 

pragmáticos del organismo; y, por ende, de su propia mismidad. El miedo a perder la vida es 

el miedo ante la pérdida de la significatividad de los contextos pragmáticos.

Las emociones no son indiferentes en el factum del ser-competente, incluso si este 

último rechaza un órgano. La llamatividad de una atrofia es el indicio de una amenaza a 

la totalidad del organismo como lo es el ataque de otro organismo, incluso de bacterias 

que logran desestructurar el sistema inmune. La coerción, en este sentido, no deja de 

ser una amenaza a la condición respectiva de los contextos pragmáticos; que no pueda 

ejecutarse una función orgánica específica implica que su condición respectiva se vea 

coaccionada en sus otras agencias. La urgencia de la renovación mediante el estar a la 

espera es el apremio por reescribir normativamente el medio, la dimensión en sentido 

formal del organismo. Bajo esta idea, se puede diferenciar la propuesta hermenéutica de 

la tradición mecanicista: se suplantan las ideas centrales de homogeneidad y continuidad 

por las de heterogeneidad y discontinuidad. El organismo no es una estabilidad conclusiva 

(ergon) sino una dinámica autoregulada e interrumpida (energia); las irrupciones son 

“normales” para las funciones orgánicas, y, por ello mismo, la resolución de problemas 

es una actividad inmanente al agenciamiento. El planteo de la atrofia se resuelve en el 

proceso de la renovación de la servicialidad que involucra el factor del estar a la espera, 

la convergencia del pasado con el futuro en un presente problemático, junto a diversos 

estados anímicos (emociones) que la acompañan. El rechazo del órgano es una posibilidad 

inmanente de un organismo que se renueva en su condición respectiva manteniendo su 

servicialidad, su concreto carácter competente ante las exigencias del medio. 

5. Conclusión

Para concluir, cabe cuestionarse la relación entre la organicidad del animal humano y la 

organicidad del animal no-humano desde la noción de identidad. Hasta cierto punto, podría 

considerarse el análisis heideggeriano como una respuesta crítica al posicionamiento 

tecno-moderno de la comprensión instrumental del órgano. La tesis “el órgano es una 

herramienta” es deconstruida desde sus presupuestos metafísicos y reconstruida por una 

propuesta que puede denominarse biohermenéutica. Esta última noción es indicativa del 

modelo tríadico de la hermenéutica, del ajuste primario por el cual el organismo encuentra 

un equilibrio normativo en su ambiente. Esto está “más acá” del mecanicismo y no se 

alienta por un principio metafísico de la vida, lo esencial es la praxis en el sentido de 



66 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

relación primordial entre el individuo y su ambiente. Es en esta relación que lo vivo aparece 

según la autproducción, la autorenovación y la autoconducción; que puede englobarse en 

la autoregulación. Podría decirse que esta forma de ser es propia de los animales humanos 

y no humanos, en ambos la formación del organismo implica el movimiento esencia de 

la competencia configurando órganos desde la problematicidad del medio. Las metas 

funcionales de los órganos respecto a las actividades primarias de supervivencia no son 

inamovibles y no devienen nunca principios metafísicos de la vida. Son modos de constituir 

vida, entendiendo por ésta última solamente la praxis señalada; por lo cual cabe hablar de 

la vida de las bacterias hasta los mamíferos, por ejemplo. Sus diferentes formas de vida 

posibles nunca son abarcables y no distinguen regulaciones a priori sino normatividades a 

posteriori, inestables, que establecen conductas y comportamientos contingentes. 

No hay un salto entre el animal humano y no humano; sin embargo, manifiestan 

diferencias. Éstas surgen desde la concepción de lo vivo, a partir de la praxis del organismo; 

surgimiento que debe entenderse por una diferencia en la que el animal humano se 

caracteriza por el trato configurador del mundo. Mientras que el animal no humano queda 

atrapado, perturbado, por su conducta inmersa en un ambiente medianamente cerrado (es 

pobre de mundo), el animal humano se relaciona abiertamente con el ambiente mediante 

el en tanto que, lo que le posibilita habitar un ambiente cambiante, y ejercer nuevos 

patrones significativos. De aquí, que la mismidad resulte de diferente forma. Heidegger 

dice en sus lecciones: “…todo lo que es sí mismo, todo ente que tiene en sentido amplio el 

carácter de la persona (todo lo personal) es peculiar, pero no todo lo peculiar es sí mismo y 

yoico [Jedes Selbsthafte, jedes Seiende, das im weiteren Sinne den Charakter der Person hat 

(jedesPersonale), ist eigen-tümlich, aber nicht jedes Eigentümliche ist selbst- und ichhaft]” 

(1983: 340). Lo peculiar (eigen-tümlich) se explica por los rasgos característicos, su típica, la 

particularidad distintiva, por la cual el organismo animal no humano se puede identificar; 

pero, el humano es sí mismo y esto quiere decir que él es competitivamente reflexivo. 

Esta es la distinción por la cual la animalidad de lo humano permanece en este último y se 

diferencia, al mismo tiempo, por su carácter reflexivo. ¿Esto no es una manera de recaer en 

la metafísica biologicista de la distinción jerárquica entre animal y animal racional? 

Heidegger nunca habla de una mejora ni de una jerarquía. Puede ser que se lo haya 

interpretado de esa manera, pero eso no cierra las posibilidades interpretativas. Es 

entendible que se apunte críticamente a los presupuestos del propio Heidegger, y esto es 

correcto incluso desde la propia hermenéutica; sin embargo, la diferencia antropológica 

entre animal humano y no humano es distintiva de por sí sin implicar una metafísica de 

la presencia. Sin duda, la denominación “pobre de mundo” respecto a los animales no 

humanos es errónea; pero, se debe atener a los argumentos. La particularidad reflexiva de 



67 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

los animales humanos tiene un carácter diferencial, es un patrón de comportamiento que 

tiene y desarrolla el organismo sin detenerse en una valoración. En la tesis central sobre la 

determinación del organismo desde la praxis orgánica se asevera no sólo la negación de toda 

planificación a priori sino también que la articulación del medio remite a la dimensión formal 

(la ruta orgánica, los patrones establecidos en el trasfondo de habilidades) que es propia de 

la interacción. La dimensión formal es indicativa de una praxis modal sostenida en el tiempo. 

De aquí, que la ontología del organismo sea plural y modal; sin diseño y valoración previa, 

radica en la indicación de diferentes formas de organización de lo vivo con sus peculiaridades 

propias. En esta medida, lo indicado es una coherencia orgánica sin centro operativo alguno 

y sin una construcción de abajo a arriba (por niveles) sino un modelo práxico-diferencial en 

que lo orgánico se ajusta al medio, y el medio se ajusta a lo orgánico.  

Referencias bibliográficas

Gallagher, S. (2020). Action and interaction. Oxford: Oxford University Press

HeiDegger, M. (1977). Sein und Zeit. Frankfurt am Main: Kloostermann

HeiDegger, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik [GA 29]. Frankfurt am Main: Kloostermann.

HeiDegger, M. (1995). Einleitung in die phänomenologie der religion [GA 60]. Frankfurt am Main: 
Klostermann. 

Jonas H. (1977). Das Prinzip Leben. Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

Noë, A. (2010). Out of our heads. New York: Hill and Wang. 





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

69 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.05 [pp. 69-78]

Recibido: 12/07/2025 – Aceptado: 19/8/2025

John D. Caputo y Gianni Vattimo: Diálogos hermenéuticos en 
torno al Cristianismo 

John D. Caputo and Gianni Vattimo: Hermeneutical Dialogues 
on Christianity

Cicero Cunha Bezerra 

Universidade Federal de Sergipe

Resumen: Caputo y Vattimo son dos filósofos que mantienen profundas similitudes teóricas en 
lo que se refiere a sus críticas a la tradición metafísica clásica y al cristianismo, sin embargo, los 
caminos si bifurcan cuando se trata de profundizar sobre las bases de cada filósofo en particular. 
Este artículo se propone, en primero lugar, exponer cada perspectiva para, en seguida, establecer las 
distinciones que separan las dos posiciones teóricas en sus críticas y proposiciones hermenéuticas 
sobre el mensaje cristiano.

Abstract: Caputo and Vattimo are two philosophers who share profound theoretical similarities in 
their critiques of the classical metaphysical tradition and Christianity. However, their paths diverge 
when it comes to delving into the foundational bases of each thinker individually. This article aims, 
first, to present each perspective and then to establish the distinctions that separate the two 
theoretical approaches in their critiques and hermeneutical propositions regarding the Christian 
message.

Palabras clave/Keywords: John D. Caputo; Gianni Vattimo; Hermenéutica (Hermeneutics); 
Cristianismo (Christianity); Religión (Religion).



70 

CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIÁLOGOS HERMENÉUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

1. Consideraciones iniciales

J.D. Caputo y G. Vattimo son, sin lugar a duda, dos herederos de lo que se ha dado en 

llamar pensamiento postmetafísico. Varios aspectos, aparte de sus orígenes italianos, en 

uno más que en otro, unen a estos dos filósofos que han hecho de la religión, en particular 

del cristianismo, su objeto de reflexión filosófica. Tanto Vattimo como Caputo parten del 

principio de que la religión es un asunto lo suficientemente serio como para relegarlo 

sólo a los actores religiosos. Sus intereses hermenéuticos en relación con el texto bíblico 

han permitido que el campo de la filosofía de la religión reavive el debate académico 

sobre la relación entre lo religioso y las cuestiones contemporáneas que implican, como, 

entre otras cosas, las cuestiones de género y los valores de una sociedad en constante 

cambio. La tarea hermenéutica de escuchar el “espíritu” de la letra es algo común a 

estos dos pensadores que se atreven, con sus reflexiones, a pensar desde y más allá de la 

consolidación nihilista, bajo la sombra de la “muerte de Dios”, que parece prevalecer en 

las insistentes oleadas de extremismo y dogmatismo religiosos en la contemporaneidad. 

Como tal, el objetivo de este trabajo es establecer un acercamiento entre los 

pensamientos de Caputo y Vattimo, destacando que, más que tratarse de influencias, 

lo que pretendo presentar aquí es una confluencia, o cortocircuitos, para usar la 

terminología caputiana, basada en un aspecto particular del pensamiento de Vattimo 

que es común a las reflexiones de John D. Caputo, a saber, la noción de debilitamiento 

y, en particular, aplicada a la reflexión sobre Dios. Con ello, pretendo subrayar hasta 

qué punto, para ambos filósofos, es necesario pensar la religión desde el punto de vista 

de la flexibilización de las verdades absolutas o dogmáticas, así como destacar algunos 

aspectos que diferencian cada enfoque. Para ello, me centraré sólo en algunos aspectos 

de la hermenéutica radical del texto bíblico propuesta por Caputo y de su concepción de 

la teología del acontecimiento, presente en particular en el segundo capítulo del libro 

After the Death of God (2007). También se explorarán aquí, de forma genérica, otras obras 

suyas más recientes:  The Weakness of God A Theology of the Event (2006), The Insistence 

of God : A Theology of Perhaps (2013), An Anatomy of the Apophatic Imagination (2022)1. 

Me centraré exclusivamente en las dos obras de Vattimo Credere di credere, è possibile 

essere Cristiani nonostante la Chiesa? Roma, Garzani, 1999 y Dopo la cristianità, per un 

cristianesimo non religioso, Garzanti, 2002. Para los puntos de desacuerdo, remito al 

excelente artículo de Eric Meganck Keeping Weakness Weak to Make It Strong: Caputo’s 

Theopoetics of Event (2023).

1 Para las citas, en algunos casos, utilizo las traducciones en lenguas portuguesa y española, debid-
amente apuntadas en las referencias. 



71 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/SSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϱ. ÖÖ. ϲϵͳϳϴ

2. Gianni Vattimo: El cristianismo y el pensiero debole2

Una de las afirmaciones más importantes, en mi opinión, sobre la ancestral relación 

entre filosofía y religión se encuentra en la introducción al libro Después del cristianismo, 

por un cristianismo no religioso de Gianni Vattimo (2002: 9). En ella leemos que, si Dios 

ha muerto, y esto significa para la filosofía que ya no es posible una fundamentación 

definitiva (objetiva) del conocimiento, no hay razón para postular ningún tipo de ateísmo 

filosófico.

Para Vattimo, con la muerte de Dios quedan enterradas las críticas historicistas de 

Hegel y Marx, el positivismo y las diversas formas de cientificismo que, de un modo u otro, 

justificaban una defensa de la inexistencia de Dios. En otras palabras, para la filosofía actual 

ya no tiene sentido negar a Dios. Esto, que podría ser una profesión de fe, es en realidad 

una constatación histórica, es decir, con la muerte de la metafísica sustancialista y de las 

filosofías absolutistas, sólo queda la contingencia y la historicidad que caracterizan al ser 

humano como acontecimiento y, en este sentido, la religión, gracias a una interpretación 

“desustancializada” del texto, encentraría un lugar en la sociedad actual.

Sin duda, estamos girando en torno a la noción de verdad, dentro de la concepción 

hermenéutica de Vattimo, que podría resumirse aquí como: “una transmisión de mensajes, 

como nacimiento y muerte de paradigmas e interpretaciones de las cosas a la luz de los 

lenguajes históricos heredados” (Vattimo, 2002: 10). Es en esta perspectiva, y sólo en 

esta, en la que, para Vattimo, el Evangelio puede tomarse en serio. El “Dios fundador”, 

característico de la metafísica escolástica y de la filosofía moderna, renace en la obra de 

Vattimo como el Dios del libro. Un Dios que no existe como realidad sustancial y objetiva, 

sino sólo como anuncio, es decir, como palabra narrada históricamente o, dicho de otro 

modo, como historia de la salvación entendida como interpretación.

Nos encontramos así ante una concepción posmoderna de la fe, compartida también 

por Caputo, que, lejos de todo dogma y autoridad, asume el mensaje cristiano desde 

presupuestos originarios como la amistad, el amor y el respeto. En otras palabras, al 

igual que Caputo, Vattimo propone un retorno a la utopía de Novalis y Schleiermacher, 

para quienes la Iglesia, desprovista de prejuicios y verdades eternas, representa una 

comunidad libre que, en la caridad, escucha e interpreta el sentido del mensaje cristiano.

En definitiva, se trata de una concepción estética de la realidad que, como dice el 

propio Vattimo, es una suavización y poetización (alleggerimento e poetizzazione del 

reale). La hermenéutica, como método interpretativo, no pretende demostrar o enunciar la 

2 En este apartado recupero algunos argumentos desarrollados a partir de un estudio preliminar 
titulado “Cristianismo y nihilismo en Miguel de Unamuno y G. Vattimo” (2006).



72 

CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIÁLOGOS HERMENÉUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

“naturaleza” o estructura última de la existencia humana. Heredero del análisis existencial 

heideggeriano, Vattimo defiende la interpretación como escucha atenta, eventual e 

histórica. Un modo de pensar en el que el cristianismo se encuentra con el nihilismo 

precisamente como su propia verdad. En este sentido, la posibilidad de una experiencia 

cristiana postmoderna, entendida como post-mortem de Dios, sólo es posible para Vattimo, 

así como para Caputo, a través de una interpretación en la que el espíritu supera a la letra. 

Vattimo dice en Credere di credere que se considera un mezzo credente precisamente 

porque no puede responder definitivamente a la pregunta sobre la fe, ni puede negar 

su experiencia biográfica cristiana. Desde la misma perspectiva, subraya Caputo: “Como 

Vattimo, soy católico e italiano... Bueno, un italiano débil, un casi-italiano, un simulacro de 

italiano, un italoamericano que no habla italiano, dos generaciones alejado de la ciudad 

ancestral de Nápoles y, sin duda, aún más católico declarado” (Caputo, 2010: 113)”.

Tanto Vattimo como Caputo parten de una experiencia personal de fe en la que a la 

incertidumbre se suma a la inestabilidad del mundo que suspende la verdad y hace de la 

promesa su mayor ganancia. Para Vattimo, la expresión “creo que creo” es la mejor manera 

de definir su posición en relación con la tradición religiosa en la que se educó. Así como 

Vattimo lleva a cabo una interesante interpretación del pensamiento del abad Joaquín de 

Fiore (1135-1202), extrayendo consecuencias posmodernas de su espiritualización de los 

Evangelios, Caputo profundiza el radicalismo apofático del maestro Eckhart (1260-1328). 

Una de las frases más citadas de Eckhart a lo largo de sus obras es: “Ruego a Dios que me 

libre de Dios” (Sermón 52). Fuente de herejías, pero también de aperturas para innovaciones 

teológicas de Lutero a Paul Tillich, esta oración es tomada por Caputo como una de las 

reflexiones más radicales del maestro turingio, e incluso desencadenó consecuencias no 

previstas por el autor gracias a la radical distinción entre Dios (Gott) y divinidad (Gottheit).

Caputo la utiliza como contrapunto entre el Dios de una teología fuerte y el Dios 

del espectro entendido como acontecimiento kairológico que subyace al nombre Dios. 

Afirma: “El nombre (de) Dios es el nombre de algo que me perseguía (Caputo, 2002: 3). 

Por lo tanto, más allá de ser o no ser, Dios sigue siendo un fantasma de la indeterminación 

(Specter of Indeterminacy). Sin embargo, rompiendo toda previsibilidad o proyección 

temporal, Dios siempre acontece cuando “se perdonan las ofensas, se alimenta a los 

hambrientos y se consuela a los afligidos” (Caputo, 2022: 21).

Es importante subrayar dos aspectos centrales en la reflexión de Caputo sobre Dios: a) que el 

carácter fantasmal del nombre (de) Dios, lejos de excluir su “seriedad” o apuntar a su ridiculización, 

consiste en un esfuerzo por preservar lo verdadero de la experiencia humana frente a lo que 

Pablo de Tarso ya describió como ver a través de un espejo opaco y turbio (1Cor. 13.1); b), lo que 

parece apofantismo, en el molde tradicional de una teología mística pseudodionisiana (de ver 



73 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/SSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϱ. ÖÖ. ϲϵͳϳϴ

lo que no se muestra más allá, super, epekeina, hyper, über, au-delà ), incluido el presupuesto 

de una “pura nada” o de la luz más allá del reflejo, significa, en Caputo, una ambigüedad radical 

propia de aquello que, en el nombre de Dios, convoca, es decir: una esperanza.

Esperanza que, en Vattimo, toma la forma de una comprensión del mensaje cristiano 

como acontecimiento salvífico y hermenéutico que tiene su punto culminante en la idea 

de kénosis. Estamos ante el postulado de una interpretación productiva, capaz de unir 

el pasado, pero apuntando a una continuidad, basada en el amor, como parte de una 

“salvación en curso”, un devenir, diría Caputo, como acontecimiento que, para Vattimo, 

“se realiza plenamente en la kénosis, en el abajamiento de Dios” (Caputo, 1999: 44).

3. John D. Caputo: debilitarse y convertirse3

En La debilidad de Dios, una teología del acontecimiento, bajo las influencias filosóficas 

explícitas de Nietzsche (1844-1900), Heidegger (1889-1976), Levinas (1906-1995), 

Deleuze (1925-1995), Lyotard (1924-1998), Derrida (1930-2004) y Vattimo (1936), pero 

fundamentalmente de Pablo de Tarso y el Maestro Eckhart, Caputo desarrolla su concepción 

de Dios a partir de lo que denomina “Poética de lo Imposible”, es decir, una forma de 

abordar la relación humana con el reino de Dios que implica necesariamente la posibilidad 

de que ocurra lo imposible. Imposible no es aquí una interdicción, sino, al contrario, la 

condición de todo lo posible, porque, como recordó el ángel Gabriel en el famoso pasaje de 

la anunciación a María: “nada es imposible para Dios”, es decir, todo es posible (Lucas 1,37).

Dentro de este cortocircuito interpretativo, chispean energías que rompen, pero dejan 

fluir múltiples acontecimientos, a través de la liberación del exceso; es a partir de aquí 

donde Caputo encuentra su clave para conectar sus hilos hermenéuticos entre el reino 

de Dios y la poética de lo imposible. Resumiendo, se diría que acontecimiento es lo que 

se da en el nombre de Dios. En el caso de Caputo, la poética del acontecimiento rompe 

con la lógica entre realismo y antirrealismo e instaura lo que él llama el hiperrealismo del 

acontecimiento, que convierte el reino de Dios en una asombrosa aventura4.

Fiel al consejo del apóstol Pablo, que exhorta a los cristianos a no conformarse con la 

lógica del mundo, ya que el reino de Dios es locura (Moriah) (1Cor. 1-18), Caputo extrae 

interesantes consecuencias hermenéuticas del clamor por una teopoética:

3 En este apartado recupero algunos argumentos desarrollados a partir de un estudio preliminar 
titulado “J. Caputo: mística y anarquía sagrada” (2023).

4 Caputo no equipara el reino de Dios con el País de las Maravillas de Alicia, pero entiende, gracias 
al amor de Deleuze por Lewis Carroll, que hay mucho que aprender entre la imaginación literaria y 
la religiosa.



74 

CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIÁLOGOS HERMENÉUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

La razón central y primordial de esta decisión es que una poética es un discurso evocativo 
que articula el acontecimiento, mientras que la lógica es un discurso normativo de 
entidades (reales o posibles), que pueden ejemplificar o ejemplifican sus proposiciones. 
Una poética aborda la norma de una promesa o de una llamada, la gramática de la fuerza 
débil de la llamada, mientras que la lógica regula la fuerza del mundo (Caputo, 2014: 249).

Frente a una lógica de la omnipotencia, Caputo propone una poética de lo imposible, 

en los términos ya expuestos aquí. Una poética que se define como a-lógica (a-logic) y 

pato-lógica (patho-logic), ya que se rige por el “corazón en un mundo sin corazón”. En este 

sentido, la pato-logía es sanadora y salvífica (Caputo, 2014: 250):

Una poética de lo imposible describe la dinámica de un deseo, más allá del deseo, por 
el reino, un deseo más allá de la razón y de lo razonablemente posible, un deseo de 
conocer lo que no podemos conocer, de amar lo que no nos atrevemos a amar, como un 
mendigo enamorado de una princesa, cuyo deseo no se extingue por lo imposible, sino 
que accede a él (Caputo, 2014: 250).

Caputo reconoce que fue Vattimo quien utilizó por primera vez el vocabulario de la 

debilidad (pensiero debole), pero señala que su fuente de inspiración fue Derrida en sus 

referencias a la concepción benjaminiana de la “débil fuerza mesiánica” en Spectre de Marx. 

El sentido de la debilidad propuesto por John D. Caputo reside en la distinción entre 

nombre y acontecimiento, en la que hay una inversión fundamental: que el poder no 

reside en el acontecimiento que subyace al nombre, sino en el lenguaje, es decir, en el 

propio nombre. El nombre se basa en una semántica cultural que le confiere todo su poder, 

autoridad y fuerza. El acontecimiento no. No es una “cosa”, sino un peut-être, un “quizás”, 

el “espectro de una posibilidad” (Caputo, 2014: 95). Caputo afirma en pocas palabras:

Una comunidad así, podríamos decir, habrá aflojado su defensa (munitio), reducido su reserva 
comunitaria de municiones contra el otro, convirtiéndose, por así decirlo, en una “comunidad 
débil”, en el espíritu del “pensamiento débil” (pensiero debole) del que habla Gianni Vattimo. 
Una comunidad tan débil requiere evidentemente una fuerza considerable, porque sería 
necesario mantener el sentido de una cierta comunidad, incluso cuando se acoge al extraño, 
para seguir siendo el dueño de la casa y al mismo tiempo hacer que el otro se sienta como en su 
casa. Esta antinomia de una comunidad a la que se le prohíbe reunirse en unidad es lo imposible, 
la experiencia y la experimentación de la posibilidad de lo imposible (Caputo, 1997: 124).

Frente a una teología que “se sienta en el escaparate toda maquillada” esperando la 

llegada de un poder viril, Caputo propone no sólo una teología débil, sino un Dios, utilizando 

a Duns Scoto, en su forma de ens diminutum, es decir, de un ser posible, pero inferior al 

ser en la actualidad. Es importante subrayar el amor declarado de Caputo, a diferencia de 

Vattimo, por las fuentes de las tradiciones teológicas tradicionales, en particular las judías, 

y por tanto su convicción de que Dios no puede concebirse como “parcial” o limitado a 

una forma específica de lenguaje o manifestación. Aquí tenemos uno de los interesantes 

puntos de divergencia entre Caputo y Vattimo, que trataré más adelante.



75 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/SSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϱ. ÖÖ. ϲϵͳϳϴ

La religión y la teología, incluida la teología negativa, demasiado humanas, tienden 

sistemáticamente a tratar de asociarse a un discurso de poder, olvidando el acontecimiento 

que alberga el nombre de Dios. Destaca nuestro filósofo: 

Confieso tener dos hipótesis heterodoxas sobre Dios. En primer lugar, el nombre de Dios es 
el nombre de un acontecimiento, más que de una entidad; de una exhortación, más que de 
una causa; de una provocación, de una promesa, más que de una presencia. En segundo 
lugar, y esto se deriva del primer punto, haremos mejor las cosas si pensamos en Dios 
desde el punto de vista de la debilidad y no como una fuerza absoluta (Caputo, 2014: 101).

Es importante notar que Caputo busca explorar las consecuencias hermenéuticas del 

pasaje de 1 Cor. 1: 25-29 que dice: “Porque la locura de Dios es más sabia que la sabiduría 

humana, y la debilidad de Dios es más fuerte que la fuerza humana”. Promoviendo 

cortocircuitos con corrientes filosóficas, en particular Derrida y Vattimo, pero no sólo, 

Caputo problematiza la debilidad de Dios a partir de lo que Derrida llama lo incondicional 

sin soberanía. Es precisamente en la idea de hospitalidad presente en el pensamiento 

de Derrida donde Caputo ve uno de los hilos capaces de desentrañar el acontecimiento, 

dejando abierto lo que se da en el nombre. En esta aproximación a Derrida, tenemos otro 

aspecto de divergencia que apunta para consecuencias diferentes entre la concepción 

de Vattimo del cristianismo como secularización y la teología del acontecimiento de 

Caputo. Volveré sobre este punto al final. Dicho esto, por fin es posible hablar del gran 

acontecimiento que anima el Nuevo Testamento bajo el nombre de “reino de Dios”. Surge, 

pues, la pregunta: ¿se puede hablar de un reino sin Rey?

Reino sin Rey, reino de Dios. Si el mundo representa, en el Nuevo Testamento, el 

dominio del poder real, el reino de Dios es del orden de la debilidad y de la posibilidad. “El 

reino de Dios es una comunidad sin comunidad, una ciudad sin murallas, una nación sin 

fronteras, una hospitalidad incondicional” (Caputo, 2014: 522)

Gratuidad y don como condiciones de posibilidad de lo imposible a partir del poder de 

la impotencia, es decir, de la debilidad de Dios, que como tal es siempre un acontecimiento 

libre o kairo-poético. Así lo define Caputo:

Los personajes del reino forman un elenco de parias, marginados, pecadores, ovejas perdidas, 
hijos perdidos y pródigos, recaudadores de impuestos, prostitutas, samaritanos, leprosos, 
comederos, endemoniados, niños. Una lista que hoy podríamos actualizar fácilmente: gays y 
lesbianas, inmigrantes ilegales, madres solteras, seropositivos, drogadictos, presos y, desde 
el 11 de septiembre, árabes. Todos los que están fuera de la ley, en inferioridad numérica. 
En definitiva, todos los que son y deben seguir siendo invisibles (Caputo, 2014: 293).

Caputo, que, junto con Vattimo, se sitúa “del lado de los débiles”, observa que cuando 

la epistemología clásica presenta su “método” para alcanzar la certeza y acallar a los 

oponentes, siempre existe la posibilidad de abrir “conversaciones”. Allí donde la ética 

clásica se posiciona en regiones definidas como si implicara una posición entre “blanco 



76 

CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIÁLOGOS HERMENÉUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

o negro”, entre verdades absolutas y relativistas, siempre existe la posibilidad de ir más 

allá, flexibilizando las posiciones y dejando las verdades universales a las matemáticas. Lo 

mismo ocurre con la política. Frente a los ideales clásicos, de derechas o de izquierdas, 

es la democracia en su ejercicio siempre continuo del devenir, el espacio indefinido para 

discusiones productivas como las que propone Vattimo, en la línea hermenéutica de 

Heidegger y Gadamer o en lo que Richard Rorty (1931-2007), compañero estadounidense 

de Vattimo, denominó “no fundacionalismo”. Desde esta perspectiva, el pensamiento 

débil es un intento, según Caputo, de encontrar una “forma feliz de negociar entre los 

extremos en pugna en la dura polarización del absolutismo frente al relativismo”. 

En su libro The folly of God: a theology of the unconditional. (2016), Caputo resume 

lo que entiende por religión: es la apertura a una experiencia que tiene como núcleo el 

amor. Caputo plantea esta cuestión recurriendo a Agustín de Hipona:

¿Qué es Dios sino la locura de lo imposible? Y ¿qué mejor manera de describir la 
condición de este corazón herido que decir con Agustín «nuestro corazón está inquieto» 
(inquietum est cor nostrum)? Qué pregunta más elemental podemos hacer que, con 
Agustín, “¿Qué amo cuando amo a mi Dios?” (Caputo, 2016: 46).

Es curioso el tratamiento que Caputo y Vattimo hacen del pensamiento de san Agustín. 

En Credere di credere Vattimo recupera un hermoso pasaje del Hiponense cuando dice 

en el Comentario a la Carta de Juan: “Dilige, et quod vis fac”, es decir, “ama y haz lo que 

quieras” (Augustine apud Vattimo, 1999: 62). Si para Vattimo, el amor, en forma de caridad, 

es el criterio para justificar la vigencia en forma de secularización del mensaje cristiano, 

para Caputo, el amor es el nombre de un acontecimiento perturbador y desestructurante 

que revela el estado de ser inquieto, en clave heideggeriana, frente al tiempo que, como 

tal, es desarticulador del ser (des-unión del ser). En este sentido, la pregunta: “quid ergo 

amo cum deum meum amo”, más que una autorización para actuar, es una indagación 

sobre lo que está bajo el nombre de Dios. Para ello, necesitamos “una teología radical o 

teopoética del acontecimiento que tiene lugar en y bajo el nombre (de) Dios” (Caputo, 

2016: 46). Dicho esto, paso a las consideraciones finales, subrayando la convergencia 

entre el pensamiento débil de Vattimo y la debilidad de Caputo. Para ello, recurro a las 

reflexiones de Erik Meganck, así como a la respuesta que le da John Caputo.

4. Consideraciones finales

La idea de “fe débil”, acuñada por Caputo en 2006 con el motivo de su libro La debilidad 

de Dios. Una teología del acontecimiento tiene otras connotaciones que el propio Caputo 

se empeña en subrayar. Para explicar los puntos que me parecen importantes en el 



77 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/SSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϱ. ÖÖ. ϲϵͳϳϴ

diálogo entre Vattimo y Caputo, enumeraré sólo dos cuestiones que dejo aquí a modo de 

provocaciones:

a) ¿Qué significados se dan a la debilidad en Vattimo y Caputo? Según Erik Meganck, 

en la raíz de la diferencia entre Vattimo y Caputo se encuentra el valor que Derrida 

otorga a este último. Si, para Vattimo, la deconstrucción derrideana estaba acabada, 

como puede leerse en el capítulo IV de Las aventuras de la diferencia, para Caputo, la 

debilidad está directamente asociada a la deconstrucción derrideana. No es casualidad 

que el título del artículo de Meganck sea Mantener débil la debilidad para hacerla fuerte.   

La crítica a Vattimo, que puede ser discutida pero no por ello deja de tener sentido, es 

que la debilidad, con todas sus implicaciones éticas y políticas, que sin duda coinciden 

con el pensamiento de Caputo, acaba constituyendo un principio metafísico fuerte en 

el pensamiento de Vattimo (Meganck, 2023: 238). Meganck observa: “Mientras Caputo 

hace fuerte la debilidad manteniéndola débil, lo que suena muy bíblico, Vattimo sólo hace 

fuerte la debilidad, lo que suena muy metafísico” (Meganck, 2023: 238). 

b) La secularización como destino del cristianismo y la caridad como principio e 

interpretación del mensaje, única posible, traicionaría el espíritu interpretativo, pues hace 

de “la debilidad de un principio metafísico un hecho duro y suprahistórico” (Meganck, 

2023: 240). ¿No estaba Vattimo, con su kénosis, manteniendo la “inmersión lineal y masiva 

de lo divino en lo profano” en los moldes típicos de la modernidad? El vínculo de Vattimo 

como ejercicio de retorno al pasado para justificar una especie de acontecimiento epocal, 

su comprensión del debilitamiento del ser como kénosis de Cristo en la cruz, le lleva, a 

juicio de Caputo, a un cristocentrismo y supersensionismo, ignorando incluso las fuentes 

judías que, para Caputo, son imprescindibles. Caputo dice en respuesta a Meganck: 

Considero que la debilidad de Vattimo es demasiado fuerte, demasiado metanarrativa 
vinculada a una teología de la muerte de Dios que está estructuralmente implicada 
en el cristocentrismo, en una depreciación del judaísmo que debe, en este esquema 
trinitario, el papel de ‘malo’, de Padre trascendente y extraño (Caputo, 2023: 258).

Por último, diría que las grandes diferencias entre Vattimo y Caputo son 

fundamentalmente su interés por la experiencia cristiana del mundo, no como 

respuesta a una lógica histórica en la línea de una crítica de la onto-teología, sino como 

acontecimiento, irrupción que funda un “testamento posmoderno” que convoca a la 

filosofía y a la teología, Aunque esta distinción no se sostiene en Caputo, para liberar 

este acontecimiento su incondicionalidad que no se limita a ninguna contracción, sea de 

naturaleza ética, política, teológica o filosófica, como parece ser en Vattimo, pero esto 

implicaría entrar en otros temas que, por razones de espacio, no caben dentro de los 

límites de este trabajo.



78 

CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIÁLOGOS HERMENÉUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

Referências bibliográficas

Caputo, J.D. (1997) Deconstruction in a nutshell: a conversation with Jacques Derrida [editado con 
un comentario de John D. Caputo]. Nueva York: Fordham University Press.

Caputo, J.D. (2001). Sobre la religión. Tr. M. Gálvez. Madrid: Técnos.

Caputo, J.D. (2006). The Weakness of God A Theology of the Event. Bloomington & Indianapolis: 
Indiana University Press. 

Caputo, J.D. (2013).  The Insistence of God : A Theology of Perhaps. Bloomington & Indianapolis: 
Indiana University Press. 

Caputo, J.D. (2014). La debilidad de Dios: una teología del acontecimiento. Buenos Aires: Prometeo.

Caputo, J.D. (2016). The Folly of God : A Theology of the Unconditional. Oregón: Polebridge Press.

Caputo, J.D. (2018). Hermenéutica radical: repetición, deconstrucción y el proyecto hermenéutico. 
Guadalajara: ITESO - Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente.

Caputo, J.D. (2022). An Anatomy of the Apophatic Imagination. Bloomington & Indianapolis:  
Indiana University Press.

Caputo, J.D. & Vattimo, G. (2007). After the Death of God. Ed. J.W. Robbins. New York: Columbia 
University Press.

Caputo, J.D. & Vattimo, G. (2010) Después de la muerte de Dios, conversaciones sobre religión, 
política y cultura, Gianni Vattimo y John D. Caputo. Buenos Aires: Paidós.

Cunha Bezerra, C. (2006). “Cristianismo y nihilismo en Miguel de Unamuno y G. Vattimo”. Diadoké, 
9, 1-2, 33-45.

Cunha Bezerra, C. (2023). “J. Caputo: mística y anarquía sagrada”. Bauchwitz, O.F. (ed.), 
Neoplatonismo: mística y política. Natal/RN: PPGFIL.

Meganck, E. (2023). “Keeping Weakness Weak to Make It Strong, Caputo’s Theopoetics of Event”. 
Schrijvers, J. & Koci, M (Eds.). The European Reception of John D. Caputo’s Thought, Radicalizing 
Theology. New York & Londres: Lanham-Boulder, 

Vattimo, G. (1986). Las aventuras de la diferencia, pensar después de Nietzsche y Heidegger. Tr. J.C. 
Gentile. Barcelona: Península.

Vattimo, G. (1999). Credere di credere, È possibile essere cristiani nonostante la Chiesa? Milano: 
Garzanti.

Vattimo, G. (2002). Dopo la cristianità, per un cristianesimo non religioso, Milano: Garzanti.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

79 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.06 [pp. 79-85]

Recibido: 27/09/2025 – Aceptado: 19/12/2025

La crítica de Husserl al psicologismo y su impacto en la noción 
heideggeriana de verdad 

Husserl’s Critique of Psychologism and Its Impact on the 
Heideggerian Notion of Truth

Sara Escobar Carrio 

Universidad Internacional de La Rioja

Resumen: Este texto examina la crítica de Husserl al psicologismo y su influencia en la concepción heideggeriana 
de la verdad. En el intento por despsicologizar la lógica, Husserl defiende una verdad absoluta y la distinción entre 
el ser real y el ser ideal, al tiempo que vincula la verdad con la intuición y la extiende a ámbitos no judicativos. 
La verdad se vincula a la objetividad y la intencionalidad. Los presupuestos de esta crítica implican una noción 
de verdad que ejemplifica la noción tradicional de verdad, al tiempo que brinda la posibilidad de su alternativa. 
Heidegger recoge estas ideas, destacando aspectos negativos, como la vinculación con el platonismo, y otros 
positivos, la pérdida del juicio como lugar privilegiado de verdad. La posibilidad de la adecuación más allá del 
juicio es crucial, influyendo en la caracterización de la verdad como desvelamiento en el pensamiento posterior 
de Heidegger, que elaborará así su crítica a la noción tradicional de verdad con y contra Husserl.

Abstract: This text examines Husserl’s critique of psychologism and its influence on Heidegger’s conception 
of truth. In his attempt to de-psychologize logic, Husserl defends the notion of absolute truth and the 
distinction between real being and ideal being, while simultaneously linking truth to intuition and extending 
it to non-judicative domains. Truth is thus connected to objectivity and intentionality. The presuppositions 
underlying this critique entail a notion of truth that exemplifies the traditional understanding of truth, 
while also opening the possibility of its alternative. Heidegger takes up these ideas, emphasizing both 
their negative aspects—such as the connection to Platonism—and their positive ones—namely, the 
displacement of judgment as the privileged locus of truth. The possibility of adequation beyond judgment 
proves crucial, influencing the characterization of truth as unconcealment in Heidegger’s later thought. In 
this way, Heidegger develops his critique of the traditional notion of truth both with and against Husserl.

Palabras clave/Keywords: Verdad (Truth); Adecuación (Adequation); Desvelamiento (Unconcealment); 
Psicologismo (Psychologism); Evidencia (Evidence)



80 

SARA ESCOBAR CARRIO
LA CRÍTICA DE HUSSERL AL PSICOLOGISMO Y SU IMPACTO EN LA NOCIÓN HEIDEGGERIANA DE VERDAD

El §44 de Ser y Tiempo, propone un concepto de verdad opuesto la denominada noción 

tradicional de verdad que, a juicio de Heidegger, está basada en una triple afirmación: a) 

el lugar de la verdad es el juicio, b) la verdad es la correspondencia del juicio con su objeto 

y c) ambas tesis son aristotélicas. Sin embargo, al atender a la gestación de este novedoso 

concepto de verdad, en el pensamiento anterior a Ser y Tiempo, puede mostrarse cómo 

la doctrina husserliana sobre la verdad se encuentra en el origen de esta crítica, no solo 

porque ejemplifica en parte lo que se describe como noción tradicional, sino porque, 

paradójicamente, aporta además la inspiración necesaria para abandonarla. 

En lo que sigue, comenzaremos por examinar la crítica que Husserl dirige al 

psicologismo. Este análisis permitirá, caracterizar la noción de verdad que subyace a dicha 

crítica, así como las consecuencias que de ella se derivan. Finalmente, mostraremos como 

Heidegger por un lado rechaza varios aspectos de esta concepción de Husserl aunque por 

otro, aparecen elementos que conserva y reelabora en su propia concepción de la verdad.

1. La crítica de Husserl al psicologismo

En torno a 1900 la psicología asociacionista al estilo inglés teñía de psicologismo todas las 

disciplinas filosóficas. Husserl, tras acercarse a esta corriente en Filosofía de la aritmética, 

la combate en las Investigaciones Lógicas; donde termina por postular una lógica pura 

de objetos ideales. Así, la primera meta de las Investigaciones es asegurar la objetividad 

del objeto contra cualquier interpretación subjetiva. Lo que lleva a Husserl a establecer la 

distinción entre el acto psíquico de pensar (noesis) y su contenido objetivo (noema), de tal 

modo que, la verdad no se rige por el pensar fáctico, sino que es éste el que debe regirse 

por el contenido objetivo. Así, desde el punto de vista lógico, el sujeto es irrelevante. Si 

una idea X es pensada por tres sujetos, hay tres ideas desde el punto de vista psicológico, 

pero una desde el punto de vista lógico.

La principal objeción husserliana contra el psicologismo es que “anula la posibilidad 

de una justificación racional del conocimiento mediato y […] su propia posibilidad como 

teoría científica” (Husserl, 1990: 114). El psicologismo es incompatible con el conocimiento 

científico pues si se niega la legitimidad de términos como ‘verdad’, la idea misma de 

teoría carece de significado. El psicologismo conduce al escepticismo y se revela de este 

modo como una teoría inconsistente en la medida en que es incapaz de justificar la validez 

universal de la verdad. Si no podemos distinguir entre un juicio verdadero y un prejuicio 

infundado no tiene sentido proponer ninguna teoría. Frente a las tesis psicologistas, 

Husserl defiende que la verdad es absoluta, idéntica y una sola la conozcan hombres, 



81 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSN 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ EͳISSN 23ϴϲͳϰϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵϱ/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϲ. ÖÖ. ϳϵͳϴϱ

ángeles o dioses. No puede fundarse sobre hechos, que tienen carácter singular, pues la 

verdad está por encima de la temporalidad. 

En segundo lugar, el psicologismo supone, además, que las leyes lógicas son psicológicas, 

expresan estados de cosas contingentes y pueden comprobarse del mismo modo que 

las reglas que rigen la actividad psíquica. Así, incluso el principio de no contradicción se 

fundaría en el hecho de que dos estados mentales contradictorios no pueden coexistir y 

no en su contenido objetivo, que queda convertido de este modo una proposición sobre 

hechos psíquicos, ignorando su verdadero sentido: el referido al ser ideal. Solo la verdad 

entendida como ser ideal, permite explicar que noesis diversas coincidan en el mismo 

noema.

De acuerdo con Husserl, el acto de juzgar es psíquico pero su contenido es el mismo 

con independencia de quién y en qué estado lo profiera. Esta distinción entre contenido 

y acto del juicio conduce a la identificación de la verdad con el ser ideal o la validez, 

para evitar confundirlo con un hecho. Este carácter ideal fundamenta la legalidad de las 

leyes lógicas, que son verdades en sí mismas y no normas para pensar correctamente. 

La distinción entre ser real y ser ideal establece dos mundos correlativos, el orden de las 

cosas y el de las verdades en sí, entre el proceso de pensar, perteneciente a la realidad 

efectiva y lo pensado, del ámbito de lo ideal. 

Husserl rechaza también la identificación entre la evidencia y el sentimiento de la 

misma: “La evidencia no es otra cosa que la ‘vivencia’ de la verdad. [...] la verdad es una 

idea cuyo caso individual es vivencia actual en el juicio evidente” (1990: 218-219). Es una 

experiencia en la que quien juzga tiene conciencia de que su juicio es conforme a verdad 

y no un sentimiento añadido.

El capítulo V de la sexta Investigación El ideal de la adecuación. Evidencia y verdad, 

profundiza en el análisis de la evidencia introduciendo los actos verificativos, pues solo 

puede hablarse de evidencia cuando la percepción confirma el juicio. La verdad se identifica 

con la evidencia del ser en el juicio (Husserl, 1990). El análisis de la vivencia de la verdad 

en que consiste la evidencia es el contexto en el que se analiza la adecuación veritativa. 

Sin embargo, la evidencia se identifica, de este modo, con la síntesis de coincidencia 

entre lo pensado y lo dado, que no implica ya necesariamente un juicio (Husserl, 1990). 

Husserl (1999) mantiene que el ‘es’ del juicio expresa la concordancia entre el sujeto y 

el predicado, no el ser verdadero. El juicio dejaría de ser, así, el lugar privilegiado de la 

verdad. No obstante, aunque la evidencia se extienda fuera del juicio, sólo tiene lugar en 

el campo de la teoría, porque la verdad pertenece al ámbito de lo ideal.



82 

SARA ESCOBAR CARRIO
LA CRÍTICA DE HUSSERL AL PSICOLOGISMO Y SU IMPACTO EN LA NOCIÓN HEIDEGGERIANA DE VERDAD

En este sentido, el §39 de las Investigaciones II señala que: “la verdad es, como correlato 

de un acto identificador, una situación objetiva, y como correlato de una identificación de 

coincidencia es una identidad, la plena concordancia entre lo mentado y lo dado como 

tal” (1999: 445). 

2. Los supuestos de la crítica husserliana y sus implicaciones en la concepción de la verdad

Con esta definición, Husserl se acerca a la caracterización tradicional como adæquatio 

rei et intellectum. Aunque, si con res se hace referencia Realität en tanto que objetividad 

dada en la intuición, es manifiesto que, el sentido de expresión varía sustancialmente. La 

concordancia veritativa es ahora la adecuación entre la Realität y lo mentado en la intención.

Contenido representante y contenido representado son aquí una sola cosa idéntica. Y 
cuando una intención representativa se ha procurado definitivo cumplimiento por medio 
de esta percepción idealmente perfecta, se ha producido la auténtica adaequatio rei et 
intellectus: lo objetivo es ‘dado’ o está ‘presente’ real y exactamente tal como lo que es en 
la intención: ya no queda implícita ninguna intención parcial que carezca de cumplimiento. 
Y con esto está señalado eo ipso el ideal de todo cumplimiento, y, por ende, también del 
significativo, el intellectus es aquí la intención mental, la de la significación. Y la adaequatio 
está realizada cuando la objetividad significada es dada en la intuición en sentido estricto 
y dada exactamente tal y como es pensada y nombrada (Husserl, 1999: 441).

La verdad se concibe ahora como la relación entre la intención del acto y la presencia 

del objeto. Esta concepción, acorde con la filosofía de la intuición de las Investigaciones, 

se modificará posteriormente al tratar de solventar algunas dificultades en las que 

no podemos detenernos en este momento, pero, pese a las modificaciones, Husserl 

mantendrá siempre esta caracterización de la verdad como ser ideal, como aquello que 

tiene validez frente a la efectividad de las cosas. 

En definitiva, la argumentación de Husserl contra el psicologismo y el desarrollo de la 

idea de verdad implícita en esa crítica conduce a las siguientes afirmaciones: En primer 

lugar, las leyes lógico-matemáticas no son inductivas, existen a priori con necesidad 

objetiva. En segundo lugar, los objetos lógicos son ideales y la verdad pertenece a la 

esfera del ser ideal y finalmente puede afirmarse que, la raíz del error psicologista se 

encuentra en la inadecuada comprensión de las relaciones entre lo real y lo ideal debido 

al desconocimiento de la noción de intencionalidad, fenómeno que permite explicar que 

un objeto ideal comparezca en una vivencia subjetiva. 

En el trabajo La doctrina del juicio en el psicologismo, que presenta como tesis doctoral, 

Heidegger identifica, siguiendo a Husserl, la verdad con el ser ideal, pues su concepción 

de la verdad tiene un marcado carácter objetivo y una fuerte carga lógica (2018). Sin 

embargo, a medida que evoluciona su pensamiento, deja de ser como describe Safranski  



83 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSN 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ EͳISSN 23ϴϲͳϰϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵϱ/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϲ. ÖÖ. ϳϵͳϴϱ

el “discípulo aplicado e inteligente de Husserl” (2015: 71) para alejarse de esta concepción 

de su maestro. Considera inaceptable la posición del psicologismo, pero también defiende 

que la posición de Husserl recoge un prejuicio infundado y largamente repetido a lo largo 

de la historia de la filosofía, que es el predominio del acceso teórico a la realidad que 

llevará a concebir el juicio como la forma más elevada de conocimiento.

En efecto, Heidegger recoge esta crítica y sus supuestos en Logik. Die Frage nach 

der Wahrheit señalando en primer lugar la vinculación Husserl con el platonismo: lo 

permanente es lo ideal, idéntico y universal, frente a lo sensible, mudable y cambiante. 

Las Investigaciones establecen dos mundos, distintos y correlativos, el de las cosas y el de 

las verdades en sí (Heidegger,1995).

3. Heidegger frente a la crítica de Husserl

Husserl no logra liberarse de la interpretación de Platón que Lotze hace en el libro 3º de su 

Lógica, obra en la que, de acuerdo con Heidegger (1995) tiene su origen la identificación 

entre verdad y validez. Si el ser ideal no puede caracterizarse como un ente, debe ser 

entonces un valor. Así la realidad de una proposición consistiría en que tiene valor. Sin 

embargo, al describir la verdad como validez, la pregunta por la esencia de la verdad pasa 

a segundo plano. Este planteamiento, entonces, deja sin resolver cuestiones como qué es 

la verdad, cómo son verdaderas las proposiciones, cuál sería el sentido del ser, y cómo se 

vinculan la pregunta por la verdad y la pregunta por el ser. En definitiva, Heidegger (1995), 

defiende que la insistencia en la distinción noesis - noema, no soluciona el problema de la 

objetividad de la verdad; sino que constituye la base de su replanteamiento.

No obstante, la distinción entre el ser ideal y el ser real no es algo novedoso, sino que 

es casi tan antigua como la filosofía occidental. Así esta caracterización que Husserl hace 

de la verdad como algo ideal lo vincula con la noción tradicional de verdad, instalada en 

la filosofía desde Platón, de la que Heidegger pretende alejarse en Ser y Tiempo. Puede 

señalarse también otra constante en la historia de la filosofía y es que la distinción entre ser 

ideal y ser real supone dar prioridad a una de estas esferas, la del ser ideal y ha obligado a 

la filosofía a estar constantemente replanteándose la relación entre ambas esferas del ser. 

Es necesario, por tanto, dar un paso más y responder a la pregunta por la verdad 

abandonando tanto el psicologismo como la noción ideal de verdad desde la que 

Husserl ha emprendido su crítica. Curiosamente, en este sentido, Heidegger encontrará 

también en Husserl elementos para abandonar esa noción de verdad ideal vinculada a la 

adecuación enunciativa. 



84 

SARA ESCOBAR CARRIO
LA CRÍTICA DE HUSSERL AL PSICOLOGISMO Y SU IMPACTO EN LA NOCIÓN HEIDEGGERIANA DE VERDAD

Así, respecto de la teoría husserliana de la verdad como evidencia Heidegger tiene una 

posición ambivalente. En ella encuentra un elemento negativo: la mencionada distinción 

radical entre lo real y lo ideal que no aclara la estructura de la adecuación, sino traslada el 

problema a la conexión entre ambas esferas del ser (Heidegger, 2024). Pero hay también 

numerosos elementos positivos como la distinción entre la adecuación del juicio y la 

adecuación veritativa, que permite abandonar la idea de la primacía de la verdad del juicio 

y permite extender la verdad a otros actos cognoscitivos (Husserl, 1990). “La naturaleza de 

la cosa misma exige que los conceptos de verdad y falsedad se extiendan tanto, al menos 

en principio, que abarquen a la esfera total de los actos objetivantes” (Husserl, 1990: 448). 

Entre estos otros actos cognoscitivos, Husserl pone el acento en la verdad de la intuición. 

La proposición expresa los actos intuitivos, y su verdad se funda entonces en la de la 

intuición. La verdad proposicional sería así, también para Husserl, un fenómeno derivado 

(Heidegger, 1995). De este modo, pese a que vincular la verdad con actos objetivantes 

supone, para el autor de Ser y Tiempo, considerarla reductivamente, la extensión de la 

verdad a contextos no judicativos es una de las aportaciones más relevantes de Husserl 

tal y como señala Heidegger en Lógica, la pregunta por la verdad.

Además, Husserl introduce acciones como la identificación o la acreditación; para dar 

cuenta del ser verdadero del enunciado. Heidegger valora positivamente esta aportación y 

mantiene esta idea de verificación (acreditación y verificación1), en la caracterización de la 

estructura originaria de la verdad, lo que le permitirá rechazar al mismo tiempo de modo 

tajante la diferencia entre lo real y lo ideal. Así, la crítica de la adecuación como esencia 

originaria de la verdad termina en la búsqueda de un modo de interpretar la acreditación 

que no imponga la fractura del ser en dos esferas. Es esta línea argumental lo que lleva a 

Heidegger a caracterizar la esencia de la verdad como desvelamiento y a la afirmación de 

que el contexto primario de verificación es el ámbito práctico-operativo, tesis que, como 

es sabido, resultarán centrales en el desarrollo del pensamiento heideggeriano posterior. 

De este modo, puede mostrarse cómo el pensamiento de Heidegger recoge tesis 

fundamentales de Husserl al mismo tiempo que pretende alejarse de él. Husserl se 

convierte para Heidegger en un representante paradigmático de la filosofía tradicional 

de la que intenta tomar distancia. Este alejamiento es progresivo en los años anteriores a 

1927, especialmente en los cursos de Marburgo y se manifiesta en Ser y Tiempo. Esta obra 

refleja la posición ambivalente de Heidegger frente al autor de las Investigaciones Lógicas 

pues pese a recoger varios agradecimientos a Husserl, incluyendo la dedicatoria, marca 

notoriamente la distancia con su maestro en todo su contenido. 

1 En la interpretación del sentido de la Ausweisung, sigo las indicaciones del Prof. Alejandro Vigo (1994)



85 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSN 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ EͳISSN 23ϴϲͳϰϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵϱ/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϲ. ÖÖ. ϳϵͳϴϱ

Así, respecto a la concepción de la verdad, Husserl es, por una parte, un representante 

paradigmático de la concepción de la que Heidegger quiere alejarse, y por otra quien 

proporciona elementos para plantear una alternativa que desvincule la verdad no sólo del 

juicio sino en general de cualquier acceso teórico al mundo. De este modo, la crítica a la 

noción tradicional de verdad, que Heidegger elabora de la mano de una reinterpretación 

de la filosofía de Aristóteles, se hace al mismo tiempo con y contra Husserl. 

Referencias bibliográficas

HeiDegger, M. (1995). Logik. Die Frage nach der Wahrheit. Frankfurt am Main: Klostermann.

HeiDegger, M. (2018). Frühe Schriften (1912–1916) Frankfurt am Main: Klostermann.

HeiDegger, M. (2024). Sein und Zeit. Frankfurt am Main: Klostermann.

Husserl, E. (1990). Investigaciones lógicas. Vol. I. Tr. M. García Morente. Madrid: Alianza.

Husserl, E. (1999). Investigaciones lógicas. Vol. II. Tr. J. Gaos & M. García Morente. Madrid: Alianza.

Safranski, R. (2015). Un maestro de Alemania: Martin Heidegger y su tiempo. Madrid: Austral.

Vigo, A. (1994). “Verdad, lógos y práxis: La transformación heideggeriana de la noción aristotélica 
de verdad”. García Marqués, A. & García-HuiDobro, J. (Eds.). Razón y praxis. Valaparaiso: 
Edeval, 136-168.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

87 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.07 [pp. 87-78]

Recibido: 27/09/2025 – Aceptado: 15/12/2025

Interpretación jurídica y tradición: articulación entre la 
hermenéutica filosófica de Gadamer y la teoría hermenéutica 
de Kaufmann 

Legal Interpretation and Tradition: Articulation between 
Gadamer’s Philosophical Hermeneutics and Kaufmann’s 
Hermeneutic Theory

Juan Manuel Hernández Aguilar 

Universidad Nacional Abierta y a Distancia

Resumen: Este trabajo examina las resonancias hermenéuticas y jurídicas en la obra de Arthur Kaufmann 
y Hans-Georg Gadamer, con especial atención a la pregunta de cómo interpretar con justicia un texto legal 
en las democracias contemporáneas. Ambos autores rechazan el positivismo jurídico entendido como 
aplicación mecánica de normas, y proponen, en su lugar, una interpretación creativa, situada y dialogante. 
Kaufmann subraya la necesidad de superar el esquema clásico sujeto–objeto mediante una relación 
participativa entre juez y norma, mientras que Gadamer destaca la precomprensión como condición 
ineludible de toda interpretación, articulada en el círculo hermenéutico. El artículo organiza los ejes 
centrales de la hermenéutica jurídica contemporánea, reconstruye la influencia gadameriana en Kaufmann, 
identifica puntos de convergencia y divergencia, y analiza el papel del juez como mediador entre tradición 
normativa y exigencias actuales. De este modo, la hermenéutica jurídica se muestra no como técnica 
instrumental, sino como un camino epistémico indispensable para la justicia interpretativa en el derecho.

Abstract: This paper explores the hermeneutical and legal resonances in the work of Arthur Kaufmann 
and Hans-Georg Gadamer, focusing on the pressing question of how to interpret legal texts justly in 
contemporary democracies. Both reject legal positivism understood as a purely mechanical application 
of rules. Instead, they propose an interpretation that is creative, situated, and dialogical. For Kaufmann, 
this requires moving beyond the classical subject–object model toward a participatory relation 
between judge and norm. Gadamer, by contrast, emphasizes pre-understanding as the inescapable 
condition of interpretation, articulated through the hermeneutical circle. The article outlines key axes 
of contemporary legal hermeneutics, reconstructs Gadamer’s imprint on Kaufmann’s thought, and 



88 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

identifies convergences and divergences between them. It also examines the judge’s role as mediator 
between normative tradition and the demands of the present. Ultimately, legal hermeneutics emerges 
not as a mere technique but as an epistemic path indispensable for interpretive justice within law.

Palabras clave/Keywords: Hermenéutica Jurídica (Legal Hermeneutics); Interpretación Judicial 
(Judicial Interpretation); Gadamer; Kaufmann; Círculo Hermenéutico (Hermeneutic Circle); Tradición 
(Tradition); Derecho (Law); Lenguaje (Laguage).

1. Introducción

La hermenéutica jurídica ya no puede relegarse al modesto rincón de las herramientas auxiliares 

de la práctica judicial. Con el paso del tiempo, ha adquirido la solidez de una disciplina en sí 

misma, emparentada con las grandes tradiciones hermenéuticas: la filosófica, la teológica y 

hasta la científico-espiritual. En lugar de limitarse a un papel técnico en la aplicación de la 

norma, reivindica el protagonismo del intérprete en la construcción del sentido del derecho, 

siempre en diálogo con la tradición y atento al contexto irrepetible de cada caso.

En el diálogo entre la hermenéutica gadameriana y la filosofía jurídica de Arthur 

Kaufmann existe una pregunta por cómo el jurista incorpora el círculo hermenéutico 

en su componente histórico y del lenguaje al poner en juicio el mito de la neutralidad 

sistemática desde la que la Norma No termina por entrar en la interpretación, sino que 

es simplemente aplicada. Desde ambos teóricos lo que se postula es que el intérprete 

está colmado de prejuicios y que antes de entrar en cualquier lectura tiene como tales 

anticipaciones históricas de sentido desde las que ya existe una pre-comprensión inmerso 

en su situación histórica. Kaufmann va más allá y también termina por incorporar la 

propuesta del lenguaje que rescata de gadamer en la que en un acto en que el juez se 

encuentre entre la Norma y el caso termina por tener un acto creador en el que la ley 

no es inmóvil sino que termina por interpelar la comprensión que tiene el juez de las 

normas jurídicas de su cultura y de su ámbito social iniciando una confrontación entre lo 

legal y el caso concreto y haciendo que este interactúe con el nuevo sentido que resalta 

en la decisión en el que el horizonte histórico del texto y el horizonte del intérprete 

muestra una forma en la que la comprensión se reconfigura con cada decisión concreta. 

Es precisamente esta comprensión entre el todo y las partes entre el movimiento que no 

termina por cerrar, sino que abre qué termina por llevar a un sentido nuevo en la que en 

su proceso de interrogación el sentido de la norma se realiza de nuevo.

A partir el intento de interpretación que realiza Kafumann de Gadamer este texto 

pretende encauzar lo que puede llegar a ser un sentido distinto de interpretación al 



89 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

positivismo jurídico. En particular, al rastrear la huella de la hermenéutica filosófica 

en la teoría jurídica de Kaufmann,  se examina coincidencias y tensiones, y analiza el 

rol del juez como mediador entre norma y contexto. Se trata, en suma, de aportar a la 

base teórica de una hermenéutica jurídica que no se conforme con la letra muerta de 

la ley, sino que asuma la justicia interpretativa como su horizonte y el dinamismo de la 

democracia como su condición vital.Uno de los golpes más certeros que Gadamer lanza 

contra la concepción clásica del derecho es su rechazo a la idea de que las normas poseen 

un significado fijo, universal e inmutable. Tal postura, sostiene, no pasa de ser una “ficción 

jurídica insostenible” (Gadamer, 201: 397), pues ignora la naturaleza histórica, lingüística 

y esencialmente cambiante del sentido jurídico.

Frente a esa visión estática, Gadamer defiende que interpretar una ley con rigor exige 

reconocer su historicidad. Esto implica atender tanto al momento de su promulgación 

como al presente en el que se invoca. Dicho de otro modo, la norma no es un fósil jurídico, 

sino un organismo vivo que respira a través de los contextos sociales y culturales que la 

ponen en movimiento. Por eso, comprender el sentido de una disposición legal no es 

posible sin considerar la trama de transformaciones culturales y sociales que median 

entre su origen y su aplicación actual. El intérprete está obligado, entonces, a rastrear el 

valor histórico de la norma: su contexto inicial, la finalidad que la inspiró y el horizonte 

desde el cual fue promulgada. En consecuencia, aplicar la ley nunca puede reducirse a un 

procedimiento neutro o mecánico: exige un juicio situado, consciente de que cada acto 

interpretativo teje un puente entre el pasado y el presente. 

2. Interpretar desde la historia: el papel del jurista y del historiador

En su reflexión, Gadamer establece una distinción sugestiva entre el historiador del derecho 

y el jurista-intérprete. Aunque ambos comparten la tarea hermenéutica de enfrentarse a 

un texto legal, sus enfoques difieren en la finalidad. El historiador busca reconstruir el 

sentido originario de la norma en el momento de su surgimiento, prestando atención a 

la función que cumplía, a las motivaciones de quienes la redactaron y a las estructuras 

semánticas propias de aquella época. El jurista, en cambio, sin dejar de lado ese trasfondo 

histórico, debe asumir el reto de traer la norma al presente y hacerla hablar en un contexto 

nuevo. Esa mediación no es un lujo teórico, sino el corazón mismo de su trabajo.

La pregunta que plantea Gadamer es incisiva: ¿puede el historiador comprender de 

verdad el sentido originario de un texto jurídico sin proyectarlo, de algún modo, sobre su 

propio horizonte histórico? Si la respuesta es negativa, entonces su labor se aproxima a 

la del juez, que tampoco accede a la norma como si la ley hablara en un vacío atemporal. 



90 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

Ambos se ven enfrentados a un mismo dilema: separar lo que pertenece al contenido 

textual del pasado y lo que corresponde a su relectura en el presente, sabiendo que 

esa frontera nunca es nítida y que los significados se ven transformados por la tradición 

interpretativa acumulada con el tiempo.

De ahí que tanto historiador como jurista compartan una premisa fundamental: el texto 

legal no es un depósito de significados fijos, listos para ser extraídos, sino una realidad que 

exige interpretación situada. Gadamer insiste en que toda comprensión presupone una 

precomprensión, de modo que el intérprete nunca se ubica frente al pasado desde una 

neutralidad impersonal, sino desde un horizonte condicionado por su propio contexto, 

por su formación y por la experiencia que arrastra consigo. Lejos de ser una debilidad, 

esta condición es lo que hace posible el acto hermenéutico.

La interpretación, en este sentido, se convierte en una mediación entre tiempos. Esa 

mediación no pretende borrar la distancia histórica, sino asumirla y trabajarla dentro 

del círculo hermenéutico, que se despliega como un vaivén entre el todo y las partes, 

entre texto y contexto, entre tradición e intérprete. Tanto el historiador como el jurista 

se mueven dentro de ese círculo, aunque sus fines no coincidan: el primero busca 

comprender el pasado en sus propios términos, mientras que el segundo intenta hacer 

justicia en el presente mediante la aplicación significativa de la norma.

Gadamer subraya que la figura tradicional del historiador como mero observador 

objetivo del pasado resulta insuficiente cuando se trata de textos jurídicos. La comprensión 

histórica, sostiene, no se alcanza si se aísla el pasado de su resonancia actual. Por el contrario, 

sólo entendemos lo pretérito cuando reconocemos cómo pervive en el presente. En el 

terreno del derecho esto se hace particularmente visible: el juez que aplica una norma a un 

caso contemporáneo no se limita a revivir un texto muerto, sino que actúa como mediador 

entre la tradición y las exigencias actuales. Así, se realiza la continuidad del derecho como 

un “continuum” y se resguarda la tradición de la idea jurídica (Gadamer, 2017: 399).

La constatación de que jurista e historiador se enfrentan al mismo objeto fáctico, aunque 

con metas distintas, ilumina un aspecto clave: ambos comparten la dificultad de interpretar 

un texto legal en un marco histórico transformado. Mientras el primero orienta su labor 

hacia la aplicación normativa, el segundo busca recuperar la textura original de la norma. Sus 

trayectorias se bifurcan, aunque perfectamente se alinean en un aspecto común: la fe de que 

el derecho no se deja aprehender en un determinado sentido, sino que hay que entenderlo 

en movimiento, como parte de un legado que se renueva sin perder sus raíces culinarias.

El derecho, ese monumento solemne que creen muchos, de mármol inalterable, es 

más bien un organismo vivo: respira, envejece, muda de piel; llega, en ocasiones, incluso, a 



91 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

caer enfermo de rigideces. Proponerse que la hermenéutica del derecho sea considerada 

una técnica cerrada, un reloj suizo que siempre indica la misma hora, es ignorar que los 

jueces y juristas viven en el torbellino de la historia, no en un museo polvoriento.

El magistrado que hojea un código no es un simple repetidor de fórmulas; es, aunque 

no lo reconozca, un arqueólogo de la actualidad. Debe excavar no solo en el texto frío de 

la norma, sino en la tierra húmeda de sus raíces, en las huellas de las discusiones que la 

dieron a luz, en las tensiones que le dieron forma. Aplicar una ley sin reconocer el viaje 

de su recorrido hermenéutico es situarse desde la actualidad. Por su parte, el historiador 

del derecho tampoco tiene el pase para ser neutral. Aunque examine disposiciones 

sepultadas en archivos, lo hace desde un presente que lo interpela y lo condiciona. No 

hay mirada inocente: toda interpretación es un espejo que devuelve tanto el reflejo del 

objeto estudiado como la silueta del observador.Así, juez e historiador se encuentran en 

una paradoja compartida: el primero aplica normas vivas con memoria de muertas; el 

segundo estudia normas muertas con la inquietud de los vivos. Uno actúa con el peso de 

la tradición sobre la espalda, el otro con la urgencia del presente en la frente. Y en esa 

tensión, en esa danza de contrarios, late lo fascinante del derecho: ser al mismo tiempo 

ruina y promesa, archivo y brújula.La distancia temporal, en ambos casos, deja de ser un 

obstáculo para convertirse en el punto mismo de reflexión.

Desde esta perspectiva, Gadamer observa que la hermenéutica jurídica representa un 

caso ejemplar de la relación entre pasado y presente dentro de las ciencias del espíritu. 

El juez, en su labor, no encarna ni la figura de un aplicador mecánico de normas ni la de 

un sujeto que actúa con libertad absoluta de criterios. Su interpretación nunca puede 

ser una “traducción arbitraria”, porque su responsabilidad es precisamente mediar entre 

el sentido originario de la ley y las demandas de justicia que el presente le impone. Esa 

función convierte al juez en un símbolo de la labor más amplia de las humanidades: 

comprender lo que las cosas significan a través del tiempo, sin cancelar ni el pasado ni el 

presente, sino manteniéndolos en una tensión fecunda (Gadamer, 2017: 400).

Con esta mirada, el derecho deja de percibirse como un repertorio de normas 

clausuradas y se concibe como un espacio discursivo en el que dialogan el pasado 

normativo y la experiencia actual. Tanto el juez como el historiador deben habitar la 

tradición jurídica, pero ninguno puede limitarse a repetirla de forma pasiva. Su tarea 

implica, simultáneamente, fidelidad y actualización, memoria e innovación. Allí radica la 

esencia de la hermenéutica: la aplicación no como una ejecución ciega, sino como un acto 

de reconstrucción significativa que siempre se sitúa en la coyuntura concreta del presente



92 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

3. Tradición, mediación y unidad de la comprensión hermenéutica

Para Gadamer, comprender el derecho es inseparable de una comprensión más amplia de la 

historia y la tradición. La interpretación jurídica no es semejante a un procedimiento técnico 

ni a una posición erudita en la que no existan consecuencias prácticas. Más bien es una 

manera en la que se integra la interpretación filosófica y que comparte fundamentos con la 

manera en que nos remite el pasado viendo que el texto más allá de necesitarse traducido 

busca ser comprendido y esto excluye la manera en que los historiadores del derecho han 

conducido al conocimiento de este hacia un museo en donde las normas se convierten 

en un perpetuo modo de ser interpretadas. Con esto se quiere decir que es importante 

considerar para el derecho contemporáneo en que la ley no agota como tal la manera en 

que el derecho es reapropiado y transformado o resignificado por medio del intérprete y 

además jurídicamente puesto en disputa a partir de las lagunas que diferencian los fines y la 

reconstrucción de los sentidos. Con esto cabe la ironía de mostrar que no basta con decir que 

existe un puente respecto al verdadero sentido que quiso interpretar como tal el jurista, sino 

que también es precisamente el tiempo el que termina por determinar la manera en que 

hermenéuticamente se revela el sentido y el ejercicio mediante el proceso de esclarecimiento 

en donde el pasado sigue operando pero que termina por no resolver el presente. Ambos 

se rozan, se interpelan, se fecundan mutuamente. Y en ese diálogo incesante, el derecho se 

muestra tal cual es: no un cadáver en la morgue de los textos, sino una tradición viva que nos 

exige respuestas hoy, aunque hable con voces de ayer. Tanto el jurista como el historiador 

participan de esta dinámica de actualización crítica del legado normativo.

Del mismo modo, Gadamer subraya que la pertenencia a una tradición no debe 

interpretarse como una limitación que encorseta el pensamiento, sino como la condición 

misma que hace posible comprender. Gadamer plantea que la hermenéutica jurídica 

no consiste solamente en una cuestión auxiliar respecto a la posición de un juez en la 

que simplemente se concentra en dirimir lagunas propias de las normas. Tal y como 

piensa la posición positivista muy al contrario Gadamer plantea una lectura náutica 

del juez desde la ontología de Heidegger en la que es precisamente el acto mismo de 

interpretar una norma el que termina por redefinir los límites de lo que se repite y la 

intención del sentido original del legislador que también de acuerdo a una lectura de 

su tiempo no está solo subsumido en una especie de mecanicismo bajo el cual operan 

las reglas abstractas, sino que está obligado a mediar entre el texto propio de la ley 

que lo comunique con la tradición del pasado y la situación del presente en la que por 

defecto se ha abierto un margen de indeterminación en el que la realidad como propia 

del corazón hermenéutico siempre muestran su aplicación una comprensión nueva. De 

esta manera se conecta la hermenéutica filosófica con el proceso interpretativo no de 



93 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

la reconstrucción del pasado sino de una fusión de horizontes en el que la tradición y 

la actualidad plantear un diálogo. Para ello Gadamer considera que la hermenéutica 

jurídica devuelve es el poder de la historia a su alcance más allá de lo teórico en relación 

con como el presente termina por interrogar a quien lo interpreta. En qué momento se 

pasa de la hermenéutica a la argumentación, pues precisamente cuando el intérprete 

sea juez o filósofo asume la tarea de comprender y se implique en intentar justificar no 

como un mero acto receptivo, sino que requiere de razones que se articulan legitimando 

ciertos sentidos del texto y considerando válido en un caso concreto entendiendo que 

tanto interpretar como comprender y aplicar no son labores separadas y en las que las 

dimensiones descansan en una misma situación. La hermenéutica permite abrir una 

argumentación que obliga a la tradición del presente a ser interrogada respecto a su 

presente y permite que el juez actuando más allá de una posición solo de los códigos sea 

un interlocutor histórico que deba rendir cuenta de su interpretación. De esta manera la 

hermenéutica filosófica no solo está para buscar el sentido en toda su comprensión sino 

para buscar y mostrar que toda argumentación jurídica e interpretativa se apoya en una 

estructura fundamental entre el pasado y el presente.  Por ello Gadamer insiste hay que 

comprender nunca es un ejercicio contemplativo, sino que al aplicar este modelo jurídico 

siempre implica una decisión que no lo desliga de la unidad indisoluble en la que se 

exige justificar una interpretación adecuada. ¿Qué es pues una interpretación adecuada? 

Gadamer insiste en que comprender no es reproducir el sentido original de un texto sino 

traerlo el presente por lo cual la interpretación adecuada tiene que lograr que el texto 

hable en su situación actual. El juez en el caso jurídico interpreta la sentencia, pero no 

desde una arbitrariedad sino de una aplicación justa de la norma en el caso concreto de su 

tiempo. El historiador interpreta bien cuando logra mostrar como un texto antiguo tiene 

una posición a un el presente sin traicionar su sentido histórico en su contexto. También, 

y no como un hecho aislado mediante la fusión de horizontes en el texto que no tiene que 

ver con la correspondencia rígida con el pasado sino con el texto en su horizonte puesto a 

disposición en diálogo desde su mundo y su sentido y su contexto histórico y por otra parte 

el horizonte del intérprete en su situación actual, por sus preguntas y sus prejuicios. En la 

interpretación adecuada se consigue un diálogo entre esos dos horizontes produciendo 

un sentido que no es propio ni el autor ni el lector sino del diálogo de ambos. El tercer 

punto sería el criterio de la verdad en la interpretación en el que Gadamer toma distancia 

los dos extremos tanto el subjetivismo estético en el que se cree la interpretación es solo 

una proyección del lector como del objetivismo historicista en el que se piensa que la 

única interpretación válida es reconstruir lo que el autor quiso decir. Para el autor de 

verdad y método la interpretación refleja el texto para permitirle decir algo verdadero que 

sobrepase a la posición del propio intérprete.



94 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

No es solo una repetición sino un dejarse interpelar a la manera de un acontecimiento. 

Finalmente, y no menos importante está la situación del diálogo y cómo se justifica pues la 

adecuación de la verdad permite algún modo hacer coincidir aquello que se dice con aquello 

que se ve, pero la interpretación lo que se busca mostrar es una adecuada manera de defender 

razones frente a otros intérpretes cuando se logra sostener ese intercambio argumentativo. 

Aquí lo que se percibe como la raíz de una posible señal de argumentación en el texto es que 

no basta con sentir el sentido, sino que hay que explicarlo justificarlo y compartirlo. El juez 

entonces está interpelado para aquella situación en la que el texto intenta decir algo a su 

situación actual sin reducirlo a una posición subjetiva del presente. En su diálogo produce un 

sentido desde la fusión de horizontes entre la tradición y su interpretación, de esta manera 

permite que emerja una verdad del texto que tiene un algo que decir para nosotros y al 

intentar defender la posición en la que se encuentra el intérprete y justifica ese diálogo 

con otros podemos ver que excede a las meras técnicas y conlleva hacia una interpretación 

adecuada que significa el texto nos hable desde una posición que sea legítimo y verdadero. 

En el campo jurídico ocurre algo semejante. El juez no interpreta desde una tabula rasa, 

sino desde una posición determinada en el seno de una comunidad jurídica que le proporciona 

principios, valores y normas de referencia. Por ello, su interpretación nunca es arbitraria: se mueve 

dentro de los márgenes de una tradición, aunque a la vez se abre a la innovación que demandan 

las circunstancias sociales. Comprender jurídicamente significa articular, de manera crítica, 

fidelidad y creatividad, estabilidad normativa y sensibilidad hacia la transformación histórica.

Gadamer propone, en consecuencia, una visión integradora de la hermenéutica, en la 

que distintas disciplinas de las ciencias del espíritu —la historia, la teología, la filología y el 

derecho— comparten el mismo desafío: mediar entre pasado y presente para dar sentido a lo 

heredado sin dejar de responder a lo nuevo. Esta unidad del problema hermenéutico permite 

concebir la interpretación jurídica no como una especialidad aislada, sino como un modelo de 

comprensión con capacidad de nutrirse de otros saberes y, al mismo tiempo, de enriquecerlos.

4. La influencia de Gadamer en la teoría hermenéutica de Arthur Kaufmann

A lo largo de la historia del pensamiento jurídico, la tensión entre derecho natural y positivismo 

ha servido como eje estructurador de los debates sobre el fundamento y la validez de las normas. 

Sin embargo, esta oposición binaria ha mostrado sus límites frente a los desafíos que plantea la 

práctica interpretativa en contextos democráticos contemporáneos. Arthur Kaufmann observa que 

el enfrentamiento entre ambas posturas no ha conducido a soluciones satisfactorias, sino a una 

parálisis conceptual que exige ser superada. Su respuesta es un “tercer camino”: la hermenéutica 

jurídica como vía crítica que trasciende los supuestos del iusnaturalismo y del positivismo.



95 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

En términos ontológico-filosóficos, el derecho natural pretende fundar la validez de 

las normas en una supuesta “naturaleza humana”, universal y absoluta, mientras que el 

positivismo sitúa tal fundamento en la voluntad del legislador, desligada de cualquier 

referencia a valores previos. A pesar de sus diferencias, ambos comparten un mismo error 

metodológico: conciben el derecho como un sistema cerrado, autosuficiente y cosificado, 

capaz de subsumir lógicamente todos los casos posibles sin dejar espacio a la interpretación 

(Kaufmann, 2007: 92). Esta “ideología de la subsunción”, presente tanto en el positivismo 

como en el iusnaturalismo, presupone que toda decisión jurídica puede derivarse de manera 

mecánica a través de un silogismo formal que conecta norma general y caso particular.

Kaufmann rechaza frontalmente el esquema positivista porque lo considera reductivo y 

ajeno a la experiencia real del derecho. Frente a la idea de que la interpretación sea apenas un 

procedimiento técnico, propone una hermenéutica concebida como filosofía trascendental, 

es decir, como reflexión sobre las condiciones de posibilidad mismas de la comprensión 

jurídica. Inspirado en la tradición de Schleiermacher, Dilthey, Ricoeur y, de modo particular, 

Gadamer, elabora una teoría de la interpretación que coloca en el centro la relación activa 

y creadora entre el intérprete y el texto normativo. El derecho interpretado por Gadamer 

y Kaufmann deja de lado la visión mecanicista a modo de aplicación automática y muestra 

también una visión pragmática que exige usar el pensamiento, la sensibilidad y el juicio para 

ahondar en la intención de mostrar que no existe una lectura sin precomprensión y que el 

intérprete camina entre un horizonte histórico que lo determina y lo alimenta. Contrario a 

la ilusión de neutralidad el círculo hermenéutico acogido por ambos se convierte en una 

posición en la que la intérprete amplía y transforma el horizonte de quién interpreta Y 

de lo que se interpreta. Kaufmann retoma esta posición al desmontar el esquema sujeto 

objeto desde el que el derecho tradicional se asienta. Es pues el derecho un tejido vivo que 

Norma y permite que la tradición entre en diálogo con el intérprete rompiendo fórmulas 

y repeticiones para cocrear el sentido. Es por esto que la hermética jurídica No termina 

por ser una filosofía hermenéutica cerrada sino que está abierta a la interrogación de la 

historia y a la complejización del lenguaje social en el que existe una atención entre la teoría 

del derecho y su relato inacabado respecto a que su exactitud formal no permite eludir la 

vitalidad de su diálogo cotidiano.  La interpretación no puede reducirse a un procedimiento 

mecánico porque el vínculo entre norma y caso no es inmediato: la primera habita en 

el terreno de la abstracción, mientras que el segundo pertenece al mundo concreto, 

con toda su complejidad fáctica. Unir ambos planos requiere, por tanto, una mediación 

hermenéutica, es decir, un acto creador que no se deja subsumir en la lógica formal. De ahí 

que el juez, antes de pronunciarse, deba adentrarse en los conceptos jurídicos relevantes 

y comprenderlos a fondo, pues sólo así podrá determinar qué hechos son jurídicamente 



96 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

significativos y cómo deben articularse con el supuesto normativo. La interpretación, en 

esta clave, es siempre un proceso creativo que supera los límites de la deducción silogística.

5. Interpretación, relacionalidad y legitimación en la hermenéutica de Kaufmann

La aspiración a una objetividad radical en el ámbito jurídico —heredada del modelo de las ciencias 

naturales— resulta, según Kaufmann, filosóficamente insostenible. Si en la física contemporánea 

se reconoce que el observador afecta al fenómeno observado, con mayor razón debe admitirse 

que, en el derecho, el intérprete incide en la configuración del objeto jurídico. Esta constatación 

invalida la idea de una comprensión neutra y externa de la norma. La imagen del juez como un 

autómata que aplica mecánicamente la ley, defendida por el objetivismo tradicional, desconoce 

su función creadora y deliberativa en la construcción del sentido normativo.

En oposición a esa visión reductiva, la hermenéutica jurídica sostiene que la determinación 

del derecho no puede desprenderse de la personalidad del intérprete: su experiencia, su 

formación, su intuición práctica y su sensibilidad jurídica son condiciones de posibilidad del acto 

interpretativo. Lejos de ser una “contaminación subjetiva”, estos elementos constituyen la base 

misma de la comprensión. El derecho no se refleja como un objeto dado e inmutable, sino que 

se construye activamente en un proceso histórico, lingüístico y relacional. La precomprensión 

rescatada por Gadamer a modo de concepto de prejuicio de la ilustración permite al aparato 

teórico de la hermenéutica tener la condición de posibilidad de comprensión para ratificar 

que nadie comienza a interpretar ni tampoco el juez desde la ausencia de presupuestos, 

expectativas u horizontes culturales que permiten al intérprete ver el sentido en todas partes. 

Negaré esta posición significa negarnos a escuchar al otro o al texto. 

Es por esto que interpretar no aplica al igual que las fórmulas matemáticas pues no 

se mueve entre hechos que que den definidos sino mediante principios abstractos y 

circunstancias concretas cuya exigencia social reclaman justicia en el presente. Esta manera 

de mediar la verdad es la forma en que se destaca el diálogo qué es precisamente el modo 

en que la tradición jurídica entra un espacio de sentido y sale de sí hacía una práctica 

intersubjetiva. No te levante aquí es que la razonabilidad de la interpretación permite 

disponer y escuchar legitimar pues el derecho No deviene de los manuales e instrucciones 

sino del campo de tensión entre las normas y la sensibilidad ante las demandas que laten 

en una coyuntura histórica. Este equilibrio ante la fricción es el que expresa Kaufmann dale 

entender que la legitimidad no descansan la verdad absoluta sino en un fruto del aprendizaje 

normativo. Son las decisiones jurídicas las que terminan legitimando y permitiendo que los 

sujetos puedan reconocerse, asociarse y vivir en un tejido social. De esta manera derecho 

es un acontecimiento como forma de relacionalidad. Las normas de este carecen de vida 



97 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

propia sino nacen de las prácticas concretas y de las experiencias históricas compartidas o 

de los consensos interpretativos que les confieren la validez. Es por hecho que el derecho 

No es un monólogo de la norma sino un diálogo que nunca termina entre el pasado y el 

presente, entre el texto y la comunidad. su fuerza no está la certeza matemática sino en 

la legitimidad que hace brotar la relación de sentido desde la que sostiene su dinamismo 

de relaciones y se renueva en cada acto de interpretación. Esta ontología relacional 

reclama un pensamiento jurídico capaz de integrar la dimensión estructural de la norma 

con la dimensión vivencial del caso, de modo que el derecho se produzca en el proceso 

interpretativo mismo. Dicho de otro modo: no hay derecho antes de la comprensión, pues 

es la interpretación la que posibilita su emergencia como fenómeno jurídico.

La hermenéutica, por tanto, no debe confundirse con un simple repertorio de técnicas 

al servicio del juez. Kaufmann la entiende como una filosofía trascendental, una reflexión 

sobre las condiciones que hacen posible toda comprensión jurídica. Las críticas que tachan 

a la hermenéutica de subjetivismo o irracionalidad apuntan en realidad a una caricatura 

metodológica. Frente a ello, la propuesta hermenéutica busca una racionalidad que, sin 

pretender exclusividad ni absolutismo epistemológico, sea capaz de articular la apertura 

del derecho con criterios de razonabilidad y de justicia interpretativa.

6. Articulación hermenéutica del derecho en Kaufmann: del legalismo a la concreción relacional

A partir de su crítica al positivismo jurídico y a sus limitaciones metodológicas, Kaufmann 

propone una concepción del derecho que se distancia de la idea de que la práctica 

jurídica pueda reducirse a la aplicación mecánica de normas. Frente al legalismo rígido 

—ese sueño de un derecho automático, casi mecánico—, Kaufmann propone una mirada 

mucho más incómoda, pero también más realista: el derecho no baja del cielo con manual 

de instrucciones incluido, sino que se va tejiendo en la fricción entre norma y caso. No se 

trata de una subordinación lógica, sino de un diálogo hermenéutico, un intercambio en el 

que la norma encuentra su voz al enfrentarse con la crudeza de los hechos.

La ley sin la interpretación del juez o el intérprete es solo una práctica muda. El 

momento en que aparece el caso concreto y con las circunstancia histórica la que comienza 

a resonar el derecho entonces deja ese objeto acabado y a la espera de ser descubierto 

para pasar a la realidad en la que se configura la praxis. En ese instante en que lo abstracto 

se mueve hacia la mirada del juez y de esta forma como subraya Kaufmann no es la norma 

la que dicta inmutablemente el guión al gas sino que es el caso el que interroga la Norma 

cuestionándola para mostrar su capacidad de responder a la experiencia vivida. En la 

interpretación jurídica se deja de lado el ejercicio rutinario de la solución formal y se pasa 



98 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

a un acto creador en donde el proceso mismo de la construcción de sentido llega a ser 

decisiva no bajo la exactitud del silogismo sino bajo la legitimidad de la respuesta. Antes de 

encarnarse en una decisión concreta el derecho se presenta como un escenario en el que 

las normas respecto a su generalidad y los hechos sin rostro jurídico no logran una conexión 

mecánica sino una labor activa de valoración. En esa interpretación la Norma se transforma 

al igual que lo has hecho para constituirse en la médula de la creación jurídica. El derecho 

entonces es un ejercicio vivo de mediación en el que la justicia aparece la capacidad de 

articular lo universal lo singular en el escenario siempre cambiante la vida social. Es en este 

proceso en donde la Norma vuelve a convertirse en algo aplicado a los hechos produciendo 

un derecho vivo dinámico e históricamente situado (Kaufmann, 2016). Esto a juicio de 

kaufman no deja de reñir entre el ser y el deber ser y en cómo se fija el sentido de la Norma 

y luego se añade el caso particular. Ambos momentos son profundamente ininteligibles 

hasta que jurídicamente se tornan comprensibles ante la mirada del intérprete. De ahí 

que el derecho no exista fuera del proceso hermenéutico que lo constituye, situando la 

interpretación como horizonte indispensable de toda experiencia jurídica.Claramente 

influido por la hermenéutica filosófica de Gadamer, Kaufmann entiende que el derecho 

no es una “cosa” acabada y descubierta, sino una totalidad significativa que se actualiza a 

través de la interpretación. El juez reflexivo y la concreción metódica del derecho

La imagen del juez como operador técnico —ese autómata de fórmulas que muchos 

imaginan— se queda corta frente a la visión de Kaufmann. El juez no es una llave que 

encaja en una cerradura neutral; es un artesano de sentido, un orfebre que cincela la 

norma hasta darle cuerpo frente a un caso concreto. Su subjetividad no es un accidente a 

ocultar, sino la materia prima con la que se talla la decisión. (Kaufmann, 2016: 142).Pero 

atención: admitir la presencia de prejuicios no equivale a aplaudir el relativismo. Aquí 

surge la antítesis decisiva —y fértil— del planteamiento kaufmanniano: la subjetividad 

como condición creativa frente al subjetivismo como coartada arbitraria. El juez debe 

exponer sus presupuestos, someterlos a examen crítico y justificar públicamente la ruta 

interpretativa elegida. No basta con sentir; hay que razonar, argumentar y rendir cuentas. 

La neutralidad perfecta es un mito útil para la leyenda, no para la práctica.

La concreción metódica exige un procedimiento reflexivo: reconocer la precomprensión, 

contrastarla con la tradición jurídica, valorar las circunstancias históricas del caso y articular 

una argumentación que conecte normas y hechos. Es un trabajo de ajuste fino, como el de 

un sastre que adapta un traje a un cuerpo único, o el de un médico que, antes de recetar, 

consulta antecedentes, síntomas y alternativas terapéuticas. En toda práctica jurídica hay, 

pues, técnica; pero también hay juicio valorativo y sensibilidad normativa.Ese método —

abierto, crítico y comunicable— protege al derecho de dos peligros opuestos: la frialdad 



99 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

del formalismo que convierte a la ley en un sumario inerte, y el capricho discrecional que 

hace del juzgador un demiurgo. La virtud kaufmanniana consiste en mantener la tensión 

entre tradición y creatividad: respetar la herencia normativa sin transformarla en dogma, 

usarla como horizonte más que como camisa de fuerza.

En última instancia, la concreción jurídica es una práctica pública de legitimación. La 

decisión que mejor resiste el escrutinio es la que demuestra haber pasado por el tamiz de 

la reflexión, la argumentación y la tradición crítica. Si el derecho es tejido relacional, el juez 

es su tejedor reflexivo: no desvirtúa la trama, la hace habitable para los que vienen detrás. 

Solo cuando se vuelven conscientes y se articulan en un marco de argumentación pública 

y razonable es posible alcanzar consensos interpretativos y decisiones legítimas. El acto de 

juzgar se convierte así en un ejercicio hermenéutico y, al mismo tiempo, en una práctica 

ética, en la que convergen racionalidad práctica, tradición jurídica e intersubjetividad.

La interpretación, en este sentido, no se agota en la conexión abstracta entre norma y 

hecho, sino que implica construir proposiciones jurídicas concretas que articulen el marco 

normativo con el contenido material de la situación. Este proceso creativo se encuentra 

siempre condicionado por el contexto histórico, cultural y social en el que se lleva a cabo. 

La norma no se consuma en su literalidad: adquiere realidad en la interpretación, en la 

aplicación y en la recepción que tiene dentro de la comunidad jurídica.

7. Una tercera vía entre derecho natural y positivismo

En Filosofía del Derecho, Kaufmann formula de manera explícita la necesidad de abrir un 

“tercer camino” entre el iusnaturalismo y el positivismo. Esta propuesta no niega el valor de los 

principios, pero tampoco acepta que el derecho pueda reducirse a una creación discrecional. 

El planteamiento es más equilibrado: aunque no existe un contenido predeterminado, 

absoluto y universal del derecho, sí es posible identificar criterios racionales que orientan la 

práctica jurídica. Tales criterios no se afirman de manera dogmática, sino más bien negativa, 

como cuando se reconoce la invalidez de una norma por su carácter manifiestamente injusto.

Kaufmann rompe con la tradición del derecho natural, que veía en el orden jurídico 

la proyección de un logos divino o de una razón universal, y también se distancia del 

positivismo, que lo concebía como un sistema autónomo, cerrado sobre sí mismo. Frente 

a estos polos, propone una “tercera vía” que concibe el derecho como una realidad 

relacional, razonable y estructurada. En este marco, instituciones jurídicas clásicas —

como la compraventa— no son simples invenciones arbitrarias, pero tampoco verdades 

absolutas e inmutables. El derecho, sostiene, es histórico y moldeable, pero no cae en el 

relativismo caprichoso. El sistema jurídico en la mirada de Kaufmann no es una fortaleza 



100 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

de certezas dogmáticas ni decisiones arbitrarias. Es más bien una obra en la que existe 

una construcción cultural, histórica y relacional que sostiene prácticas intersubjetivas que 

con el paso del tiempo sufren remodelaciones. La hermenéutica jurídica obliga a asumir 

la responsabilidad ética y creativa de reinterpretar (Kaufmann, 2016: 142). Al interpretar 

ya no a modo de ejercicio sino de un acto de cocreación de sentido el derecho muestra 

como el espacio discursivo vivo donde existe la precompresión del intérprete cambia a 

esas constelaciones de tensión en las que no bastan solamente los dogmas, sino que los 

diálogos entre el pasado y el presente terminan por reinventar la herencia para volverla 

operativa en la actualidad. Aquí entonces el formalismo que prometía rigor termina 

por deshumanizar la práctica jurídica y reducirla a una burocracia que solo reconoce la 

incertidumbre y es incapaz de entrar en diálogo en rigor con la ética y la creación del 

derecho. Es por esto por lo que la interpretación nunca es neutral. de esta forma cada 

decisión del intérprete entre escoger alternativas normativas o consecuencias políticas y 

sociales no se enuncia solo al hacer el derecho algo operativo sino que se trata de razonar, 

justificar y someter a una decisión al debate público. En términos de Gadamer existe 

entonces la fusión de horizontes con el texto y el caso creando así la legitimidad práctica 

del derecho. Aplicar una analogía, por ejemplo, no es cuestión de rutina técnica: requiere 

mostrar por qué esa comparación es pertinente, cómo ilumina el caso y qué sentido 

ofrece a la norma. El derecho, en suma, no se limita a reproducir lo escrito: se construye 

como un relato compartido, siempre en disputa, siempre renovado. Y en esa disputa se 

juega no solo la vigencia de las leyes, sino la legitimidad de la justicia. Kaufmann destaca, 

en este marco, la dimensión lingüística del derecho. Comprender un texto jurídico no es 

recibir de manera pasiva su contenido, sino participar en la producción de su sentido. La 

subjetividad del intérprete no deforma el proceso hermenéutico, sino que lo hace posible. 

Negarla, como hacía el positivismo clásico, conduce a una objetividad ilusoria que suele 

encubrir intereses ideológicos. Frente a ello, la hermenéutica genuina descansa en una 

“honesta intersubjetividad”, en el reconocimiento del papel constitutivo de la tradición y 

en la apertura al diálogo crítico que mantiene al derecho vivo y en transformación.

Desde la teoría del conocimiento y del método jurídico cabe preguntarse si es posible 

deducir una auténtica teoría de la interpretación del derecho. Kaufmann responde con una 

crítica frontal al formalismo de la jurisprudencia, en especial a la concepción defendida por 

Karl Larenz. Según esta visión, la decisión judicial podría derivarse de manera puramente 

lógica a partir de un sistema conceptual cerrado, como si el juez no fuera más que un 

engranaje de subsunción: una norma general en la premisa mayor, un hecho particular en 

la menor y, finalmente, la conclusión obligada. Bajo el paradigma positivista el pensamiento 

jurídico aspira un conocimiento científico, objetivo y axiológicamente neutral. Para 



101 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

kaufmann esta reducción es inaceptable pues el derecho No es un sistema clausurado 

sino un entramado de tensión entre las normas que atraviesan lagunas y ambigüedades y 

colisiones de principios. En este punto de partida la labor del juez No se reduce a ordenar 

datos como piezas de un rompecabezas lógico, sino que es el escenario para quién me deja 

por una tarea frágil y humana que permite producir sentido. Es decir, es todo lo contrario a 

reconstruir el derecho de la posición del pasado. Es intentar responder de manera urgente 

a las urgencias del presente en las que lo jurídico no se resuelve mediante ecuaciones, sino 

que permite que mediante la interpretación que se actualice y se reinvente. De esta manera 

la hermenéutica de Gadamer y reelaborada por Kaufmann se muestra como una verdadera 

teoría de la interpretación contra la ilusión de un modelo cerrado y autosuficiente que 

proclama que cada aplicación constituye un acto creador. El diálogo histórico de la Norma 

es el que permite que cobre vida al encontrarse con el caso. 

Pero no se trata de un capricho personal del juez: la creación está enmarcada en 

criterios de justicia, racionalidad y coherencia, que impiden que la interpretación derive 

en mero subjetivismo. El juez no improvisa como un solista sin partitura; más bien 

improvisa como un jazzista dentro de una tradición musical que lo guía y lo desafía. En esta 

perspectiva, la hermenéutica aparece como una “tercera vía”, un camino intermedio entre 

los extremos: por un lado, el positivismo que sueña con la autosuficiencia normativa; por 

otro, el iusnaturalismo que apela a verdades universales grabadas en mármol. Kaufmann 

señala que el derecho vive en esa tensión: necesita de la tradición, pero también de la 

crítica; requiere normas, pero también creatividad; busca certeza, pero solo encuentra 

razonabilidad. La ironía está servida: lo que parecía debilidad —la imposibilidad de un 

derecho absoluto e infalible— se convierte en su mayor fortaleza, porque lo obliga a 

permanecer vivo, abierto, atento al diálogo entre norma y realidad. En esa dialéctica, 

el juez deja de ser burócrata y se convierte en intérprete-creador, y el derecho deja de 

ser dogma para mostrarse como práctica compartida de construcción de sentido. Tanto 

Gadamer como Kaufmann insisten en que el derecho no puede entenderse como un 

conjunto cerrado de normas ni como la proyección de un logos divino o racional universal. 

La hermenéutica reconoce la historicidad y relacionalidad de lo jurídico: el derecho se 

constituye en la interacción entre norma, caso, intérprete y contexto cultural. Kaufmann 

(2010) subraya que esta alternativa no se agota en la hermenéutica, sino que encuentra 

afinidades en otros enfoques, como la filosofía del derecho de Radbruch, la teoría de los 

principios, la argumentación jurídica o las corrientes críticas contemporáneas.

Aunque Radbruch no desarrolló un sistema hermenéutico en sentido estricto, Kaufmann 

reconoce que introdujo intuiciones hermenéuticas esenciales, sobre todo en su crítica al 

formalismo positivista y en su defensa de una comprensión axiológica, práctica y situada 



102 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

del derecho. En este sentido, la hermenéutica jurídica no pretende clausurar la teoría del 

derecho bajo un método exclusivo, sino abrir un horizonte de reflexión que conecta la norma 

con la experiencia, el pasado con el presente y la racionalidad con la justicia concreta.

8. Comprensión, tradición y precomprensión: de Gadamer a Kaufmann 

Para Gadamer comprender no es asomarse el objeto desde la distancia de un laboratorio, 

sino que implica meterse en el río que ya corre en nuestra llegada. Toda interpretación 

está atravesada por la precomprensión del intérprete y por su pertenencia una tradición 

que nunca es fósil, sino que está viva. La objetividad es entonces un punto en el que 

no se alcanza a expulsar la subjetividad, sino que termina por contribuir a la fusión de 

horizontes. Es mediante el texto y el lector que el pasado y el presente aparecen. 

Kaufmann reconoce que la intuición y el trasladar el derecho a un terreno en el que 

solamente se avizora el espejismo de la neutralidad y que resulta persistente pues no 

recuerda que el juez no le he tenido un vacío ni aplique las normas como quien asume una 

interpretación simple sino que vuelve a plantear un horizonte histórico y cultural cargado 

de supuestos, valores y experiencias en diálogo constante con la tradición jurídica y con 

las problemáticas de cada tiempo interactúan con la memoria y las circunstancia para que 

aparezca no la lógica helada de la sentencia sino el derecho. 

De ahí que Gadamer y Kaufmann rechacen el modelo sujeto objeto como fundamento 

del conocimiento. Para ellos el intérprete se disuelve para dejar de hablar de lo puro y es 

precisamente la racionalidad práctica en su sensibilidad jurídica la que permite que mediante 

la biografía del intérprete se articule un sentido normativo en el que el juez avise una nueva 

perspectiva que no termina por expulsar la subjetividad, sino que la hace posible. Es irónico 

que se termine por reconocer que la objetividad por sí sola en su lectura de la tradición no sea 

capaz de revisar los prejuicios que la acompañan en toda lectura. El derecho lejos de visualizar 

las fórmulas se me hace como un diálogo incesante entre la Norma y la vida. No se trata de 

un subjetivismo caprichoso sino de una intersubjetividad reflexiva en la que el diálogo del 

consenso y la responsabilidad del intérprete son decisivos en la legitimación de las decisiones. 

El punto en el que convergen es el caso concreto como lo recuerda kaufmann (2016) en el que 

el derecho tiene correspondencia con la hermenéutica y construye la práctica interpretativa. 

Desde esta perspectiva, tanto Gadamer como Kaufmann cuestionan la posibilidad 

de una corrección objetiva del derecho entendida como algo independiente del proceso 

comprensivo. El derecho no se aplica como se aplica una fórmula matemática: se comprende, 

se argumenta y se crea en un entramado que involucra textos legales, tradiciones 

interpretativas, expectativas sociales y la racionalidad del propio sujeto que comprende.



103 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

Ahora bien, existen diferencias notables entre ambos. Gadamer concibió la 

hermenéutica con ambición universal: un intento de pensar las condiciones trascendentales 

de toda comprensión humana, desde la lectura de un poema hasta la interpretación de 

un tratado filosófico. Kaufmann, en cambio, la toma y la arraiga en el terreno del derecho, 

con una preocupación menos etérea y más concreta: ¿cómo se legitima una decisión 

judicial?, ¿qué papel cumplen los principios?, ¿cómo lidiar con las lagunas normativas?, 

¿hasta dónde puede estirarse el formalismo sin quebrar el sentido del derecho? La 

hermenéutica adopta así un carácter filosófico práctico creando un puente entre la teoría 

general y los dilemas urgentes el derecho contemporáneo. Si bien es necesario también 

entender que los códigos positivos no pierden su valor la comprensión como actividad 

interpretativa y no receptiva es la contribución más fértil de la hermenéutica moderna 

pues reivindican la comprensión como actividad constitutiva no como un simple reflejo. El 

intérprete no es espejo que devuelve los ya inscrito en el texto sino un actor que participa 

en la producción de sentido y que la hace en un escenario que no es solitario. Es mediante 

la reivindicación de la tradición compartida y el lenguaje en común que el derecho vive 

y se construye en un espacio que es decisivo y que exige la interacción y el diálogo como 

lugar de inteligibilidad. Esa perspectiva permite rechazar que el subjetivismo reduce todo 

un capricho individual y que el formalismo objetivista resume en un sistema cerrado de 

verdades deducibles como teoremas. Frente a ellos Gadamer y Kaufmann nos exigen 

imaginar un jurista como mediador que traduce recrea y actualiza el sentido no guardando 

el secreto de la ley sino construyendo un acto interpretativo siempre condicionado por 

la tradición, pero abierta la crítica. Capaz de reconocer la contingencia y la fragilidad en 

la que reside la fuerza del derecho como práctica viva. En este marco el intérprete no es 

un individuo aislado, sino que atraviesa la historia y es atravesado por esto mediante los 

prejuicios que configuran su perspectiva de mundo y las prácticas sociales que lo preceden. 

Es por eso que el sentido en el texto jurídico nunca es inmediato ni definitivo, sino que 

es el resultado del entrecruzamiento horizontes históricos que se actualizan en cada acto 

interpretativo. Es la manera en que la hermenéutica en rigor reconoce también una forma 

de teoría de la argumentación. Cómo lo dice Kaufmann el derecho inevitablemente nos 

vincula no a la conciencia del juez sino a la exposición y justificación y estar afuera en el 

escritorio público. La exigencia que le hacen al derecho esos dos filósofos permanece 

implícita al considerar que el juez refugiarse en la comodidad de su fuero interno como 

si va a estar con saber que ha comprendido. La decisión jurídica solo adquiere fuerza 

cuando se formula en palabras y cuando se razona y se abre el contraste en el espacio 

intersubjetivo la tradición y el debate. De este modo la práctica argumentativa No surge 

como un accesorio sino como una condición misma que permite la interpretación para 

que llegue a su tarea que es el derecho.  



104 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

La hermenéutica, al reconocer el carácter situado, histórico y creativo de comprender, 

reclama también la transparencia del proceso: que cada decisión muestre el camino 

recorrido, los supuestos examinados, los valores puestos en juego. Kaufmann recuerda, 

en suma, que sin argumentación pública el derecho se desvanece en mera autoridad 

desnuda; con ella, en cambio, se transforma en una práctica legítima de construcción de 

sentido, donde el juez no dicta en soledad, sino que dialoga con la comunidad a la que su 

decisión se dirige. Solo mediante la argumentación es posible explicitar la precomprensión 

del intérprete, transparentar los presupuestos que orientan su lectura del texto y ofrecer 

razones susceptibles de alcanzar consensos razonables. De este modo, la fundamentación 

argumentativa no anula el carácter histórico y creador de la interpretación, pero asegura 

su racionalidad práctica y otorga legitimidad dentro del sistema jurídico.

En este punto, el pensamiento hermenéutico converge con la teoría de la 

argumentación jurídica, pues ambas reconocen que el derecho no puede agotarse en la 

subsunción lógica de un caso bajo una norma. La decisión exige una deliberación racional 

que pondere normas, principios, valores y consecuencias. La diferencia radica en el 

alcance: la argumentación busca establecer reglas o criterios de corrección, mientras que 

la hermenéutica apunta a iluminar las condiciones trascendentales que hacen posible la 

comprensión misma. Así, la primera trabaja en el plano metodológico, mientras la segunda 

se sitúa en el nivel ontológico.

9. La ontología relacional del derecho

Siguiendo la lectura de Santos (2008), la influencia de Gadamer en Kaufmann se inscribe en 

un horizonte filosófico más amplio, donde confluyen pensadores como Paul Ricoeur, Luigi 

Pareyson o Richard Rorty. Todos ellos comparten una hermenéutica de carácter ontológico, 

que entiende el ser no como algo dado de antemano, sino como aquello que solo puede 

comprenderse en el entramado de lenguaje, tradición e historicidad del sujeto.

Kaufmann traslada esta clave al campo jurídico y concibe el derecho no como una 

sustancia autónoma y clausurada, sino como una realidad relacional que emerge de la 

interacción entre norma, caso, contexto e intérprete. Este enfoque lo distancia tanto del 

racionalismo dogmático —que pretende encerrar el sentido jurídico en una estructura 

autosuficiente— como del decisionismo relativista, que reduce el derecho a pura 

voluntad subjetiva. Aun cuando, como advierte Santos, la integración de esta ontología 

en la práctica jurídica pueda haber resultado forzada en ciertos pasajes, lo cierto es que 

abrió un horizonte fértil para repensar la función del derecho en sociedades democráticas 

complejas y plurales.



105 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

La hermenéutica jurídica formulada por Kaufmann e inspirada en Gadamer y sin 

embargo enriquecida por corrientes contemporáneas desde las que bebía nuestro 

doctrinante propone un modelo dinámico en el que el derecho No es un objeto externo 

que se aplica, sino que construye su comprender desde la participación y el reconocimiento 

de la historia, el asumir la pluralidad y el comprometerse con su realización en contexto 

situados. Lejos de clausurar los conflictos interpretativos esta propuesta acoge como 

parte constitutiva la práctica jurídica. La diversidad de interpretaciones no es un defecto 

sino una prueba de que el derecho es un espacio discursivo atravesado por la historia y 

orientada por principios que persiguen la justicia. La hermenéutica no ofrece soluciones 

definitivas ni elimina las controversias. Lo que aporta es un horizonte reflexión crítica para 

la filosofía jurídica actual y un horizonte en el que la tradición y el cambio, la racionalidad y 

la apertura conviven en una tensión que terminan por producir el derecho en movimiento. 

En ese sentido la hermética jurídica inspirada en Gadamer aparece como una tercera 

vía frente al positivismo y el derecho natural. Ni el formalismo cerrado de las normas 

autosuficientes ni el recurso de verdades eternas reconocen la historicidad del derecho y 

su carácter relacional. Externa náutica ofrece la manera de repensar la teoría y la práctica 

jurídicas en sociedades democráticas y pluralistas. 

Desde la perspectiva aquí desarrollada, queda claro que tanto Hans-Georg Gadamer 

como Arthur Kaufmann —cada uno desde su campo— han contribuido decisivamente a 

fundamentar una concepción del derecho no como un sistema cerrado y autosuficiente, 

sino como un fenómeno histórico, lingüístico, relacional y normativo, que se construye 

continuamente en el acto de interpretación (Gadamer, 2017; Kaufmann, 2016).

La hermenéutica gadameriana en Kaufmann no fue inmediatamente lineal como advierte 

García Amado (2009), es a partir de la década de setenta cuando la influencia el pensador 

alemán comenzó a consolidarse en la obra jurídica de Kaufmann . Pero no se puso un simple 

traslado de su doctrina reinterpretada a las exigencias metodológicas de la filosofía del derecho. 

Kaufmann integró elementos de la hermenéutica filosófica con preocupaciones propias de la 

lógica jurídica, de la teoría de la argumentación y de la filosofía práctica aristotélica en diálogo 

con autores como Gustav Radbruch, Josef Esser, Karl Larenz y Ronal Dworki (Kaufmann, 2010)

Una de las contribuciones más decisivas fue la defensa del carácter relacional, abierto y 

situado del derecho. La hermenéutica jurídica muestra que el derecho No es el objeto inerte 

esperando ser expuesto por medio de sus pliegues a un texto legal, sino que es una práctica que 

se actualiza en cada acto interpretativo. En este proceso confluyen pasado presente, norme 

caso, tradición e innovación. El juez lejos de ser un buró cata normativo se convierte en un 

agente creador de sentido responsable para enlazar la herencia recibida con las demandas del 



106 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

presente. La legitimidad del derecho no se ostenta en las certezas absolutas, sino en la capacidad 

de construir consensos razonables mediante la argumentación el diálogo intersubjetivo y la 

apertura pluralidad. Propone entonces una racionalidad práctica que está en posibilidad de 

ensanchar la complejidad del humano y la historicidad del sentido. Ahora un camino para 

conseguir el derecho como una práctica inacabada y un espacio de memoria continuidad 

y novedad. La hermenéutica muestra entonces una mutua dependencia a la medida de la 

herencia cultural y lingüística y no como una comprensión pura sino como una comprensión 

situada. Por esto hermenéutica jurídica no cierra el derecho en un sistema autorreferencial, 

sino que lo abre al aprendizaje colectivo y recuerda que no está terminado, sino que construye 

históricamente el lenguaje qué es el que conecta a la interacción y la experiencia compartida.

A partir de lo anterior, es necesario destacar una distinción central en la obra de Arthur 

Kaufmann: la diferencia entre la hermenéutica como filosofía trascendental y los usos 

contemporáneos del término “hermenéutica” como si fuera un método técnico más dentro 

del repertorio metodológico jurídico. Según Kaufmann (2007), esta confusión explica 

muchas de las objeciones que acusan a la hermenéutica de irracionalidad, subjetivismo 

o carencia de rigor científico. En realidad, tales críticas se dirigen contra una versión 

reducida y operativa de la hermenéutica, entendida como mera técnica interpretativa, y 

no contra la propuesta filosófica profunda inspirada en Gadamer.

Con todo, Kaufmann admite que esas mismas críticas pueden extenderse al método 

jurídico en general, pues este tampoco puede aspirar a una exactitud matemática ni a una 

univocidad absoluta. El derecho, por su propia naturaleza, se encuentra atravesado por 

ambigüedades, lagunas y conflictos de valores que exigen interpretación, argumentación y 

prudencia. En este sentido, La hermenéutica no debilita la racionalidad jurídica; al contrario, 

la rescata de las abstracciones estériles y la sitúa en el terreno que le corresponde: el de 

una racionalidad práctica, abierta y dialógica, capaz de sostener al derecho como práctica 

viva y humanizadora. Arthur Kaufmann (2007) no recuerda que el método jurídico puede 

ser comprendido racionalmente solo desde su carácter interpretativo, plural y situado. Ella 

exige adoptar una Concepción hermética del método que no invalida otras técnicas como la 

subsunción, la analogía y la argumentación, pero sí revelas los límites de ellas operando en 

el vacío y requiriendo una mediación interpretativa que los hace inteligibles en contextos 

concretos (Gadamer, 2017). El derecho penal por ejemplo ofrece esa atención y su aparente 

lógica sostenida en la legalidad y la Asunción muestra grietas conforme se van problematizando 

los casos reales. Kaufmann (2010) advierte que la solución resulta insuficiente para abrirse 

la ponderación de principios y a la evaluación contextual de la justicia material. Es en el 

terreno hermética en el que no se sustituyen las técnicas jurídicas por aquello que la sostiene 

y la dota de sentido recordando que la aplicación depende la mediación interpretativa. 



107 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjM�RK 12, 2Ϭ26/1. I^^N 2695ͳ9Ϭ11 ͵ �ͳI^^N 2386ͳ4877. DKI: 1Ϭ.12795/DI&&�R�N�.2Ϭ26.12.Ϭ7. ÖÖ. 87ͳyy

Comprender el método jurídico en clave aeronáutica no equivale a renunciar la racionalidad 

sino en redefinirla. Se trata de una racionalidad histórica, consciente de la intervención del 

intérprete de la densidad de lenguaje normativo (Santos, 2008). No aspira a las actitudes 

de las ciencias formales, pero en su ejercicio constituye la condición de posibilidad de una 

justicia coherente y respetuosa la dignidad humana. Cabe también mencionar que la lectura 

que hace Kaufmann de Verdad y método permite identificar que no siguió plenamente a cada 

mes y esto terminó que su apropiación quedará limitada. Por un lado, hay una reducción 

de la lingüisticidad pues Gadamer concibe el lenguaje como un horizonte universal de la 

comprensión, es decir, todo comprender ocurre en y a través del lenguaje. Kaufmann por 

su parte recogió esta idea, pero la redujo a una punta lateral en el que el derecho tiene un 

carácter racional sin desplegar todas las implicaciones en la práctica jurídica. Su reflexión 

sobre el derecho y el lenguaje queda yuxtapuesta y sin licencia central en la filosofía 

jurídica. También se encuentra una limitación en las categorías clásicas en las que se vuelve 

a caer en la separación del método la ciencia y la filosofía proponiendo la hermenéutica 

que es borda esas divisiones. Kaufmann categoría sería del positivismo y el neokantismo 

presentando como continuación de su interpretación la filosofía hermenéutica del derecho. 

Gadamer evitó la de ontología sustancialista, es decir, el retorno a una racionalidad natural. 

Su propuesta buscaba una racionalidad práctica de diálogo con la tradición y la apertura de 

horizontes, sin embargo, a pesar de la crítica de Kaufmann al positivismo acaba retomando 

la idea de un derecho correcto o de una doctrina justa como núcleo del derecho. Esto límite 

la radicalidad de Gadamer qué buscó más abrir un espacio de comprensión histórica. El 

uso instrumental de la hermética por parte de Kaufmann la pone al servicio nuevo de la 

subvención las lagunas la analogía lo que hace que el fundamento filosófico no llegue a 

replantear los problemas de la hermenéutica jurídica. Y finalmente terminó por reconocer 

la historicidad, pero al traducirla la condujo a categoría jurídicas manejables como casa y 

Norma, mediación legitimidad perdiendo la fuerza de estabilizar la propuesta. 

De haber acogido plenamente la hermenéutica filosófica el derecho no sería ya un 

sistema de normas aplicadas en un proceso continuo de generación de sentido en el 

lenguaje. No existiría el derecho como cosa previa sino como un diálogo histórico que 

se actualiza en cada práctica jurídica. En cuanto a la historicidad no habría derecho 

correcto universal sino una búsqueda incesante justicia en las tradiciones y constante 

reinterpretación. La legitimidad se fundaría en el reconocimiento histórico y en la apertura 

a la crítica no en principios atemporales. El desplazamiento del método a la praxis hubiera 

permitido que la praxis discursiva respecto a la comprensión misma creará el derecho. Un 

juez no sería un técnico normal ni siquiera mediador entre enorme caso sino un coautor 

la tradición en acto. Respecto a la fusión de horizontes cada decisión judicial se entendía 



108 

JUAN MANUEL HERNÁNDEZ AGUILAR
INTERPRETACIÓN JURÍDICA Y TRADICIÓN: ARTICULACIÓN ENTRE LA HERMENÉUTICA FILOSÓFICA DE GADAMER Y LA...

como una función de horizontes entre la tradición normativa la situación histórica concreta. 

El derecho se crearía en cruce no en una preexistencia normativa. El derecho entonces se 

crea hermenéuticamente y surgiría la interacción entre barbaridad el caso presente y el 

horizonte cultural de intérprete. Se legitimaría la medida en que es interpretación pudiera 

sostenerse en el diálogo intersubjetivo es decir mediante la argumentación y deliberación 

pública. Se renovaría continuamente en cada nuevo contexto que obliga a reinterpretar 

lo anterior modificando incluso lo que creemos ya establecido. Tendríamos un derecho 

históricamente emergente que existiría solo en la medida en que pueda ser interpretado. 

Referencias bibliográficas

GaDamer, H.-G. (2017). Verdad y método [1960]. Salamanca: Sígueme. 

García AmaDo, J.A. (2009). “Filosofía hermenéutica y derecho”. Azafea: Revista De Filosofía, 5. DOI: 
10.14201/3775

Kaufmann, A. (2007). Hermenéutica y derecho. Granada: Comares.

Kaufmann, A. (2010). La hermenéutica jurídica y la filosofía del derecho. Madrid: Dykinson.

Kaufmann, A. (2016). “Entre iusnaturalismo y positivismo. Hacia la hermenéutica jurídica”. ACFS: 
Uno de 50, 50, 133-142.

Santos, J.A. (2008). Arthur Kaufmann en la encrucijada de la filosofía jurídica alemana de la 
posguerra. Granada: Comares.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

109 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.08 [pp. 109-129]

Recibido: 17/08/2025 – Aceptado: 9/9/2025

Más allá de la hermenéutica: un estudio comparativo entre 
Oscar Wilde y Roland Barthes 

Beyond hermeneutics: a comparative study between Oscar 
Wilde and Roland Barthes

Alejandro Mardones de la Fuente 

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: La obra crítica y filosófica de Oscar Wilde ocupa un lugar especial en la práctica hermenéutica 
y en el estudio de la interpretación. Frente a las voces clásicas de Mathew Arnold -que entendería como 
función primaria de la crítica “ver el objeto como realmente es”- y de Walter Pater -que la entendería como 
“ver el propio objeto tal y como es”, introduciendo ese elemento subjetivo- Wilde revolucionaría el papel 
de la crítica artística al postularla como herramienta para “ver el objeto como en realidad no es”. La crítica 
deviene en sí misma obra de arte. Este componente radicalmente creativo, al proponer la obra original 
como materia prima para producir una nueva mediante la crítica, problematiza los límites de la disciplina, en 
sintonía con las prácticas posestructuralistas que envolvieron Francia durante la segunda mitad del siglo XX. 
Rescataremos en este artículo el caso paradigmático de Roland Barthes y cómo su pluralidad de sentido, la 
apertura del texto y el lector autónomo dialogan a través del tiempo con las líneas teóricas de Oscar Wilde.

Abstract: Oscar Wilde’s critical and philosophical work occupies a special place in hermeneutic practice 
and the study of interpretation. In contrast to the classical voices of Mathew Arnold -who understood the 
primary function of criticism to be “seeing the object as it really is”- and Walter Pater -who understood 
it as “seeing the object as it is”, introducing that subjective element- Wilde revolutionised the role of 
art criticism by positing it as a tool for “seeing the object as it is not”. Criticism becomes a work of art in 
itself. This radically creative component, by proposing the original work as raw material for producing a 
new one through criticism, problematises the limits of the discipline, in line with the post-structuralist 
practices that enveloped France during the second half of the 20th century. In this article, we will revisit 
the paradigmatic case of Roland Barthes and how his plurality of meaning, the openness of the text and 
the autonomous reader dialogue over time with Oscar Wilde’s theoretical lines.

Palabras clave/Keywords: Paradoja (Paradox); Autor (Author); Individualismo (Individualism); 
Sentido (Meaning); Crítica (Criticism).



110 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

1. Introducción

Durante las últimas décadas, los estudiosos de Oscar Wilde han tomado cada vez más 

conciencia del amor y el profundo conocimiento que el autor irlandés tenía de la filosofía 

(Bennet, 2017: 1). Estas investigaciones interdisciplinares más recientes han trazado una 

nueva relación entre Wilde y una de las figuras más relevantes del panorama filosófico 

contemporáneo: Roland Barthes. El interés no es uno aleatorio, son varios los elementos 

que fuerzan una lectura común de estos dos autores, atendiendo a debates y vivencias 

que definieron su producción literaria pese a verse separados por casi un siglo de historia. 

Elementos biográficos, personalidad, influencias literarias y reflexiones filosóficas se 

cruzan constantemente ente los escritos de ambos pensadores.

La primera línea de investigación que conecta a Wilde con Barthes es la de los estudios 

del dandismo. G. Willoughby identifica los acentos irónicos y graves del último Barthes, 

su estilo aforístico y sus juicios de un yo autoral imposible de precisar en el ingenioso 

dandi Oscar Wilde (1991) . Mientras tanto, K. Cerankowski rescata la visión de Barthes en 

torno al dandismo, entendiéndolo como un estilo de un determinado período de tiempo, 

y la contrasta con los elementos decadentes del literato irlandés (2013). Las visiones de 

ambos pensadores en torno al estilo, la moda y la innovación también son problemáticas 

que ponen en diálogo a Wilde y Barthes junto con otras figuras de gran interés filosófico 

(Nelson, 2007; Garland, 2008; Schiffer, 2008; Visser, 2011).

Otro de los campos más prolíficos en el que podemos ver comparada la obra de Wilde 

y de Barthes es, siguiendo la tónica biográfica, lo que en los últimos años se ha dado 

a conocer como gay studies o queer theory. Varios autores (Kopelson, 1994; Sinfield, 

1994; Kaye, 2004; Eribon, 2015) han estudiado la relación entre subjetividades queer y 

los postulados filosóficos de ambas figuras, atendiendo a cómo las problemáticas vitales 

y sexuales tanto de Wilde como de Barthes se ponen de manifiesto, de una forma u otra, 

en su obra. Debemos destacar los trabajos de H. Beaver (1981) y E. Kosofsky (2008), que 

profundiza en las teorías estéticas de los pensadores y la manera en la que conectan con 

la homosexualidad, lo erótico y el carácter engañoso del arte. 

Sin embargo, el pensamiento de Wilde no solo se ha entendido filosóficamente a 

través de cuestiones como el estilo, la sexualidad o la biografía. Debemos subrayar el 

tratamiento de su obra crítica por parte de la Escuela de Yale, pilar fundamental para 

la recepción del pensamiento deconstructivista de finales de los setenta. Siguiendo el 

enfoque de crítica literaria que trabajaron varios pensadores, Wilde fue en multitud de 

ocasiones asociado al posestructuralismo de autores como Derrida, Deleuze o el propio 

Barthes. Mientras que Hartman (2007) reflexiona en torno a la distancia que Wilde 



111 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

impone entre la persona y la máscara y cómo décadas más tarde la teoría moderna de 

la persona intentaría reparar el daño, el mayor estudioso de la obra de Wilde en esta 

escuela de pensamiento no es otro que Harold Bloom. Debemos señalar su Oscar Wilde 

(Bloom, 2008), una selección crítica de textos que tratan obras clave del artista irlandés, 

precedido de una emotiva introducción donde se pone de manifiesto la relación entre 

el pensamiento estético de Wilde y la creación de sentido propia del posestructuralismo 

de Yale. Destacamos también The anxiety of influence. A theory of poetry (Bloom, 1997), 

aportación clave en el ámbito de la crítica literaria de la década de los setenta. A través 

del concepto de misreading, gesto propio de la obra de Oscar Wilde (Doody, 2000), Bloom 

estudia con detenimiento el papel que juega las influencias literarias en la producción 

artística. En How to read and Why (2000), Bloom estudia el teatro de Wilde y lo compara 

con la literatura del sinsentido de Lewis Carrol1. 

En los últimos años, tanto el ámbito anglosajón como el francés han dedicado un mayor 

interés a estudiar a Wilde y Barthes bajo el paradigma del posestructuralismo y los límites 

de la hermenéutica clásica, poniendo en común elementos como la creatividad, el lenguaje 

o la autoridad. En el ámbito anglosajón, debemos subrayar en primer lugar el trabajo de 

Richard Ellman, identificando a Wilde como un Roland Barthes ancestral (Ellman, 1969: 

7-8) y recogiendo el afán del irlandés por liberar a los críticos de la subordinación de la 

obra original, concediéndoles una mayor participación en la producción literaria (Ellman, 

1969: 9). Siguiendo esta línea, debemos reconocer el trabajo de K. Hext (2011), colocando 

a Wilde en una trayectoria anti-hegeliana que le conecta con pensadores anárquicos como 

Nietzsche o Barthes, o el de M. Knox (2017), exponiendo cómo el posestructuralismo se 

ha relacionado con la noción de personalidad, tan presente en Wilde y en Barthes. Varias 

investigaciones también se han producido tratando de identificar problemáticas propias del 

posestructuralismo en la obra de Wilde, como la representación (Small, 1985), el dialogismo 

bajtiniano (Gagnier, 1997), el texto (Danson, 1997) o la propia deconstrucción (Varty, 1998).

En el ámbito francés, Wilde y Barthes han sido en varias ocasiones identificados 

como teóricos del arte clave para el desarrollo de la disciplina, junto a demás autores 

posestructuralistas (Talan-Hugon, 2017). La única novela de Wilde, El retrato de Dorian 

Gray, se ha trabajado desde ópticas poshermenéuticas a través de elementos clave como 

los epigramas, la imposibilidad de representación o el carácter abierto de la obra de arte 

(Giudicelli, 2009; Gillespie, 2015). Temas centrales para el pensamiento de Wilde y de 

Barthes como la producción de sentido, el comprender la crítica como una actividad libre 

1 Algunos trabajos a tener en cuenta para comprender la relación entre Harold Bloom, Oscar Wilde 
y la superación del paradigma hermenéutico clásico: A. Watkitn, (2010), D. Rosenberg (2019), o 
Doody (2000).



112 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

o la capacidad del arte a la hora de construir una nueva realidad, han sido notablemente 

investigados por autores como B. Gendrel (2020), acercándose a los postulados barthesianos 

de la “crítica patética”, Y. Landerouin (2008; 2015; 2019), teorizando en torno a la dimensión 

creativa de la crítica, o J. de Langlade (1987) escribiendo sobre la imagen de la máscara. 

El presente artículo busca continuar el ejercicio crítico de estos recientes trabajos. 

Pese a que la relación filosófica entre Oscar Wilde y el posestructuralismo en general, 

y entre Oscar Wilde y Roland Barthes en particular, haya generado cierto interés en los 

últimos años, aún queda por señalar conexiones claras y completas entre las obras de 

ambos pensadores. En este punto conviene recordar que la recepción de Wilde también 

puede situarse frente a los marcos de la hermenéutica clásica. Desde Schleiermacher 

hasta Dilthey, la tarea de la interpretación había consistido en reconstruir la intención 

original del autor y en reinscribir la obra dentro de su horizonte histórico. La crítica 

wildeana subvierte este paradigma al no aspirar ni a la fidelidad al autor ni a la continuidad 

histórica, sino a  la confección de nuevos usos con una libertad fuera del alcance del autor 

(Bashford, 1988: 422). Así, Wilde emerge como un pensador que se enfrenta a la doctrina 

hermenéutica de que interpretar es revivir la experiencia implícita de la obra y propone 

una reinterpretación total y novedosa (Basford, 1988: 418). 

El objetivo del siguiente trabajo es identificar qué conceptos presentes en la obra 

de Barthes operan también en la obra crítica de Wilde, articulando postulados estéticos 

rompedores para su época. A través del análisis de tres ideas clave, sean la paradoja; la 

muerte del autor; y el individualismo, articularemos un estudio comparativo íntegro y 

exhaustivo que ponga en diálogo a dos figuras intelectuales separadas por casi un siglo de 

historia, con el afán de exponer la crítica creativa y productora de sentido de Oscar Wilde 

manifiesta en la obra de Roland Barthes. 

2. La paradoja

La actitud paradójica de los enunciados, las posibilidades que ésta ofrece a través de la 

ruptura con el lenguaje cotidiano, es el primer elemento sobre el que Barthes y Wilde 

pivotan en común. Presentemos, en un primer lugar, cómo opera este elemento en la 

obra de Roland Barthes. En su comentario reflexivo, bajo el título de Roland Barthes por 

Roland, el autor francés comienza a dar forma a la noción de paradoja: 

Todo parece indicar que su discurso funciona según una dialéctica de dos términos: 
la opinión común y su contrario, la Doxa y su paradoja, el estereotipo y su novación, 
el cansancio y la frescura, el gusto y el asco: amo/no amo. Esta dialéctica binaria es la 
dialéctica misma del sentido (marcado/no marcado) y del juego freudiano (Fort/Da): la 
dialéctica del valor (Barthes, 1978: 79).



113 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

Barthes entiende por Doxa esa “Opinión pública, el Espíritu mayoritario, el Consenso 

pequeñoburgués, la Voz de lo Natural” (Barthes, 1978: 56). Comparte con el irlandés, 

como veremos, el rechazo a priori de aquello que se viste como natural, como dado, como 

verdadero según las masas. En ocasiones, Barthes iguala Doxa con Ley (Barthes, 1978: 74), 

apelando a ese carácter imperturbable, sacro, con el que la Ciencia impide todo intento 

de transgresión. El estilo de Barthes presenta la paradoja como desafíos imposibles para 

el lector torpe, complicando el texto y enfatizando las contradicciones (Chaudier, 2015: 

77). Al final, la paradoja, la mentira, no es otra cosa que una transgresión, un intento por 

escapar a las limitaciones lingüísticas (Sione, 2014: 58) y producir aún más significados.

La Ley, la Doxa, la Ciencia no quieren comprender que la perversión, sencillamente, 
hace feliz; o, para precisar, que produce un más: soy más sensible, más perceptivo, más 
locuaz, me distraigo mejor, etc. y en este más reside la diferencia (y de allí el Texto de la 
vida, la vida como texto) (Barthes, 1978: 74).

Roland Barthes por Roland Barthes nos aporta una presencia polisémica del personaje, 

un Barthes de entre los infinitos posibles, en sintonía con un movimiento perpetuo a 

través de inversiones y paradojas (Amossy, 2017: 86). Esta obra de Barthes encapsula a 

la perfección la potencia de la crítica como arte, que también veremos en Oscar Wilde: 

la problemática posmoderna, posestructuralista, de identificar un sujeto que ha sido 

confeccionado por la gramática, por el gesto, por los estados de ánimo. “El objeto inductor 

no es, sin embargo, el autor del que hablo sino más bien lo que éste me lleva a decir de él: 

yo me influencio a mí mismo con su permiso: lo que digo de él me obliga a pensarlo de mí 

mismo (o a no pensarlo), etc.” (Barthes, 1978: 117).

La forma en la que queda configurada Roland Barthes por Roland Barthes es, en sí 

misma, paradójica: un Barthes que se comenta a sí mismo como si estudiara a un autor 

completamente ajeno y desconocido en unas ocasiones, como si fuera un amigo cercano 

en otras, o reconociendo en momentos concretos ser él mismo al usar la primera persona. 

Un Barthes que, a través de imágenes, fragmentos y la constante escritura y reescritura de 

sus textos, se constituye como sujeto estallado, desintegrado y paradójico (Sione, 2014: 58).

El tratamiento de la paradoja, en relación con el estilo, es uno muy similar al que podemos 

analizar en la obra de Oscar Wilde. La paradoja, como procedimiento estilístico y filosófico, 

tensiona directamente el marco hermenéutico clásico. Mientras que la hermenéutica 

romántica buscaba reconstruir un sentido unitario que reposara en la intención del autor 

o en su contexto histórico, la paradoja wildeana desmantela esa aspiración a la coherencia 

y abre el texto a una proliferación incontrolada de significados. Frente al esfuerzo 

hermenéutico por restituir la unidad del sentido, Wilde propone la discontinuidad, el 

artificio y la contradicción como motores creativos. En este punto, se revela una primera 



114 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

fisura respecto de la tradición hermenéutica: la paradoja no interpreta para comprender 

mejor, sino que inventa para producir más. Siguiendo la exposición anterior, encontramos 

en Intentions una voz teatral vistiendo las reflexiones filosóficas en torno al arte y la crítica. 

Hay una atención minuciosa al detalle que queda sobre la superficie, a la sorpresa, al resorte 

que se activa al leer la frase de una sola pasada. En la lectura de los ensayos de Wilde, es 

fácil percibir cierta alegría infantil, cierto juego con las palabras. La actitud plasmada en el 

texto no es algo baladí: frente al tono serio, académico, que sería el idóneo para presentar 

las ideas de una forma más clara y ordenada, con mayor andamiaje y recursos sobre los que 

sustentar el argumentario, Wilde decide adoptar este otro burlesco, a pesar de que pueda 

ser entendido como un pasatiempo insípido o una gracieta efímera.

But fracture is, I believe, what Wilde intended his audience to see: a discontinuity (by 
contemporary standards), for instance between seriousness and frivolity, which would 
correspond at the level of the work to the discontinuities Wilde finds at the level of the 
‘personality’ (Kemp, 2013: 49).

Podemos poner como ejemplo La decadencia de la mentira: “The final relevation is 

that Lying, the telling of beautiful untrue things, is the proper aim of Art” (Wilde, 1969: 

349). Este primer juego de palabras, este primer enunciado paradójico en el que Wilde 

trata de enfrentar la belleza regia de lo que podría ser la Verdad platónica con la bajeza 

moral de “las cosas que son mentira”, es un mecanismo para poder mostrar lo artificioso 

del pensamiento y suprimir la naturaleza seria de la reflexión:

Through confrontation with a serious point couched in an obvious lie, the reader is 
forced to consider the point closely on their own terms. The critical position, thus, is 
made stronger because it is bereft of a conveniently packaged point, uncritically to be 
digested wholesale (de Vries, 2012: 53).

La creatividad paradójica del lenguaje teatral permite manifestar lo que habría sido 

imposible si se hubiera seguido uno coherente y plano. A través de la mentira, Wilde consigue 

explotar los recursos lingüísticos al máximo para presentar una multiplicidad infinita: 

[…]and over our heads Will float the Blue Bird singing beautiful and imposible things, of 
things that are lovely and that never happen, of thing that are not and that should be. 
But before this comes to pass we must cultivate the lost art of Lying (Wilde, 1969: 348).

La mentira funcionan en la obra de Wilde como un catalizador de la personalidad. “I live 

in terror of not being misunderstood” (Wilde, 1969: 379), la opacidad y lo obscuro de los 

razonamientos circulares o contradictorios permiten llegar a aquellos rincones reflexivos que 

de otra manera no habríamos podido apreciar. Lejos de ser un defecto, el laberinto metafórico 

es una herramienta más para la producción de sentido: “What people call insincerity is 

simply a method by which we can multiply our personalities” (Wilde, 1969: 424). Este juego 

de máscaras permite la multiplicidad del hablante, la evasión y mutabilidad de la propia 

identidad, el anonimato que hace posible una lectura libre y una expresión fuera de la moral. 



115 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

Y para presentar esta mentira, esta disolución de los juicios que posibilitan una potenciación 

de la personalidad, Wilde escoge la paradoja; un gesto que tiende hacia lo indecible y que 

por el camino amenaza con desestabilizar o destruir aquello a lo que llamamos verdad. 

El ejercicio no es uno de contraargumentación, tampoco de nihilismo absoluto. Lo que 

propone Wilde es una plétora de juicios, una mirada caleidoscópica sobre el lenguaje que pone 

a disposición del sujeto un patio de juegos en el que desarrollarse. Este conjunto de enunciados 

paradójicamente abiertos es en gran medida lo que descansaba en el corazón del posmodernismo 

de Lyotard (Kemp, 2013: 48). Si trazamos la paralela con la corriente postestructuralista, esta 

multiplicidad de afirmaciones corroería la narrativa decimonónica de que existe una única 

Verdad. La fragmentación y consiguiente problematización de todas estas máscaras sirve para 

generar una nueva concepción de la estética que rechace frontalmente la jerarquización del 

arte y de la crítica. En Wilde, como veremos a lo largo del escrito, creación y crítica acaban por 

igualarse. En el momento en el que fragmentamos la obra original, en el momento en el que 

la crítica es capaz de producir por sí misma una nueva obra de arte reinventando el enfoque o 

la lectura que se da sobre su materia prima, la paradoja se materializa: la crítica es mayor que 

la obra de arte, el crítico se convierte en un artista. El enunciado paradójico permite a Wilde 

mostrar al lector la discontinuidad que se maneja entre esos dos tonos que comentábamos al 

principio. La fractura entre lo serio y lo frívolo, entre lo regio y lo burlesco, permiten trabajar 

con discontinuidades productoras de sentido, de personalidad. 

El crítico wildeano no tiene ninguna razón para ser sincero (Moore-Gilbert, 1993:59), 

podemos comprobarlo en el personaje de Lord Henry cuando se enuncia que “the 

probabilities are that the more insiscere the man is, the more purely intelectual will the 

idea be” (Wilde, 2003:23). Para alcanzar una personalidad verdaderamente libre, el crítico 

necesita constantemente de nuevos puntos de vista. Detrás de la máscara, Wilde no tiene 

que preocuparse por convencer a un lector. Mediante la mentira, la ficción, el lector se ve 

obligado a creer y a desconfiar de Wilde al mismo tiempo:

If “A truth in art is that whose contradictory is also true”, how can we trust any statement 
on art, including this one? How are we to believe that in this passage the ‘truth’ is being 
spoken? Could it be another lie? Furthermore, accustomed as we are to reading essays 
to access the author’s ‘truth’, how can we trust what we have read? We have entered, 
through the portal of this passage, a universe of radical uncertainty, a postmodern space 
in which language is unbalanced and truth unstable and multiple –making it deeply 
contradictory (Kemp, 2013: 44).

Un análisis de todas las posibilidades que abre el pensamiento paradójico del irlandés 

es inabarcable; el lector se ve obligado a leer sin la pretensión de una verdad que articular, 

de un secreto que descubrir. La performatividad de su lenguaje permite ahondar en el 

misterio sin necesidad de resolverlo. 



116 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

La crítica wildeana trata de observar, de presentar a su objeto de estudio como 

verdaderamente no es: rechaza lo Natural, lo consensuado, lo auténtico en tanto que 

demuestra que no existe algo como lo esencial bajo un texto. Se da espacio en la escritura 

para hacer de la actitud crítica un impulso tan creativo como el propio arte, presentando 

la teoría estética como novela, en el caso de El retrato de Dorian Gray o de drama, en 

el caso de los ensayos críticos (Moore-Gilbert, 1993:59). Sus paradojas acarrean un 

descentramiento del significado y de sus agencias autorizantes, que de alguna u otra 

forma adelantan el tropo posestructuralista del autor como texto o de la muerte del autor 

(Kemp, 2013: 16) expuesto por Barthes. Ambos pensadores encuentran en la función de 

la paradoja una herramienta para liberar a la sintaxis y permitir la producción constante 

de nuevos sentidos. En la desarticulación de un discurso coherente, lineal y discursivo, el 

estilo teatral de Wilde y de Barthes no solo problematizan el texto, sino que la voz autorial 

queda resquebrajada. Estudiemos, a continuación, dónde queda el Autor en la obra de 

ambos auotres después de esta fisura estilística.  

3. La muerte del autor

3.1 Pluralidad de sentidos

Asentemos las bases de este desplazamiento de la figura del Autor atendiendo a la obra 

de Barthes en primer lugar. En el texto inestable, consecuencia de la liberación paradójica 

del sentido, el autor acaba por perderse en un laberinto del que se hace imposible 

salir. En De la obra al texto, Barthes entiende el texto como un elemento plural. Esta 

idea de pluralidad no se limita a enunciar que, efectivamente, conviven varios sentidos 

en el texto, “sino que realiza la misma pluralidad del sentido: una pluralidad irreductible 

(Barthes, 1994: 77). En el texto, una pluralidad de sentidos, de voces, de autores, dibuja 

la constelación de referencias e interpretaciones contra la que nos enfrentamos al leer. 

Etimológicamente, la palabra texto proviene del latín textus, paticipio de texo, del verbo 

texere, que significa tejer, trenzar, entrelazar. El texto brota de una maraña, de una red 

infinita de conexiones imposibles de identificar y clasificar. “El texto se hace, se trabaja 

a través de un entrelazado perpetuo; perdido en ese tejido —esa textura— el sujeto se 

deshace en él como una araña que se disuelve en las segregaciones constructivas de su 

tela (Barthes, 1993: 104)”.

La disolución de la que habla Barthes se nos presenta incompatible con la instauración 

de una única interpretación del texto, ni siquiera con la instauración de una liberal; la 

pluralidad de sentidos tan sólo puede entenderse como “una explosión, una diseminación” 

(Barthes, 1994: 77). El lector acaba percibiendo una multiplicidad irreductible, un 



117 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

entramado de “luces, colores, vegetaciones, calor, aire, tenues explosiones de ruidos, 

delicados gritos de pájaros, voces de niños del otro lado del valle, pasos, gestos, ropas de 

habitantes muy cercanos o muy lejanos” (Barthes, 1994: 77), accidentes dispares que van 

tejiendo en su interacción el campo metodológico sobre el que trabajamos. Esta pluralidad 

de sentidos revoluciona la coherencia del texto, abriéndolo y poniendo en duda su unidad. 

El lector se acaba por enfrentar a todas las huellas que constituyen el escrito, siendo 

incapaz de localizar el origen de cada una (Barthes, 1994: 71). El lector se convierte así en 

un puro espacio de recogida de sentido, y no en otro Autor; en un individuo que se limita a 

especular negando a la figura que pone fin al texto (Haffas, 2024: 99). Ahondando en esta 

apertura del texto, en esta pluralidad de sentidos imposibles de identificar, Barthes recoge 

la noción de intertextualidad, trabajada en profundidad por su colega Julia Kristeva. 

La intertextualidad en la que está inserto todo texto, ya que él mismo es el entretexto de otro 
texto, no debe confundirse con ningún origen del texto: buscar las “fuentes”, las “influencias” 
de una obra es satisfacer el mito de la filiación; las citas que forman un texto son anónimas, 
ilocalizables y, no obstante, ya leídas antes: son citas sin entrecomillado (Barthes, 1994: 78).

Oscar Wilde, en una de sus piezas periodísticas, reflexiona sobre la presunta originalidad 

que se espera de un verdadero artista, en consonancia con este huir de las fuentes y los 

entrecomillados: “The originality, I mean, which we ask from the artist, is originality of treatment, 

not of subject. It is only the unimaginative who ever invents. The true artist is known by the use 

he makes of what he annexes, and he annexes everything” (Wilde, 2003: 955).

No existe una originalidad respecto del sujeto, respecto del tema que tratamos o las 

ideas que exponemos, tan solo podemos esperar cierta originalidad en la forma, en el 

tratamiento de este contenido. El artista es aquel capaz de operar con todas las referencias 

que durante sus procesos de socialización e investigación ha ido recopilando o que han ido 

calando en él. Deja de ser relevante identificar las ideas, las fórmulas o las citas concretas 

y colocarlas en boca de este o esta otra autora; el verdadero artista es aquel que consigue 

empaparse de todo y expresarlo todo. Wilde propone abandonar ese sentimiento de culpa 

al subrayar que uno ha adaptado esta idea de esta fuente, pues no nos podemos apropiar 

de algo que no sea ya nuestro, que no nos constituya ya como individuo: “He, indeed, 

knows neither the origin of his deeds nor their results. From the field in which he thought 

that he had sown thorns, we have gathered our vintage, and the fig-tree that he planted for 

our pleasure is as barren as the thistle, and more bitter” (Wilde, 1969: 389). 

3.2 La labor de la crítica

La muerte del autor no significa que, a partir de entonces, la literatura entre en una etapa de 

nihilismo oscuro, incapaz de avanzar hacia el futuro (Nachtergael, 2013: 29). La creatividad 



118 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

que comienza con la pluralidad de sentidos permite un enfoque lúdico a la hora de trabajar 

sobre un texto. Entendiendo la escritura como multiplicidad, el lector-escritor se encuentra 

con un todo desordenado que no necesita de una reconfiguración para responder a leyes o 

estructuras fijas; se ve obligado a recorrer el espacio de la escritura sin atravesarlo. 

Por eso mismo, la literatura (sería mejor decir la escritura, de ahora en adelante), al 
rehusar la asignación al texto (y al mundo como texto) de un “secreto”, es decir, un 
sentido último, se entrega a una actividad que se podría llamar contrateológica, 
revolucionaria en sentido propio, pues rehusar la detención del sentido, es, en definitiva 
rechazar a Dios y a sus hipóstasis, la razón, la ciencia, la ley (Barthes, 1994: 70).

En Crítica y verdad, Barthes señala que la labor del crítico es la de levantar una segunda 

escritura sobre la primera, la de “abrir el camino a márgenes imprevisibles, suscitar el 

juego infinito de los espejos” (Barthes, 1966: 13-14). La significación no se encuentra 

atesorada por el autor en la obra, la significación se produce en la interacción de estos 

dos papeles, en la interacción entre las referencias que manejan tanto Autor como Lector, 

intercambiando roles y produciendo constantemente. Llegados a este punto, los papeles 

del autor, del lector y del crítico comienzan a diluirse unos en otros, desdibujando del 

todo las líneas fronterizas que delimitan sus especificidades. La muerte del autor no deja 

un vacío, sino que da paso a otra instancia narrativa (Nachteragael, 2013: 32). El nuevo 

sujeto abierto a la pluralidad de sentidos no busca descifrar el significado de un texto, no 

busca desenmascarar a un mentiroso, sino disfrutar de lo que su paradoja, su alteración, 

su ficción, puede aportar de novedoso: “Una vez alejado el Autor, se vuelve inútil la 

pretensión de “descifrar” un texto. Darle a un texto un Autor es imponerle un seguro, 

proveerlo de un significado último, cerrar la escritura” (Barthes, 1994: 70).

El contraste con la tradición interpretativa resulta aquí todavía más evidente. Tanto 

Wilde como Barthes se descuelgan del lema hermenéutico “comprender a un autor mejor 

de lo que él se comprendió a sí mismo” (Dilthey, 2000: 78) y la figura del autor no se 

recupera como origen de sentido, sino que se declara su desaparición como condición 

para que la interpretación pueda ser creativa. La muerte del autor funciona, en este 

sentido, como un gesto antihermenéutico, que desplaza la centralidad de la autoría y la 

sustituye por una pluralidad de voces irreductibles. La lógica a la hora de relacionarse con 

un texto deja de ser comprensiva, deja de preguntarse por el sentido último, y pasa a ser 

metonímica, en palabras de Barthes. Trabajamos ahora con asociaciones, contigüidades, 

traslados, que acaban forzando una liberación de la energía simbólica (Barthes, 1994: 76). 

El texto deja de ser un objeto sagrado, hermético frente a los comentarios que vengan 

desde el exterior. El texto deja de ser una figura venerable, y pasa a ser un elemento con 

el que relacionarnos desde el juego, interpretándolo y rompiéndolo. El crítico se convierte 

en un intérprete, siguiendo el ejemplo musical que recoge Barthes:



119 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

[…]es sabido que hoy, la música postserial ha revolucionado el papel del “intérprete”, 
al que se le pide de alguna manera que sea el coautor de la partitura que, más que 
“expresar”, completa. El Texto es más o menos una partitura de ese nuevo estilo: solicita 
del lector una colaboración práctica. Gran innovación, porque ¿quién ejecuta la obra? (Ya 
se planteó la pregunta Mallarmé, y pretende que el auditorio produce el libro.) Tan sólo 
el crítico ejecuta hoy en día la obra (admito el juego de palabras) (Barthes, 1994: 80). 

La actitud lúdica expuesta por Barthes a la hora de comprender la crítica como un 

ejercicio de producción de sentidos, como un hacerse cargo de la pluralidad que compone 

al texto, se encuentra muy presente en la obra de Oscar Wilde. Wilde, siguiendo con el 

elemento paradójico que comentábamos en el primer epígrafe, se enfrenta a la tradición 

de crítica artística inglesa de finales del siglo XIX. Donde Mathew Arnold firmaría que 

el objetivo de toda crítica es ver el objeto como es en realidad, Walter Pater sugeriría 

que, por encima de eso, deberíamos antes conocer la impresión que tenemos del objeto 

tal y como es. Wilde ironiza con los postulados imperantes en su época y reformula el 

verdadero propósito de la crítica de arte: ver el objeto como no es en realidad.

Ernest: The highest Criticism, then, is more creative than creation, and the primary aim 
of the critic is to see the object as in itself it really is not; that is your theory, I believe? 

Gilbert: Yes, that is my theory. To the critic the work of art is simply a suggestion for a 
new work of his own, that need not necessarily bear any obvious resemblance to the 
thing it criticises. The one characteristic of a beautiful form is that one can put into it 
whatever one wishes, and see in it whatever one chooses to see […] (Wilde, 1969: 398).

La nueva crítica que propone Wilde no es un burdo intento de explicar la obra de arte, 

de presentarla como verdaderamente ella es porque, desde un enfoque intertextual, eso 

sería imposible. No habría un significado originario establecido por un autor originario; 

sería imposible identificar una originalidad detrás de la infinidad de máscaras que hay 

tras un texto. Para el crítico wildeano, la obra sobre la que se trabaja es solo un impulso 

para crear algo nuevo, algo que no requiera de una conexión fija, de una identidad en 

el contenido y en la forma con su materia prima: “The one duty we owe to history is 

to rewrite it” (Wilde, 1969: 390). El crítico no busca desenterrar un sentido dado, sino 

producir infinidad de sentidos novedosos. Lejos de resolver un misterio, Wilde propone 

jugar con él: “Yet his object will not always be to explain the work of art. He may seek 

rather to deepen its mystery, to raise round it, and round its maker, that mist of wonder 

which is dear to both gods and worshippers alike” (Wilde, 1969: 403).

La tarea del crítico, en armonía con la descrita por Barthes, es la de intensificar el secreto 

antes que revelarlo, “ The critic will certainly be an interpreter, but he will not treat Art as 

a riddling Sphinx, whose shallow secret may be guessed and revealed by one whose feet 

are wounded and who knows not his name” (Wilde, 1969: 403). La libertad creativa es una 

consecuencia directa de la muerte del autor, de esta desestabilización de la unidad autoral. 



120 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

Que el crítico-artista pierda el miedo a reescribir la historia, que se aventure a reestructurar la 

obra en su propio ejercicio de lectura, creando nuevos sentidos al cruzar las referencias que él 

atesora y que se relacionan con la que el texto, en potencia, maneja, implica la imposibilidad 

de establecer como fija ninguna postura, ni siquiera la del autor. Este impulso teatral, lúdico, 

“treats the work of art simply as a starting-point for a new creation” (Wilde, 1969: 397), sin 

verse limitada por el Autor, ese “padre y propietario de su obra” (Barthes, 1969: 78). 

Finalicemos esta muerte del autor diacrónica con un ejemplo práctico que Wilde 

rescata de uno de sus mentores citados con anterioridad, Walter Pater:

Who, again, cares whether Mr. Pater has put into the portrait of Monna Lisa something that 
Lionardo never dreamed of? […]. The painter may have been merely the slave of an archaic 
smile, as some have fancied, but whenever I pass into the cool galleries of the Palace of 
the Louvre, and stand before that strange figure “set in its marble chair in that cirque of 
fantastic rocks, as in some faint light under sea,” I murmur to myself […] (Wilde, 1969: 397).

Profundizando en el argumentario de Wilde, el cuadro de La Gioconda se transforma 

en una obra de arte más maravillosa de la que ya era; el crítico presenta la obra como no 

es en realidad para hacerla explotar con nuevos sentidos y significados. La labor crítica-

creativa no se daría si nos limitáramos a preguntarnos por la intención de Leonardo. Si le 

hubiéramos preguntado al florentino por el animalismo de Grecia, la lujuria de Roma o 

por los pecados de los Borgias (Wilde, 1969: 397) que nosotros como críticos podríamos 

ver en el retrato de esa mujer, Leonardo habría respondido que nada de eso está en su 

cuadro, que él solo trataba de representar ciertas líneas y masas, ciertas armonías entre 

el verde y el azul (Wilde, 1969: 397). Si el Autor siguiera respondiendo por el crítico, la 

capacidad creativa se vería completamente inhibida. La posición del lector, del crítico, se 

revaloriza al permitirle participar de la producción de sentido de un cuadro o de un texto. 

El lector debe actuar como co-creador de la obra aportando esa pieza de significado que, 

si bien no estaba presente de forma clara, sí estaba implícita. 

Para Barthes, la muerte del autor es, antes que cualquier caracterización metafísica, o 

lingüística, un problema literario (Haffas, 2024: 100); también es así en la crítica de la Gioconda 

de Wilde. El crítico, el intérprete, completa la obra al aportar todos estos nuevos sentidos, la 

hace más grande y rica. El crítico se convierte en artista (de la misma forma que el lector se 

convierte en escritor) al participar de esta colaboración práctica. Una partitura solo se ve 

ejecutada si se interpreta, de la misma forma que un libro solo se ejecuta si se lee, y un cuadro 

si se observa. El auditorio produce la pieza musical; los lectores, los críticos, producen el libro.

El Autor muere por tensión, por exceso de autores, por capas y capas de voces, de 

sentidos, de reinterpretaciones que impiden fijar una en el tiempo. “Yes; the critic will be 

an interpreter, if he chooses (Wilde, 1969: 402). 



121 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

4. El individualismo

El sujeto que emerge de estas operaciones críticas no coincide con la concepción 

hermenéutica de la identidad narrativa formulada por Paul Ricoeur. Para Ricoeur, 

comprender un texto implica articular un “sí mismo” coherente mediante el relato 

(Vélez, 2010: 112). Wilde y Barthes, en cambio, dinamitan esa posibilidad de clausura 

identitaria: la crítica paradójica y la muerte del autor inauguran un sujeto fragmentado, 

estallado en múltiples voces, imposible de reconciliar en una unidad narrativa. Allí donde 

la hermenéutica apuesta por el círculo comprensivo que reconduce a la identidad, Wilde 

y Barthes apuestan por la dispersión como forma de libertad estética y política. Los dos 

movimientos críticos previamente analizados, el estilo paradójico de ambos autores y su 

problematización de la figura del autor, desembocan en un tercer movimiento de marcado 

carácter humanista y cosmopolita. De los planteamientos en pos de una pluralidad de 

sentidos y una creatividad liberada se deriva un proyecto ético que tiene por objetivo 

rearticular la noción de sujeto moderno. 

La noción de texto neutro trabajada por Roland Barthes puede que nos sirva para 

asentar las bases de este nuevo programa ético:

No puedo dosificar, imaginar que el texto sea perfectible, dispuesto a entrar en un juego de 
predicados normativos: es demasiado esto, no es suficiente esto otro; el texto (ocurre lo mismo 
con la voz que canta) no puede arrancarme sino un juicio no adjetivo: ¡es esto! Y todavía más: 
¡es esto para mí! Este para mí no es subjetivo ni existencial sino nietzscheano (“…en el fondo 
no es siempre la misma cuestión: ¿qué significa esto para mí?”) (Barthes, 1993: 24).

El texto neutro ejerce una transformación epistémica del sujeto que se acerca a él. El 

lector se ve incapaz de ocupar la posición despótica del autor incluso después de leer y de 

encontrarse con un significado, puesto que los juicios adjetivos han dejado de tener cabida 

en esta maraña. Uno solo puede enunciar, llegados a este punto, un juicio eminentemente 

nietzscheano: qué sentido saca uno, qué sentido produce uno en el texto, sin imponer 

una interpretación que absolutice el resto. La nueva conceptualización del lector como 

escritor, del crítico como artista, pone en jaque la idea de una subjetividad unificada. 

Barthes trabaja por diluir al Yo en una miríada de textos, de códigos infinitos de los cuales 

la personalidad se nutre y se ensancha. En un ejercicio de radical empatía, el crítico-artista 

buscará transitar todo el abanico de emociones, leerá en el texto todas las posibilidades 

y abrazará la enunciación paradójica. El texto supone, así, el espacio en el que “ningún 

lenguaje tiene poder sobre otro, es el espacio en el que los lenguajes circulan (conservan 

el sentido circular del término)” (Barthes, 1994: 81). 

El sujeto de la escritura se mantiene en un devenir constante, atravesando la pluralidad 

de sentidos del texto y evolucionando en base a todas esas intensidades literarias que le 



122 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

atraviesa. Se erige como un sujeto universal, en tanto que se ve conformado por todo el 

entramado intertextual: “El objeto inductor no es, sin embargo, el autor del que hablo sino 

más bien lo que éste me lleva a decir de él: yo me influencio a mí mismo con su permiso: lo 

que digo de él me obliga a pensarlo de mí mismo (o a no pensarlo), etc.” (Barthes, 1978: 117).

Este planteamiento ético, fruto de una reflexión en torno a la autonomía de la 

crítica artística, ya se encontraba presente también en los textos de Oscar Wilde2. De 

su acercamiento a la figura del crítico-artista, se deduce un “lenguaje vertiginoso de la 

incertidumbre” (Kemp, 2013: 46), un espacio abierto de contradicción sin límites. En la 

crítica autónoma no se consigue establecer ninguna verdad última, sino que se aboga por 

un fluir constante del lenguaje, impidiendo así una articulación fija. Esta crítica trabaja por 

construir un discurso que no afirme ni uno ni su contrario, sino que celebre en secreto su 

estatus híbrido e indeterminado (Kemp, 2013: 46). 

It is Criticism that, recognizing no position as final, and refusing to bind itself by the 
shallow shibboleths of any sect or school, creates that serene philosophic temper 
which loves truth for its own sake, and loves it not the less because it knows it to be 
unattainable (Wilde, 1969: 436).

Ambos autores comparten la misma visión: la autonomía de la crítica artística implica una 

autonomía también del sujeto que la enuncia, una libertad a la hora de interpretar el texto y de 

construir una nueva producción. Sin embargo, este sujeto libre no puede configurarse como 

un individuo ya dado, ya completado, al ser un fiel reflejo del texto. El círculo hermenéutico 

no puede completarse haciendo referencia a una subjetividad coherente y contenida en el 

lector (Moore-Gilbert, 1993:58); la nueva crítica artística empuja a Wilde a 

Wonder at the shallow psychology of those who conceive the Ego in man as a thing 
simple, permanent, reliable, and of one essence. To him, man was a being with myriad 
lives and myriads sensations, a complex, multiform creature that bore within itself 
strange legacies of thought and passion (Wilde, 2003:107)

El texto solo puede arrancarle al crítico-artista juicios no-adjetivos, como habíamos 

visto con Barthes. Se recahaza una clasificación fija y determinada, buscando aprehender 

la heterogeneidad e indeterminación de un texto que no coloca ningún sentido por encima 

de otro. Wilde escribe en El retrato de Dorian Gray que para su protagonista, “man was 

a being with myriad lives and myriad sensations, acomplex multiform creature that bore 

within itself strange legacies of thought and passion” (Wilde, 2003: 107); la personalidad 

perfecta no es otra cosa que el reflejo de este texto neutro y abierto, un “entrelazamiento 

dinámico entre ella y su entorno difícil de cuantificar” (Willoughby, 1989: 321). El crítico 

2 “Wilde seems, in his formulation of a new kind of art-criticism, to express something that Roland 
Barthes would develop sixty odd years later: the self-sufficiency of criticism as an end in itself, or as 
a new form of aesthetic expression” (Kemp, 2013: 39).



123 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

como artista no deja de ser una figura pegada a ese sentimiento de mismidad a pesar de 

la postergación infinita del logos derridiano, el colapso del sujeto de Foucault o el ataque 

incisivo de Kristeva al chovinisimo de la unidad (Willoughby, 1989: 321). Wilde, en este 

sentido, es un pensador proto-postestructuralista: el sujeto se diluye en un constante 

ejercicio de crítica, en una constante reinterpretación del texto que abandona toda 

estructuración fija de la personalidad, buscando una absoluta y libre: “Through constant 

change, and through constant change alone, he will find his true unity” (Wilde, 1969: 423).

Las premisas planteadas tanto por Wilde como por Barthes implican una transformación 

política del individuo, renegando de una visión estructuralista del Yo como principio organizado 

y abriendo camino a un ideal humanista que defina el desarrollo ético e intelectual en términos 

de ensanchamiento de la personalidad y de empatía para con el otro (Tompkins, 1980:18). 

La idea de un sentido infinitamente amplio implica una postura humilde, abierta al 

cambio y dispuesta a mejorar, alejándose de un paquete de asunciones inmóviles. Apunta 

a una comunidad posible en el que el crítico entienda como propio, como parte de su 

personalidad, todos estos sentidos en un ejercicio de empatía absoluta “To arrive at what 

one really believes, one must speak through lips different from one’s own. To know the 

truth one must imagine myriads of falsehoods” (Wilde, 1969: 423). Wilde tiene un pasaje 

en El Crítico como Artista que funciona como eje articulador del proyecto, de la misma 

forma que lo hacía esa interpretación de La Gioconda de Pater en el epígrafe anterior:

No: the emotions will not make us cosmopolitan, any more than the greed for gain could 
do so. It is only by the cultivation of the habit of intellectual criticism that we shall be 
able to rise superior to race prejudices […]. As long as war is regarded as wicked, it will 
always have its fascination. When it is looked upon as vulgar, it will cease to be popular. 
The change will, of course, be slow, and people will not be conscious of it. They will not 
say “We will not war against France because her prose is perfect,” but because the prose 
of France is perfect, they will not hate the land. Intellectual criticism will bind Europe 
together in bonds far closer than those that can be forged by shopman or sentimentalist. 
It will give us the peace that springs from understanding (Wilde, 1969: 435-436).

Wilde defiende un proyecto cosmopolita, en el que las diferencias nacionales o 

regionales no lleguen a suponer un obstáculo por lo unitario y positivo de la personalidad 

basada en la cultura artística. El hábito de la crítica es la herramienta fundamental para 

superar los distintos prejuicios que no hacen sino limitar al ser humano, como podemos 

leer en El Alma del Hombre Bajo el Socialismo3. Wilde insiste en una unidad del ser 

humano que, sin embargo, descansa en la infinita multiplicidad de formas.

3 “La obra de arte ha de dominar al espectador, y no el espectador a la obra de arte. El especta-
dor tiene que ser receptivo. Ha de ser el violín en el que el maestro va a tocar. Y cuanto más logre 
suprimir sus propios necios puntos de vista, sus propios disparatados prejuicios, sus propias ideas 
absurdas de lo que debería ser o no debería ser el arte, con tanta más probabilidad entenderá y 
apreciará la obra de arte en cuestión” (Wilde, 2022: 46-47)



124 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

El irlandés ve en la figura de Goethe ese primer paso para reconocerse en el otro, 

para reconocerse en la heterogeneidad de la que se compone el mundo. El crítico se ve 

reconocido en esa imagen caleidoscópica del ser humano, es capaz de reconocerse en 

cada una de las interpretaciones del texto, porque todas, de alguna u otra forma, dicen 

algo de sí: ““Conócete a ti mismo”, estaba escrito en el portal del mundo antiguo. Sobre el 

portal del nuevo mundo se habrá de escribir “Sé tú mismo”“ (Wilde, 2022: 27). La utopía 

social de Wilde descansa en un Individualismo absoluto, en una personalidad ensanchada. 

Una vez más, haciendo gala del pensamiento paradójico, del epigrama, Wilde asegura que 

los prejuicios no se verán solventados a través de la reflexión crítica, a posteriori, sino que 

una actitud como la del crítico-artista hará imposible en un primer momento esa ofensa 

contra aquello que le pertenece, que le habla a él.

Esta revolución epistemológica llevada a cabo tanto por Wilde como por Barthes tiene 

como resultado la re-politización de la figura del lector, del ejercicio de la lectura. Esta 

nueva dimensión política implica el desarrollo de la figura del lector, transformándolo en un 

escritor de primer orden, en un artista, al dotarle de herramientas para producir significado 

y texto. El nuevo helenismo wildeano también se comprende desde un prisma discursivo, de 

hegemonías: “When discourse is responsable for reality and not merely a reflection of it, then 

whose discourse prevails makes all the difference” (Tompkins, 1980: 25). Que el relato, la 

interpretación, pueda por fin disputarse implica el avistamiento de líneas de fuga por las que 

los sujetos políticos puedan adquirir mayor presencia y poder para luchar por sus situaciones 

sociales y materiales. Lo vemos en las aspiraciones políticas de Wilde en El alma del hombre 

bajo el socialismo4 y lo vemos en los comentarios fragmentados de Barthes en S/Z: 

Por lo tanto, el significado tiene evidentemente un valor hermenéutico: todo proceso de sentido 
es un proceso de verdad; en el texto clásico (correspondiente a una ideología histórica), el 
sentido es confundido con la verdad, la significación es el camino de la verdad: si se consigue 
denotar al anciano, su verdad (de castrado) queda inmediatamente revelada (Barthes, 2011: 76). 

El nuevo crítico, sin embargo, deberá evitar convertirse de nuevo en Autor. La 

potencialidad política se encuentra ligada a la ética: la liberación del significado es 

incompatible con una posterior imposición, con una rearticulación del mismo en pos de la 

producción de sentido. Tanto el proyecto de Wilde como el de Barthes saben hacerse cargo 

4 “La verdadera personalidad del hombre será, cuando la veamos, algo maravilloso. Crecerá de ma-
nera gradual y simple, como una flor, o como crece un árbol. No estará en discordia. Nunca discutirá 
o disputará. No probará cosas. Lo sabrá todo. Y, sin embargo, no se preocupará del conocimiento. 
Tendrá sabiduría. Su valor no se medirá con criterios materiales. No tendrá nada. Y, sin embargo, lo 
tendrá todo, y cualquiera que sea la cosa que se le quite, la seguirá teniendo, tan rico será. No estará 
siempre entrometiéndose en la vida de los demás, o pidiéndoles que sean como él. Los amará por-
que son diferentes. Y al no entrometerse, ayudará a todos, como un objeto bello nos ayuda siendo 
lo que es. La personalidad del hombre será maravillosa. Tanto como la de un niño” (Wilde, 2022: 27)



125 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

de esta paradoja. El crítico jamás se convertirá en Autor al buscar constantemente nuevos 

enfoques, nuevas sensaciones; transicionará todo el espectro emocional del individuo en 

aras de ensanchar su personalidad al máximo, renegando de imponer una única visión 

del mundo y haciéndose cargo de todas: “Beauty has as many meanings as man has 

moods” (Wilde, 1960: 397). Barthes, siguiendo la misma línea política, encontrará en el 

deslizamiento la herramienta perfecta para sortear el fascismo implícito en toda lengua. 

Desplazarse puede significar entonces colocarse allí donde no se los espera o, todavía 

y más radicalmente, abjurar de lo que se ha escrito (pero no forzosamente de lo que se ha 

pensado) cuando el poder gregario lo utiliza y lo serviliza (Barthes, 1993: 132).

Mediante el desplazamiento, esta nueva literatura a cargo de Escritores, y no de 

Autores, puede encontrarse en un movimiento constante de amplitud y heterogeneidad. 

Alejarse en el momento de colocar una estructura, dinamitar la interpretación en el 

momento de su enunciación con otra, no permitirse habitar el mismo estado durante más 

de un instante: construir “una verdadera heteronomía de las cosas” (Barthes, 1993: 133).

5. Conclusiones

Este Individualismo parece, en ocasiones, entrar en contradicción con todo el proyecto 

postestructuralista que se ha expuesto durante el ensayo. Sin embargo, la utopía cosmopolita 

de Wilde se puede leer contra la concepción neoliberal del sujeto aislado y que vela por sus 

propios intereses. Wilde, al hablar de Individualismo, se refiere a esa unidad del ser humano 

sustentada en la infinidad de formas que adquiere sus lecturas. Los epigramas y paradojas 

del autor irlandés permiten al sujeto expresarse en el máximo de sus posibilidades, en su 

contradicción más absoluta, abandonan los límites del lenguaje y pensamiento lógico que 

funcionaban como barrera fronteriza. La Doxa de Barthes se puede contestar gracias a 

este retorcer los conceptos que permite el epigrama. Este baile de máscaras conecta a la 

perfección con el aspecto ético-político de Wilde, proponiendo un sujeto que no requiera 

de una subjetividad única, que pueda presentarse de manera caleidoscópica. El réquiem 

por la figura del Autor defiende el mismo proyecto, desgajando toda autoridad fantasma 

que pudiera forzar una forma de leer, de pensar o de relacionarse con el mundo. Siguiendo 

el pensamiento de Barthes, el sujeto es capaz de escapar de sí mismo a través de todos 

estos movimientos de intertextualidad y de crítica independiente. Individualismo, en Wilde, 

tiene un carácter radicalmente antiautoritario, se trata de un ejercicio honesto por presentar 

al individuo como es: una contradicción constante, un fluir de críticas5. El Individualismo 

wildeano no es otra cosa que una paradoja, como venía haciendo el autor irlandés durante toda 

5 Recuerda de forma natural a los versos de Whitman: “Yo soy inmenso y contengo multitudes”.



126 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

su producción crítica, un intento por darle la vuelta al término ya cargado ideológicamente y 

presentarlo en una nueva imagen productora de sentido. Individualismo significaría ahora la 

autorrealización individual en una lucha contra las interpretaciones o lenguajes que una vez 

se impusieron sobre él bajo el disfraz de la Verdad. El Individualismo es una defensa por la 

unidad orgánica, paradójica, del individuo y la sociedad en tanto que maraña, rizoma, espacio 

neutro donde todo personaje se expresa y se transforma en una relación constante. Tanto el 

epigrama como la crítica-artística se postulan como herramientas para hacer del individuo 

uno más pleno, más universal, permitiendo articular cada una de las diferencias en las que 

encuentra un nuevo sentido o una nueva reinterpretación, que se convierte en autónoma 

plenamente. En palabras de Barthes, este nuevo crítico como artista “reconoce[ría] la amplia 

frescura del mundo presente” (Barthes, 2003: 59). Un inmenso impulso que arroja al sujeto 

a crear un lenguaje libre, una multiplicidad de escrituras que configuren, finalmente, esa 

utopía del lenguaje (Barthes, 2003: 64) que ambos autores ansían. 

En este punto, resulta pertinente contrastar nuevamente a Wilde con la tradición 

hermenéutica. La interpretación artística, desde posturas como las de Gadamer, supone 

siempre un diálogo con la tradición, una apertura a la verdad que se manifiesta en la obra 

(Rodríguez-Grandjean, 2002: 7). Wilde, en cambio, se sitúa más allá de esta lógica dialógica: su 

crítica no busca comprender ni actualizar un sentido heredado, sino forzar la creación de uno 

nuevo, radicalmente autónomo. En este sentido, la propuesta de Wilde puede leerse como una 

alternativa estética a la hermenéutica clásica, pues desplaza la búsqueda de verdad hacia la 

producción de ficciones, y convierte la crítica en el lugar privilegiado donde el arte se reinventa.

Un Individualismo capaz de sobrepasar los límites del Individuo: ese es el potencial 

emancipador del discurso ético-artístico que construye Wilde en torno a la paradoja y la crítica, 

y que más tarde recogería toda una corriente filosófica francesa para llevarla aún más lejos. 

Por ejemplo, [Wilde] y [Barthes] están separados por fenómenos de lengua y por accidentes 

de estilo; sin embargo, practican un lenguaje cargado de la misma intencionalidad, se refieren 

a una misma idea de la forma y del fondo, aceptan un mismo orden de convenciones, son el 

encuentro de los mismos reflejos técnicos, emplean con los mismos gestos, a [un siglo] de 

distancia, un instrumento idéntico, sin duda un poco modificado en su aspecto, pero en modo 

alguno en su situación o en su uso: en suma, tienen la misma escritura6 (Barthes, 2003: 20).

6 Cita modificada. La original reza así: “Por ejemplo, Merimée y Fénelon están separados por 
fenómenos de lengua y por accidentes de es- tilo; sin embargo, practican un lenguaje cargado de 
la misma intencionalidad, se refieren a una misma idea de la forma y del fondo, aceptan un mismo 
orden de convenciones, son el encuentro de los mismos reflejos técnicos, emplean con los mismos 
gestos, a un siglo y medio de distancia, un instrumento idéntico, sin duda un poco modificado en 
su aspecto, pero en modo alguno en su situación o en su uso: en suma, tienen la misma escritura”



127 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

Referencias bibliográficas

Amossy, R. (2017) ”Roland Barthes et l’image d’auteur: écrits posthumes et hommages amicaux”, 
Littérature, 186(2), 82-95. 

Barthes, R. (1966). Crítica y verdad. Madrid: Siglo XXI.

Barthes, R. (1978). Roland Barthes por Roland Barthes. Barcelona: Kairós.

Barthes, R. (1993). El placer del texto, seguido por Lección inaugural. Madrid: Siglo XXI.

Barthes, R. (1994). El susurro del lenguaje. Barcelona: Paidós.

Barthes, R. (2003). El grado cero de la escritura seguido de Nuevos ensayos críticos. Madrid: Siglo XXI

Barthes, R. (2011). S/Z. Madrid: Siglo XXI.

BashforD, B. (1988). “Hermeneutics in Oscar Wilde’s The Portrait of Mr. W. H.”. Papers on Language 
and Literature, 24(4), 412-422.

Beaver, H. (1981) “Homosexual Signs (In memory of Roland Barthes)”. Critical Inquiry, 8(1), 99-119.

Bloom, H. (1997). The Anxiety of Influence. A Theory of Poetry. Oxford & New York: Oxford University 
Press.

Bloom, H. (2000). How to read and Why, New York: Scribner.

Bloom, H. (eds.) (2008) Bloom’s Classic Critical Views: Oscar Wilde. New York: Infobase Publishing.

Cerankowski, K.J. (2013). “Queer Dandy Style: The Cultural Politics of Tim Gunn’s Asexuality”. WSQ: 
Women’s Studies Quarterly, 41(1), 226-244.

ChauDier, S. (2015). “Le vouloir-être-intelligent: sur le style compliqué de Roland Barthes”. Jousset. 
P. (ed.). L’homme dans le style et réciproquement. Marseille: Presses Universitaires de Provence.

Danson, L. (1997). “Wilde as Critic and Theorist”. Raby, P. (ed.). The Cambridge Companion to Oscar 
Wilde. Cambridge: Cambridge University Press.

Dilthey, W. (2000). Dos escritos sobre hermenéutica. Madrid: Istmo. 

DooDy, N (2000). “Precursor and Ephebe: Oscar Wilde, Harold Bloom and the Theory of Poetry as 
Influence”. Bells: Barcelona English language and literature studies, 11, 25-31.

Eribon, D. (2015). Theories de la littérature. Système du genre et verdicts sexuels. Paris: Presses 
Universitaires de France.

Gagnier, R. (1997). “Wilde and the Victorians”. Raby, P. (ed.). The Cambridge Companion to Oscar 
Wilde. Cambridge: Cambridge University Press.

GarlanD, S. (2008), ““This temptation to be undone…” Sontag, Barthes, and the Uses of Style”. 
Comfort, K. (ed). Art and Life in Aestheticism. London: Palgrave Macmillan. 

GenDrel, B. (2020). “De la basse continue dans le roman. Pour une autre critique pathetique”, 
Poétique, 187, 33-45.

Gillespie, M. (2015). “The Picture of Dorian Gray as a Postmodern Work”. Études Anglais, 65, 19-31. 

GiuDicelli, X. (2009). “The Picture of Dorian Gray: les paradoxes de la représentation”. Études 
Anglais, 62, 28-41.

Haffas, S. (2024). “La mort de l’auteur entre Barthes, Derrida et Foucault”. World Literature Studies, 
1(16), 97-108.

Hartman, G. (2007). Criticism in the wilderness. Connecticut: Yale University Press.

Hext, K. (2011). “Oscar Wilde and Friederich Nietzsche: Rebels in the name of beauty” 
Victoriographies, 1, 202-222.

Kaye, R. (2004). “Gay studies/queer theory and Oscar Wilde”. RoDen, F. (ed.). Palgrave advances in 
Oscar Wilde studies. New York: Palgrave Macmillan, Nueva York.



128 

ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MÁS ALLÁ DE LA HERMENÉUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

Kemp, J. (2013), “The Importance of Being Postmodern: Oscar Wilde and the Untimely”. Rupkatha 
Journal, V, 3, 39-53.

Knox, M. (2017). “Homo ludens: Oscar Wilde’s Philosophy”. Bennet, M. (ed.). Philosophy and Oscar 
Wilde. New York: Palgrave-Macmillan.

Kopelson, K. (1994). Love’s Litany: The Writing of Modern Homoerotics. Stanford: Stanford University 
Press. 

Kosofsky, E. (2008). Epistemology of the Closet. Berkeley: University of California Press.

LanDerouin, Y.  (2008). “‘Critique créative’ et ‘critique de créateurs’“. Willy et Debussy, Poétique, 
155, 333-343.

LanDerouin, Y. (2015). La critique créative. Une autre façon de commenter les œuvres. Paris: Honoré 
Champion Éditeur. 

LanDerouin, Y. (2019), “La créativité du ‘critique comme artiste’— retour sur la théorie wildienne”, 
Revue de littérature comparée, 369, 109-119.

DeLanglaDe, J. (1987). Oscar Wilde, ou, La vérité des masques. Paris: Mazarine.

Moore-Gilbert, B. (1993). “Oscar Wilde and Reader-Response Criticism”. Day, G. (eds.). The British 
Critical Tradition. A Re-evaluation. London: Plagrave-Macmillan

Nachtergael, M. (2013). “Nouvelles figures de l’auteur : l’ére photographique (1970-2010)”. Revue 
des sciences humaines. 310, 29-42.

Nelson, B. (2007). “Dandies, Dandyism, and the Uses of Style”. Magerski, C.; Savage, R.; Weller, C. 
(eds.). Moderne begreifen. München: DUV. 

RoDríguez-GranDjean, P. (2002). “Experiencia, tradición e historia en Gadamer”. A Parte Rei: revista 
de filosofía, 24, pp. 1-18.

Rosenberg, D. (2019). “The pedagogy of the aesthete: Oscar Wilde and Harold Bloom”. Sympoke, 
27, 333-336. 

Schiffer, D. (2008). Philosophie du dandysme. Une esthétique de l’âme et du corps (Kierkegaard, 
Wilde, Nietzsche, Baudelaire). Paris: Presses Universitaires de France.

SinfielD, A. (1994). The Wilde Century: Effimancy, Oscar Wilde and the Queer Moment. Columbia: 
Columbia University Press. 

Sione, M. (2014). “Barthes et Nietzsche : une pensée nomade”. Philosophia, 8, 50-59.  

Small, I. (1985). “Semiotics and Oscar Wilde’s Accounts of Art”. British Journal of Aesthetics, 25. 
50–56.

Talan-Hugon, C. (ed). (2017). Les théoriciens de l’art. Paris: Presses Universitaires de France.

Tompkins, J. (1980). “An Introduction to Reader-Response Criticism”. Reader-Response Criticism. 
From formalism to post-structuralism. London: The Johns Hopkins University Press. 

Varty, A. (1998). A Preface to Oscar Wilde. Harlow: Addison Wesley Longman.

Vélez, M. (2010), “Ricoeur y el concepto de texto”. Co-herencia, 7(12), pp. 85-116.

Visser, J. (2011). “The Dandy as an Innovator: the Usefulness of Paradoxes”. Fashion & Luxury: 
Between Heritage & Innovation. Paris: Institut Français de la Mode. 

DeVries, K. (2012). Oscar Wilde and Postmodern Thought, Tesis doctoral, Bangor University. 

Watkitn, A. (2010). Bloom’s How to Write about Oscar Wilde. New York: Infobase Publishing.

WilDe, O. (1969), The Artist as Critic. Critical Writings of Oscar Wilde, (R. Ellmann, ed.). New York: 
Random House.

WilDe, O. (2003). The Complete Works of Oscar Wilde. London: HarperCollins.



129 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭϴ. ÖÖ. 1Ϭϵͳ12ϵ

WilDe, O. (2022). El alma del hombre bajo el socialismo. Barcelona: Arpa & Alfil.

Willoughby, G. (1989). “Oscar Wilde and Poststructuralism”. Philosophy and Literature, 13, 2, 316-324.

Willoughby, G. (1991). ”The Dandy’s aesthetics: Wilde, Gide, Barthes”. English Academy Review, 8(1), 
60–72.

Willoughby, G. (2007). “The Dandy’s aesthetic: Wilde, Gide, Barthes”. Southern African Journal of English 
Studies, 8, 1, 60-72.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

131 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.09 [pp. 131-146]

Recibido: 25/10/2025 – Aceptado: 2/12/2025

O compreender-se no jogo da arte: a participação no simbólico  
festejar artístico à luz da hermenêutica filosófica de Gadamer 

Understanding Oneself in the Play of Art: Participation in Symbolic 
Artistic Celebration in Light of Gadamer’s Philosophical Hermeneutics

Pedro Júlio Oliveira 

Universidade Federal do Ceará

Resumen: O trabalho reflete sobre o compreender-se no jogo da experiência hermenêutica da arte. 
Partimos da Hermenêutica de Gadamer destacando os conceitos de jogo, festa e símbolo como 
um caminho para se pensar o modo de ser da arte e a participação em seus dizeres como potência 
transformadora da autocompreensão humana. Alicerçado nos textos Atualidade do Belo (1985) e O jogo 
da arte (1989) refletimos os desafios ontológicos do acontecimento da arte e o caráter de declaração 
(Aussage) desse fenômeno. Intuímos na experiência da arte uma provocação capaz de transcender e 
expandir os horizontes interpretativos acerca das legítimas questões do espírito e da transcendência 
humana, sem se subordinar a regramentos, juízos e/ou conceitos. Consideramos que a autêntica 
presença da arte, através da experiência participativa com seus construtos, evoca paradigmaticamente 
um conhecimento abrangente necessário à compreensão da realidade histórica do Ser.

Abstract: This work reflects on understanding oneself in the game of the hermeneutic experience of art. 
We start from Gadamer’s Hermeneutics, highlighting the concepts of game, celebration and symbol as a 
way of thinking about the nature of art and participation in its expressions as a transformative power of 
human self-understanding. Based on the texts The Presentness of the Beautiful (1998) and The Game of 
Art (1989), we reflect on the ontological challenges of the occurrence of art and the declarative character 
(Aussage) of this phenomenon. We intuit in the experience of art a provocation capable of transcending 
and expanding the interpretive horizons regarding the legitimate questions of the spirit and human 
transcendence, without subordinating itself to rules, judgements and/or concepts. We consider that the 
authentic presence of art, through participatory experience with its constructs, paradigmatically evokes 
a comprehensive knowledge necessary for understanding the historical reality of Being.

Palabras clave/Keywords: Arte (Art); Hermenêutica Filosófica (Philosophical Hermeneutics); Jogo 
(Game); Participação (Participation); Ser (Being).



132 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

1. Introdução

A experiência da arte é um fenômeno misterioso, com um potencial de sentido inesgotável. 

A atualidade desse fenômeno e a impossibilidade de dominar seus significados intrigam 

o fazer filosófico desde a Grécia Antiga. Com a modernidade, especialmente com o fim 

do romantismo alemão e a partir dos postulados cartesianos que traçaram a ideia de 

racionalidade e verdade, esse acontecimento passou a ocupar outro espaço no filosofar. Pela 

força reflexiva das críticas de Immanuel Kant (2020; 2017), o fazer racionalista das ciências 

modernas acabou por exercer domínio hegemônico sobre o conhecimento humano, e 

à arte restou reivindicar seu estatuto meramente estético. Por esse viés, os pressupostos 

articulados pela lógica e ciências naturais impõem uma certa autoridade sobre a noção de 

verdade, passando esta a ser associada aos métodos e domínios categóricos e experimentais.

Apesar de, inicialmente, esse modo de pensar representar uma certa estabilidade à 

universalidade do conhecimento com a ideia da razão, tal domínio reacende o debate 

sobre os limites do saber racionalista, especialmente quando refletido a partir das 

questões que se encontram no âmbito das humanidades. Nesse contexto, tendo como 

premissa refletir sobre o conhecimento das humanidades e o acontecer da compreensão 

humana, a hermenêutica do filósofo alemão Hans-Georg Gadamer (1960/2015) provoca-

nos a retomar a reflexão sobre o acontecer da verdade que se dá em fenômenos não 

dominados por tais métodos científicos. Dentre eles, é retomada a questão da verdade da 

arte. Aqui, pelo acontecimento da harmonia e dissimetria da criação, podemos intuir um 

conhecer capaz de desvelar outro modo de acontecimento do Ser.

Alicerçado em uma estrutura especulativo-dialógica da linguagem, o quadro da hermenêutica 

filosófica encontra na experiência da arte um contraponto propositivo à universalidade da 

verdade científica. De antemão, devemos deixar claro que não se trata de uma negação à 

cientificidade ou de um negacionismo dogmático da razão, mas sim de um reconhecimento 

das limitações de tais pressupostos diante das questões que inquietam o espírito humano. O 

que se propõe é um exercício que retoma a filosofia compreendida como diálogo. Como afirma 

Almeida, “numa palavra, a inspiração platônica de Gadamer e sua discussão com a dialética 

hegeliana são momentos necessários e estruturantes da hermenêutica filosófica” (2002: 173).

Desta forma, é importante destacar que o acontecimento mesmo da verdade, necessária às 

humanidades, não se deixa dominar pelos pressupostos objetivistas da noção de sujeito-objeto 

ou pela ideia cartesiana de consciência. Para a hermenêutica filosófica, o que está em jogo no 

simbólico movimento da vida é a compreensão. Então – nos moldes como enuncia Heidegger em 

sua obra de 1927, traduzida para português com o título “Ser e tempo” (2005)– essa perspectiva 

intui a compreensão como um modo de ser do ser humano, um existencial. Como uma sacada 



133 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

ontológica fundamental, Gadamer aponta para a noção de jogo como um conceito-chave para 

refletir sobre a compreensão humana diante das situações concretas da vida prática.

No caso do acontecer da arte, em cada contato com uma obra, mesmo ao revisitar os 

clássicos, estamos em jogo com experiências dinâmicas e singulares. Nelas, as verdades 

desveladas na experiência artística nos mostram, entre outros aspectos, que não estamos sós, 

que somos coletividade, e enquanto tais necessitamos “ser-com”. Nesse sentido, o “ser-com” 

parte da interpretação de que somos atravessados pela tradição e pelo caráter comunitário das 

experiências que nos permeiam, integrando e transmitindo o saber no fluxo vivo da história.

O ser humano integra-se à vida prático-social e histórica por e pela linguagem. Como 

afirma Gadamer, a linguagem possui uma dinâmica criativa e modeladora capaz de abrigar e 

articular o Ser que pode ser compreendido. Na linguagem viva, aquela que emerge no tempo 

vivido – na temporalidade do diálogo –, a história se faz influente e o jogo entre a tradição 

e o novo torna-se essencial a todo projeto compreensivo. Intuímos, então, que a vivacidade 

da linguagem se apresenta também no modo de ser da arte, que, como um outro histórico, 

detém a “primazia da pergunta”, característica tão necessária ao exercício hermenêutico.

Por essa premissa, a teia dialógica da história e a promessa de futuro, às quais 

estamos inteiramente motivados na existência, também permeiam todas as experiências 

hermenêuticas da arte. Defendemos, então, que o diálogo (Gespräch) possível na 

experiência artística fundamenta-se em um festivo jogo simbólico de perguntas e respostas 

que se renova a cada experiência humana com as obras – construtos – de arte, sendo este 

capaz de configurar nossa autocompreensão. Por isso, atentar ao desvelar da verdade 

manifesta no fenômeno da experiência artística é tarefa essencial dos que se dedicam à 

reflexão da hermenêutica filosófica. Dessa maneira, o presente trabalho busca refletir sobre 

o caráter participativo do acontecimento da arte. Reflexão que parte da pergunta: até que 

ponto a participação no festivo e simbólico jogo da arte configura o compreender-se?

Para dialogar com essa pergunta, o artigo estrutura-se em quatro movimentos 

reflexivos. Inicialmente, abordamos o conceito de jogo defendido por Gadamer como 

base para a compreensão do modo de ser da experiência hermenêutica. No segundo 

momento, apresentamos o conceito de festa, defendido pelo filósofo como modo de 

compreender a temporalidade da arte e seu acontecimento comunitário. Em seguida, 

exploramos a definição de símbolo na hermenêutica filosófica, considerando sua dimensão 

fragmentária que possibilita, pela re(apresentação), o encontro originário das partes com 

o todo. Neste tópico, analisamos também o conceito de imagem como emanação, debate 

fundamental para o acontecimento da experiência da arte na contemporaneidade. Por 

fim, articulamos os três conceitos supracitados –jogo, festa e símbolo– para discutir a 



134 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

participação no simbólico e festivo jogo do acontecimento artístico como caminho ao 

compreender-se diante das diversas questões do espírito humano.    

2. O jogo hermenêutico da experiência da arte

Primeiramente, destacamos que, no desenvolvimento de sua reflexão sobre a experiência 

desveladora da arte, Gadamer não ignora a grande arte legada pelo passado –razão pela qual 

o exemplo do Clássico é tão relevante em sua filosofia, especialmente ao discutir a questão 

da história efeitual– como também não desconsidera a arte moderna e contemporânea. 

Sua proposta intui que as múltiplas expressões artísticas sejam vistas como “copertinentes” 

e essenciais para o processamento da historicidade e a configuração da autocompreensão 

humana. É nesse espaço reflexivo que o filósofo afirma que a compreensão do que se 

define como arte nos dias de hoje se torna um desafio necessário para o intelecto.

A experiência com os construtos (obras) de arte, sejam eles clássicos ou as formas abstratas 

e provocativas da arte contemporânea, evocam paradigmaticamente um conhecimento 

singular que revela verdades de um mundo comum em que estamos imersos. Estando na 

ressonância da história, as linguagens que a arte articula fazem pulsar em nossa interpretação 

os dizeres da tradição e as possibilidades dos diversos modos de existir, mesmo que não 

consigamos apreendê-las conceitualmente. Ao ler um poema, assistir a um filme ou peça 

de teatro, ou ouvir uma música –dentre tantas outras experiências da contemporaneidade– 

mais que meros espectadores, somos coparticipantes de uma dimensão de reconhecimento 

que nos permite perceber a coletividade que é a alma humana.

Como aponta Gadamer, “diante de um quadro ou de um poema, sentimos de imediato 

que estamos diante de um todo diferente, um “cosmos” que estávamos procurando” (2002: 

227). Nesse acontecer, tanto o intérprete quanto o artista são convocados e provocados a 

processos contínuos e dinâmicos de compreensão que, na perspectiva gadameriana, têm 

sua natureza no modo de ser do jogo (Spiel). Zuniga pontua que trazer para o centro da 

reflexão filosófica o fenômeno do jogo é uma genuína inovação conceitual de Gadamer, 

pressupondo e seguindo o percurso ontológico heideggeriano de que “o conceito de 

verdade que convém à hermenêutica se encontra na arte” (1993: 202), ou melhor, no 

modo como se dá a experiência com os construtos de arte. Como salienta o filósofo, 

Ela [a arte] encontra-se em meio a um mundo em decomposição do habitual e familiar 
como um penhor de ordem, e talvez das forças de conservação e manutenção que 
sustentam a cultura humana repousam sobre aquilo que vem ao nosso encontro de 
maneira exemplar no fazer dos artistas e na experiência da arte: o fato de sempre 
ordenarmos uma vez mais aquilo que nos decompõe (2010: 23).



135 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

A dimensão hermenêutica da experiência artística encontra na definição ontológica do 

jogo uma chave conceitual imprescindível à Hermenêutica Filosófica. Por esse conceito o 

filósofo aponta um caminho capaz de libertar o acontecimento da compreensão humana 

do subjetivismo presente na nova estética e na antropologia – estando estas alicerçadas no 

domínio teórico do termo jogo nas reflexões de Kant e Schiller, respectivamente. O filósofo 

Marburg entende a necessidade de um “movimento teórico disruptivo” do conceito de 

jogo – de sua aplicação não categorizada e instrumental –  como um movimento que 

voltar os “olhares” da reflexão à relação, à experiência de verdade que se dá na práxis da 

vida. A priori, ele define o Jogo como “um todo dinâmico sui generis, que engloba em si a 

subjetividade daquele que está jogando” (Gadamer, 2011: 153).

Essa compreensão é importante, pois desvincula a ideia de jogo do estado de ânimo de 

quem está em jogo. Ela aponta para uma dimensão originária das relações humanas em 

diversos momentos da vida; o jogo passa a ser compreendido como um movimento que se 

desenrola no espaço singular da temporalidade humana capaz de equilibrar a seriedade e a 

ludicidade, ao passo que não tem a dependência do domínio humano e nem do comportamento 

da subjetividade. Para se chegar a essa defesa, Gadamer retoma o conceito de jogo das 

formulações de Aristóteles, apresentando-o como automovimento – força elementar daquilo 

que vive – e, nesse sentido, como componente fundamental da compreensão (Verstehen).

O jogo para Gadamer é um automovimento característico do que está vivo. O autêntico 

jogo humano é um movimento que não está ligado a nenhuma finalidade, mas que emerge 

e finda no próprio em si do mover-se e que tem em última instância a autorepresentação do 

movimento do jogo. Diferente das definições positivistas da expressão, o jogar aqui não tem 

uma dependência da subjetividade do jogador, pelo contrário ele também é um convite para 

o jogador lançar-se em plenitude ao jogo. Ele tem uma dimensão necessária de abandono do 

autocontrole. No autêntico jogo é possível um “auto-esquecimento extático”  que positivamente 

tem a capacidade de elevar o sujeito a leve liberdade de si mesmo. Afirma o filósofo que:

Isso não se deixa apreender, de uma maneira utilitária, como a subjetividade de um 
autoesqueciemtno. Como formulou certa vez o historiador holandês Huizinga, a consciência 
daquele que está jogando encontra-se num equilíbrio indistinguível entre a fé e a falta de 
fé. ‘o selvagem não conhece a diferença conceitual entre ser e jogar’ (2011: 155). 

 A metáfora trazida pelo filósofo exprime a natureza não utilitarista do jogo. Por ela é 

possível perceber que o jogo tem uma natureza própria e independente de quem joga. 

Ele é recreação ao tempo que impõe aquele que joga uma certa seriedade. Como pontua 

Almeida, “jogar é imitar o próprio movimento da vida. Jogar é atualizar o próprio mito do 

distante começo e reconhecer a não-fixidez do princípio” (2002: 187). Outra característica é 

que no instante do jogo, os jogadores que são postos em cena no jogar acordam tacitamente 



136 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

a abertura ao inesperado e ao automovimento do jogar e mesmo que saibam o que está 

sendo jogado abandonam a si mesmos no instante do jogo. Com essa definição pode surgir 

a seguinte pergunta: e a consciência do jogador, onde se encontra nesse acontecimento?

Na perspectiva gadameriana, “a consciência do jogador é determinada pelo fato de que a 

alternância se forma por uma liberdade e leveza estranhas. É como se surgisse de si mesma - um 

estado de equilíbrio sem gravidade” (Gadamer, 2011: 154). Esse movimento é o que o filósofo 

nomeia como configuração (Gebilde). A transformação do jogo em mediação total. Nas palavras 

de Gadamer “a transformação em configuração significa que aquilo que era antes não é mais, 

mas também o que se representa, (re)apresenta agora no jogo da arte, é a verdade duradoura” 

(2015: 159). Nela as possibilidades que são colocadas em jogo  pela experiência –aqui tematizada 

na experiência da arte– realizam o acontecer verdade pelo próprio do modo de ser do jogo.

Podemos presumir que, metaforicamente, a cada nova rodada, nos ciclos da finitude 

humana, a experiência junto aos fenômenos da vida prática desvela com maestria a constante 

transformação em configuração (Gebilde) dos sentidos que são, antes de tudo, relacionais. 

É também desta maneira que o jogo tem como característica ser, em si, desprovido de 

substrato e se expressar originariamente de forma medial, uma espécie de “mediação total”.

Pondera o filósofo que, a essência do jogo reside sua autorepresentação, que sendo 

uma peculiar ação comunicativa que não reconhece propriamente a distância entre 

aqueles que jogam e aqueles que assistem o jogo.  Pensando na experiência da arte, 

podemos dizer que em cada contato com a obra de arte é potencializado um espaço de 

jogo.  É nesse espaço do “ser-jogado”, do jogo da arte na qualidade de seu acontecimento 

“mimético” que cada intérprete e/ou espectador compreende, preencher e transformar 

o sentido do que fora posto em jogo. Nas palavras de Gadamer

Nessa medida, por meio do pensamento estético da modernidade, atentou-se 
plenamente para “parcela sujeito” na construção da experiência estética. No entanto, 
a experiência da arte também oferece aquele outro lado, no qual o caráter do jogo 
enquanto tal do construto, o seu mero ser-jogado, assume o primeiro plano. Para tanto, o 
antigo conceito grego de “mímesis” continua sendo a base propriamente dita (2010: 53).  

Nesse sentido, a essência do jogo da experiência da arte reside sua autorepresentação, 

que sendo uma peculiar ação comunicativa que não reconhece propriamente a distância 

entre aqueles que jogam e aqueles que assistem o jogo. O jogo, como expressão do 

fluxo contínuo da existência, representa um movimento desvelador das camadas mais 

profundas do ser e sua relação com o mundo. Ele aponta para o encontro que se dá nos 

compassos da vida, uma abertura ao ritmo vital que permeia todas as coisas, convidando-

nos a participar de um processo de constante transformação e descoberta. 



137 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

Nesse sentido, o jogo-dança torna-se uma metáfora poderosa para a experiência 

existencial fática, onde o movimento não é apenas uma ação interna ou externa, mas uma 

forma de estar em sintonia com o próprio pulsar da vida, permitindo uma compreensão mais 

profunda de si mesmo e do universo em sua dinâmica incessante. Esse movimento reivindica, 

ainda, uma determinada temporalidade que, segundo Gadamer, pode ser entendida pela 

“imagem antropológica” da festa, dimensão que passamos a refletir no tópico que se segue.

3. É tempo de arte: a temporalidade da festa como caminho ao comunitário

Estar em experiência com a arte é estar em tempo de arte. É nesse tempo que os vazios 

se preenchem e os tempos de experiência pragmática, “o tempo para algo”, se dissolvem 

na experiência de vida, conduzindo o ser-no-mundo ao encontro da infinitude do Ser. O 

festejar da arte jamais pode ser solitário e diferente do que é defendido pelos estudos 

convencionais da estética que sublinham à experiência da arte um caráter individualizador, 

enquanto um “trabalho” do juízo ou do prazer subjetivo, a experiência hermenêutica da 

arte reivindica sempre o caráter de participação e coletividade.

É deste modo que o filósofo de Marburg convoca para o entendimento da questão a 

temporalidade da arte partindo do importante o diálogo com o conceito de festa, visto que, 

para ele, os modos de festejar podem indicar caminhos para compreensão do acontecimento 

da arte em sua atualidade e unificação. A festa, como reflete o filósofo, é como elemento 

indissolúvel da arte em sua manifestação que, antes, preconiza a necessidade gregária 

do ser humano. Grondin (2001) aponta que a festa ou festejo (festividade) seria senão a 

celebração própria de uma memória coletiva, memória no sentido de reconhecimento, de 

encontro com o espírito histórico em um tempo de coletividade. 

Com o movimento reflexivo de pensar a arte como celebração e festividade, enfatizando 

o seu caráter comunitário, o filósofo de Marburg apresenta um contra-argumento ao 

conceito do prazer estético kantiano –sendo este como forma de prazer partilhado e não 

hostil, somente oriunda diversidade de experiências que originam-se apenas onde os 

interesses egoísta não estão em jogo– pois livre da dependência de pensar o “reino do 

por vir”, Gadamer, preocupa-se em como a da experiência da arte possibilita a abertura e 

descoberta para o ser em comunidade que somos.

Como fenômenos a festa e a arte tem como solo originário a comunhão, a celebração 

em coletividade do espírito comunitário. Ambas têm como característica um demorar-

se de profunda suspensão do tempo pragmático e cronológico. Como pontua Gadamer 

(2010), no momento do festejo, assim como na experiência com todas as formas de arte, 



138 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

é operado um tempo próprio de “inteiro presente” que não se expressa na duração do 

tempo cronológico ou pragmático e nem no vazio temporal do ócio.

Portanto, toda obra de arte tem algo assim como um tempo próprio, que ela por assim 
dizer nos impõe. Isso não vale apenas para as artes transitórias: para música, dança e 
a língua. Se lançarmos olhar para as artes estatutárias, lembramo-nos de que também 
construímos e lemos quadros ou que “passeamos” e “andamos” para conhecer uma 
arquitetura. Esses também são cursos temporais (Gadamer: 2010: 187).

Nesse sentido, a temporalidade própria que a arte possui pode ser percebida em 

todos os movimentos e tempos da história da arte, para essa reflexão destacamos como 

força ilustrativa os movimentos de arte na modernidade e com maior ênfase a arte da 

contemporaneidade, especialmente as artes de reprodução repetitivas como o cinema e 

a fotografia em seu caráter temporal de festividade e comunhão.

Quando, por exemplo, nos demoramos diante de uma película fílmica ou um ensaio 

fotográfico, mesmo que fisicamente sós, já estamos em coletividade, participamos e 

tomamos como demora da experiência humana as imagens, sons, atuações e narrativas 

que compõem essas linguagens artísticas. A espera da participação nos leva pelas formas e 

conceitos que em si declaram não só sobre o enredo ou tema “escrito na tela”, mas  sobre 

um “nós” que pode ser desvelado no curso atemporal que habita na presença da linguagem 

da arte, recorrendo ao mote dessa reflexão, festejamos junto ao construto artístico.

Assim, a arte é como um fenômeno transcendente que tem o papel de propor 

mudanças e com isso mover a subjetividade, a individualização, a propensão demasiada 

somente ao trabalho para uma disposição à coletividade, à relação intersubjetiva em 

encontro festivo ao comunitário. Por essas vias chegamos ao último conceito apresentado 

por Gadamer na sua defesa sobre a atualidade do belo, o símbolo.

4. O encontro simbólico da experiência artística

Como debatido até aqui, a hermenêutica encontra na experiência com a obra de arte 

uma provocação necessária ao fazer filosófico, também capaz de transcender e expandir 

os horizontes interpretativos da finitude acerca das legítimas questões do espírito e da 

transcendência humana, sem se subordinar a regramentos, juízos e/ou conceitos. Como 

declara Gadamer em entrevista a Grondin, em 1997:

HGG.: Parece-me convincente que a obra de arte se oponha a qualquer transformação 
numa outra forma de articulação enquanto filósofo, defendo aqui um modo de experiência 
artística que não se deixa substituir por uma mera arte do conceito. Esse sentido da 
transcendência significa que aqui não cabe qualquer exacerbação da precisão.  A obra 
de arte é boa ou é ruim, forte ou fraca. O que se experimenta aí, porém, é uma presença 
específica. E é a isso que denomino, aqui, transcendência (Grondin, 2000: 207-208).



139 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

Pensando, então, no peculiar modo de transcendência da arte, o filósofo nos convida a refletir 

sobre o caráter simbólico de sua experiência com a finitude humana. Para ele, tendo a arte um 

traço comunicativo, é imprescindível que estejamos atentos aos seus modos de significação. 

Nesse sentido, para nossa reflexão, uma pergunta é fundamental para a compreensão desse 

conceito: o que o filósofo defende como sendo o símbolo e o simbólico na arte?

A princípio, podemos ponderar que o caráter simbólico da arte é um dos elementos 

argumentativos que refletem bastante a influência platônica em Gadamer. Ao conceituar o 

símbolo e sua “função ontológica”, o filósofo recorre, inicialmente, ao diálogo mitológico de 

Aristófanes sobre a essência do amor, considerado pelo personagem épico como o “deus mais 

amigo do homem”. Retomando essa argumentação, presente na obra “O Banquete”, é possível 

perceber o caráter fragmentário que constitui a atual existência do ser humano na terra.

O diálogo mítico aponta que, inicialmente, a natureza humana tinha três gêneros 

(masculino, feminino e andrógino); estes eram, por graça, originariamente esféricos, 

completos, imponentes, fortes e de um terrível vigor. Mas, devido à sua intemperança 

–na tentativa de fazer uma escalada para o céu– investiram contra os Deuses do Olimpo. 

Em retaliação ao mau comportamento, Zeus resolveu punir cada um deles cortando-os 

em duas partes, que, por efeito, ficariam mais fracas, numerosas e mais úteis aos Deuses.

Dessa forma, a existência humana, desde que fora mutilada pelos Deuses do Olimpo, 

encontrou-se no mundo desolado, em constante procura e autodestruição, pois só via 

sentido de vida no encontro com sua outra metade. Vendo tal tragédia da raça humana, 

Zeus, num ato de compaixão, muda o sexo dos indivíduos para frente, e por meio do amor 

–compreendido como encontro satisfatório e autêntico com o outro– possibilita a cura da 

alma. No diálogo, o amor, em sua autenticidade, só é possível pelo verdadeiro encontro, 

em saciedade, das partes fragmentadas e complementares que estão postas no mundo.

Assim, o recurso mitológico ecoa no argumento da hermenêutica filosófica sobre o 

conceito do simbólico, atentando às afinidades eletiva na experiência do belo no sentido 

da arte, especialmente pela idealidade da verdade e da alma humana1 presente no 

desvelamento do Ser que se dá no acontecimento artístico. Como salienta Lott,

1 É importante ressaltar que, na ideia platônica, o homem , ao nascer, está jogado no mundo físico, 
em corpo e alma. Contudo, sua materialidade é pura incompletude, despida da verdade das coisas e 
carente da cura da alma. Como pontuado por Sócrates em seu último diálogo com  Fedón, o filósofo 
– aquele que toma para si o exercício da busca pelo saber – só encontra-se em plena verdade na sua 
morte, quando a alma se desprende do corpo e se liberta para o conhecimento pleno na escuridão 
do infinito. Entretanto, é possível ao longo da vida buscar o sentido da verdade, mesmo que de forma 
parcial e contingente. A possibilidade de desvelar a verdade plena encontra morada, segundo Platão, 
na idealidade do amor – que evoca o encontro, pela necessidade de completude e afinidade seletiva 
da alma. O amor é o vínculo que estabelece dimensão vital e ontológica de tudo que é verdadeiro.



140 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

O belo é o que aparece aos sentidos, ele nos proporciona um contato sensorial, 
mostra-nos uma certa “ordem sadia” e abriga com isso uma espécie de acesso. O belo 
revela o bom e com isso guia nossa alma do sensível ao supra-sensível, traz em si uma 
identidade que mantém sua unidade como dualidade, pois é um pedaço, uma parte que 
se completa com outra, representa a ideia de um “fragmento vital” e regenerador, esse 
é o modelo pelo qual podemos experienciá-lo (2007: 47). 

Tendo essa natureza fragmentária o belo manifesta-se simbolicamente nas experiências 

da arte conduzindo-nos a um outro que regenera o caráter verdadeiro da vida. Nesse 

sentido, Gadamer recorre à língua grega e repousa a significação do conceito do simbólico 

da arte no sentido de “fragmentos da memória”. Voltando-se ao mundo grego, pela análise 

da língua, o filólogo alemão reconhece que o mais apropriado sentido para o conceito em 

questão é o símbolo em sua matriz medieval e, com isso, reabilita a expressão “tessera 

hospitalis”2, relacionando originariamente o símbolo à ideia de um antigo passaporte. 

A expressão traz à tona o sentido do reencontro, da promessa de reconhecimento feita 

por um anfitrião ao velho hóspede e seus familiares, que passarão, pela identificação das 

partes do vaso quebrado, a serem reconhecidos como velhos amigos das gerações futuras. 

Nesse sentido, o significado do símbolo está relacionado ao seu “ser presente”, não se 

restringindo à esfera do logos, conceito este atribuído à alegoria. Gadamer, ao analisar a 

história dos conceitos de alegoria e símbolo, afirma que as palavras possuem uma relação 

interna: “designam algo que não está na sua aparência visual, no seu aspecto ou som das 

palavras, mas um significado para além disso”(2015: 119). Nos dois termos, o suprassensível 

torna-se sensível, como ocorre no âmbito religioso-sacramental. No entanto, esta relação 

foi, ao longo da modernidade, adquirindo uma distinção e um antagonismo – impulsionado 

especialmente pela estética moderna –, o que resultou na desvalorização da retórica a 

partir do século XIX. É nesse sentido que o filólogo evidencia que:

A alegoria pertence originariamente à esfera do discurso, do logos, sendo, pois, uma figura 
retórica ou hermenêutica. Em lugar daquilo que se quer realmente dizer coloca-se algo 
diferente, algo mais à mão, mas de maneira que, apesar disso, esse deixa e faz entender 
aquele outro. O símbolo, ao contrário, não se encontra limitado à esfera do logos. Pois o 
símbolo não possui relação com um outro significado, através de seu significado, já que o 
seu ser próprio e manifesto, tem “significado”. Enquanto o que está exibido é aquilo em 
que se reconhece algo diferente. Tal é a tessera hospitalis e similares (2015: 133-134). 

A análise da moderna distinção entre alegoria e símbolo, apesar da relação interna 

entre as palavras – ambas retêm o significando para além do aspecto visual –, é importante 

para o projeto hermenêutico de Gadamer na compreensão da experiência da arte como 

2 “Um anfitrião dá a seu hóspede a chamada “tessera hospitalis”, ou seja, ele quebra um caco no 
meio, conserva uma metade e dá a outra ao hóspede, a fim de que, quando daí a trinta ou cinquenta 
anos um sucessor desse hóspede vier de novo a sua casa, um reconheça o outro pelo coincidir dos 
pedaços um todo” (Gadamer, 1985: 50).



141 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

declaração. Como tal, é por meio do caráter simbólico da obra de arte que é possível intuir 

a presença da simultaneidade entre ideia e fenômeno. Essa compreensão ressoa no plano 

metafísico do conceito de símbolo, distanciando-se completamente de seu uso retórico3. 

Em diálogo com os escritos da filosofia da arte, especialmente com os conceitos debatidos 

por filósofos e artistas na alemanha, Gadamer recorre às definições do “simbólico” expressas 

em correspondência trocadas por Goethe e Schiller4. Em uma delas, Goethe caracteriza 

o efeito simbólico –numa experiência da realidade, para além da experiência estética– 

como “casos eminentes, que numa variedade de características se apresentam como 

representantes de muitos outros e englobam em si uma totalidade” (Gadamer, 2015: 124). 

O filósofo alemão, salienta que a oposição entre o alegórico e o simbólico, feita pela 

teoria da arte, é para ele, somente “fenômeno particular de uma orientação geral rumo ao 

significativo” (Gadamer, 2015: 125), defendo a ideia de que tudo que acontece é símbolo, 

portanto todo ato de significação aponta para o todo restante.Partindo do sensível, o 

simbólico constitui a idealidade da realidade histórica, pois é por meio dos símbolos que 

se encontram a multiplicidade das experiências históricas e a simultaneidade do viver na 

totalidade de sentidos. Assim, a significância do belo manifesto na obra de arte representa 

para o ser humano uma oportunidade de encontro verdadeiro com a totalidade do 

mundo experimentável, mesmo em sua particularização representativa. Isso porque, 

na experiência da arte “não se experimenta o particular no particular encontro, mas a 

totalidade do mundo experimentável e da posição ontológica do homem no mundo, 

assim como sua finitude ante a transcendência” (Gadamer, 2010: 174).

Como um construto, a experiência da arte requer sempre a interação e abertura à escuta 

hermenêutica, seja no momento de sua produção ou na experiência da  interpretação. Isso porque 

uma obra de arte  não está em função de, não é um mero objeto ou coisa a ser dominada por nosso 

modo de ser; ela irrita. Assim, provocando nossos sentidos e envolta pelo impulso inquietante da 

incerteza –como pontua Flickinger– “a arte exige-nos pela sua simples presença. Embora não 

diretamente expressa, sua finalidade parece pertencer ao seu modo de ser” (Flickinger, 2000: 32).

3 “Por sua vez, o símbolo teria uma coincidência entre fenômeno fenômeno e ideia de modo a rea-
lizar uma função originariamente metafísica, tarefa que em última instância implicaria uma apreen-
são genial do uno, tarefa que remete aos estados internos de um sujeito, às suas vivências e a pro-
dução inconsciente derivada dela. Desse modo, a alegoria passaria a ser vista como uma produção 
racional e fria, ao contrário da efervescente atividade genial. É, portanto, apoiado nos pressupostos 
metafísicos que constituem a consciência estética, que se valorizou positivamente o símbolo  e se 
depreciou a alegoria pois os sustentáculos  fundamentais dessa última, a saber, as tradições da retó-
rica e da dogmática religiosa perderam força em meados do século XIX” (Wu, 2016: 333)

4 Além da análise de Gadamer sobre os conceito aqui debatidos, podemos encontrar as 136 cartas tro-
cadas entre Goethe e Schiller de 1794 a 1803 na obra intitulada Correspondência entre Goethe e Schiller  
(2010), organizada e  traduzida para portugues por Claudia Cavalcanti e publicada pela editora Hedra.  



142 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

Destarte, o simbólico da experiência da arte possui uma importância como uma provocação 

na dimensão última da compreensão humana, não apenas por sua capacidade indicativa, mas 

também pela abertura de significações e reconhecimento de mundo5. O símbolo, para além 

do seu caráter mimético – presente também no jogo da arte – é intuído como um local de 

encontro, ou melhor dizendo, de reencontro com um todo precedente e unificador. Contudo, 

o filósofo argumenta  que o símbolo, especialmente aquele que é declarado pelas diversas 

formas de manifestação da arte, não deve ser compreendido como mera abertura de sentido. 

Para o filósofo, é por meio dessa postura que é possível intuir a pertença declarativa da arte 

como um todo amplo e verdadeiro, capaz de conduzir a interpretação não a um fechamento 

de uma verdade absoluta ou lógico-matemática, mas à abertura da autocompreensão. Essa 

perspectiva funciona como um alerta constante e sensível para a significação em articulação 

com os movimentos da vida. Assim, diante das certezas da práxis humana, o simbólico da arte 

promove questionamentos capazes de expandir sentidos e compreensões de mundos possíveis.  

Diante do exposto passamos a refletir sobre o caráter de participação nesse fenômeno. 

5. O compreender-se  na participação do jogo da arte

O encontro ordenador da arte potencialmente configura e reconfigura aquilo que nós somos e a 

compreensão de tudo o que está ao nosso redor ou em relação. O acontecer da arte pode, pela 

força desveladora e criativa de sua declaração, levar novos sentidos ao que antes estava ali. Mas, 

o conhecer da arte só se faz na medida em que estamos abertos a participar ativamente no bailar 

dos sentidos que pela experiência artística se articulam, fundindo horizontes. O que se configura 

no jogo da arte é um modo de entender-se no comunitário, simbólico e festivo, jogo da linguagem. 

Como podemos perceber esse modo de ser da arte e da linguagem tem a participação como 

princípio e fim geracional. Mas qual é o conceito de participação que Gadamer apresenta em sua 

hermenêutica? Como esse conceito se articula, especificamente, no caso do modo de ser da arte? 

Participar da experiência da arte não é simplesmente se fazer fisicamente presente diante da arte, 

como em algumas situações os espectadores despretensiosamente dizem “participei de uma 

exposição” ou “participei da estreia de peça ou filme”. A participação convocada por Gadamer tem 

outra conotação. Hermeneuticamente falando, a participação autêntica no jogo da arte reivindica 

um caráter profundo e de total entrega e encontro propositivo entre obra e ser humano.

5 “A representação simbólica que é realizada pela arte não necessita de nenhuma dependência 
determinada das coisas previamente dadas. A distinção da arte reside muito mais justamente no 
fato de aquilo que é representado nela, quer ele seja rico ou pobre de conotações, que ele seja 
senão um puro nada de tais conotações, nos mobilizar para que permaneçamos junto à obra e para 
a concordância, tal como em um reconhecimento” (Gadamer, 2010:  177).



143 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

O jogo entre artista/obra e/ou obra/intérprete deixa claro que para o ser humano a 

obra de arte sempre tem alguma coisa de reconhecimento da orientação passada pela 

paradigmática ordem universal, como salienta o filósofo “não há dúvidas que toda obra 

de arte representa o mundo, pelo menos em toda obra cuja a pura manifestação atrai 

nossa atenção até o ponto de sentir que nela nos encontramos a nós mesmos” (2002: 

225). Aqui ele reivindica a dimensão participativa dessa experiência.

A participação pelas vias da hermenêutica requer um grau de entrega pavimentada na 

experiência comunitária do entendimento. Essa compreensão, que associativamente traz no 

mesmo âmbito do conhecer o individual e o geral, remete-nos à uma reflexão de Gadamer, no 

texto “A ideia do bem entre Platão e Aristóteles”, onde o filósofo traz para o centro do debate sobre 

a perplexidade diante da participação na dogmática da ideia platônica o conceito de methexis.

No texto, ao refletir sobre a aporia do Todo e das Partes –da unicidade e multiplicidade– 

o filósofo pontua que o termo methexis “é, como parece, um neologismo platônico 

para a “participação” do Individual no Geral” (2024: 13), esta expressão, junto com 

outros termos, nos diálogos socráticos, tem como objetivo esclarecer uma problemática 

desenvolvida sobretudo em Parmênides, que diz respeito à relação ideias e fenômenos.

Para o filósofo alemão – a partir da observação da crítica aristotélica – quando Sócrates 

enuncia o termo méthexis defendendo-o como significação a participação do individual 

no geral e em complementaridade substitutiva à mimesis da filosofia pitagórica, mais do 

que uma mera mudança de termos, o que se demonstra alí é o aprimoramento decisivo 

de Platão rumo à diferenciação de estésis e nóesis, pois, como pontua Gadamer,

Assim como a mímesis significa o Ser no Mundo do imitado, do representado, méthexis quer 
dizer o Co-Ser no Mundo como algo. Assim como a participatio latina e a Teilhabe [participação] 
alemã, a palavra méthexis certamente implica a ideia de partes, como mostra o antigo uso do 
termo μετέχειν.É exatamente isso que a nova palavra enfatiza: a Parte pertence ao Todo. [...] A 
aporia do Todo e das Partes, como já mostrei em outra oportunidade, está sempre à espreita 
por detrás da dialética da ideia e fenômeno, unicidade e multiplicidade (2024: 13).

Com o devido resguardo ao contexto da reflexão platônica, no que diz respeito a sua crítica à 

teoria musical e a teoria numérica dos pitagóricos, podemos intuir que é pelo sentido de methexis 

que fica claro em Platão que participar de algo é antes de qualquer outra conceitualidade uma 

aproximação comunitária com aquilo que se participa. Gadamer argumenta que Platão “aceita 

que a dialética do Todo e das Partes passa pela relação Multiplicidade e Unicidade. Partes e 

elos pertencem ao Todo, de que são partes e elo” (2024: 115). 

Assim, tendo como orientador essas premissas platônicas, podemos compreender 

que quando se participa de alguma coisa em conjunto, os partícipes se aproximam 

reciprocamente, se encontram num todo como partes que ontologicamente o são. Nesse 



144 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

sentido, a experiência da arte tem muito a nos dizer, pois seu modo de acontecer sempre 

eleva o compreender humano. A experiência da arte reivindica um estado de jogo onde os 

sentidos se apresentam como peças de quebra-cabeça de um contínuo que  se encaixa na 

participação de sua festividade. Nele outro ocorre fenômeno em simultaneidade, o tempo 

cronológico se esvai dando lugar a uma temporalidade festiva que em si é um modo de 

acontecer comunitário do Ser que se dá e se oculta num singular jogo de entendimentos.

6. Conclusões

Por ter a arte a capacidade de ir além, mobilizar sentidos e questões que afligem o 

espírito humano de forma única e atemporal, Gadamer propõe que deixemos de lado o 

termo “obra” em detrimento de “construto de arte”. A utilização do termo “construto” 

se dá pela essência da experiência da arte, que oportuniza, também ao intérprete, na 

presença simbólica da arte, novas significações e compreensões renovadas a cada nova 

aparição declarativa. O símbolo artístico evoca o todo íntegro pela complementaridade 

agregadora das partes que carregam as chaves interpretativas dos sentidos autênticos das 

experiências interpessoais.

O conhecimento “eidético” sobre algo deixa de ser um fazer (tékhne) individualizador 

e passa a ser a dimensão articulada dialeticamente que se estabelece no pleno laço 

e encontro festivo de entendimentos comuns, na própria e autêntica natureza da 

participação na experiência da arte: um autêntico e singular modo de compreender-se. 

O declarado na experiência da arte reverbera novas possibilidades de sentido capazes 

de configurar a autocompreensão humana em cada nova situação concreta da vida. 

Esse jogo aponta, de forma intuitiva, a necessidade de agir tendo como referência essas 

possibilidades. Pela inesgotabilidade de sentidos, a experiência da arte permite ao 

intérprete libertar-se dos sentidos dados ou naturalizados nas teorias, normas, leis ou 

na prática cotidiana, direcionando-a. O que está em jogo é um caminho propositivo ao 

constante compreender-se.

Deixar que a arte “nos fale” é como entrar num rio de possibilidades compreensivas 

onde sabemos a força de seu fluxo, a presença viva do seu leito, mas seu experienciar 

nunca será o mesmo, pois o declarado pela presença da arte não se esgota em sentidos e 

nem se subordina a juízos e às regras de formulação noéticas, sendo sempre um misterioso 

mergulhar no acontecimento simbólico do Ser. Nesse entendimento, a experiência da arte, 

conceituada no modo de ser do jogo e na temporalidade festiva, permite que possamos 

ver de uma forma diferente o que temos em nosso cotidiano, oportunizando uma fusão 



145 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

de horizontes capaz de alargar nossa compreensão sobre os fenômenos da vida e nos 

fazer perceber em comunidade de diálogo.

É nesse sentido que defendemos a experiência artística como motriz de um 

conhecimento prático dinâmico que resguarda a primazia do perguntar, do interrogar-

se “frente” à arte. Esse modo de ser é promotor de um conhecer que perpassa a 

temporalidade e historicidade dos processos humanos. Nele, aos moldes gadamerianos, 

o diálogo com a arte originariamente é um caminho necessário ao exercício constante 

da consciência histórica que oportuniza fusões de horizontes. Essa, por sua vez, é uma 

condição hermenêutica, pois é por ela que se oportuniza o “dar razões”, em uma postura 

de escuta verdadeira, capaz de transformar e configurar entendimentos na busca pelos 

acordos, tão vitais ao viver comunitário.

Outrossim, é preciso deixar claro que a experiência aqui intuída não deve ser 

compreendida apenas por sua qualidade estética, mas diz respeito a um outro histórico 

que configura sentidos e presentifica a unicidade que somos. A arte, em suas múltiplas 

linguagens, chama nossa atenção para o verdadeiro em continuidade, para o desvelar 

que é “não conceitual”. Ela provoca-nos a estar atento ao instante, às verdades que não 

podemos apreender: para a vida, o mundo da vida, seja na poesia, na arquitetura, no 

muralismo, na imagem fotográfica e no cinema. Assim, a verdade da experiência artística 

tem sua força na cadeia de repercussão compreensiva do jogo de seu acontecer.

Lembrando a metáfora do “clavicórdio”, a experiência hermenêutica da arte é como 

“a onda sonora do instrumento medieval” que uma vez tocada reverbera muito além 

do “movimento da corda”. Ela convoca à participação abrangente no jogo dos sentidos, 

uma participação que é exportável à racionalidade e que não se limita ao sensível. Como 

um autêntico ato de teoria, ela oportuniza uma elevação do espírito a um estado de 

envolvimento no conhecer que põe em jogo a própria compreensão histórica do Ser. 

Em uma perspectiva de acréscimo, a experiência da arte mobiliza a autocompreensão 

humana à interpretação não exaustiva da verdade.

Referências bibliográficas

DeAlmeiDa, C.L.S. (2002). Hermenêutica e Dialética: dos estudos platônicos ao encontro com Hegel. 
Porto Alegre: EDIPUCRS.

Calvacanti, C. (Ed.). (2010). Correspondência entre Goethe e Schiller. São Paulo: Hedra.

Flickinger, H.-G. (2000). “Da experiência da arte à hermenêutica filosófica”. DeAlmeiDa, C.L.S.; 
Flickinger, H.-G.; RoDen, L. Hermenêutica filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto 
Alegre: EDIPUCRS, 27-57.



146 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

GaDamer, H.-G. (1985). Atualidade do Belo: a arte como jogo símbolo e festa. Tr. C.A. Galeão. Río de 
Janeiro: Tempo Brasileiro.

GaDamer, H.-G. (2002). Acotaciones hermenéuticas. Tr. A. Agud y R. Agapito. Madrid: Trotta.

GaDamer, H.-G. (2010). Hermenêutica da obra de arte. Tr. M.A. Casanova. São Paulo: Martins Fontes.

GaDamer, H.-G. (2011). Verdade e Método II: complementos e índices. Tr. Ê.P. Giachini. Petrópolis: Vozes.

GaDamer, H.-G. (2015). Verdade e método I: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 
Tr. F.P. Meurer. Petrópolis: Vozes.

GaDamer, H.-G. (2024).  A ideia do Bem entre Platão e Aristóteles. Tr. T.L. Cruz Romão. São Paulo: 
Martins Fontes.

GaDamer, H.-G. (1985????). Acotaciones Hermenéuticas. ????.

GronDin, J. (2001). “Play, Festival and Ritual in Gadamer: On the theme of the immemorial in 
his later works”. Language and Linguisticality in Gadamer’s Hermeneutics,. Tr,. L.K. Schmidt. 
Lanham: Lexington Books, 42-39. 

GronDin, J. (2000). “Retrospectiva dialógica à obra reunida e sua história de efetuação. Entrevista de 
Jean Grodin com H-G Gadamer”. DeAlmeiDa, C.L.S.; Flickinger, H.-G.; RoDen, L. Hermenêutica 
filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre: EDIPUCRS.

HeiDegger, M. (2005). Ser e Tempo. Tr. M.S.C. Schuback. Petrópolis: Vozes.

Kant, I. (2017). Crítica da faculdade de julgar. Tr. F.C. Mattos. Petrópolis: Vozes.

Kant, I. (2020). Crítica da razão pura. Tr. E. Bini. São Paulo: Edipro. 

Lott, H.M. (2007). Arte e religião na hermenêutica de Gadamer. Programa de Pós-graduação em 
ciência da  Religião. Juiz de Fora: Universidade Ruiz de Fora. 

Wu, R.  (2016). “Imagen y símbolo: en torno a una diferencia entre las hermenéuticas de Gadamer 
y Ricoeur”. Pensar Ricoeur: Vida y Narración. Porto Alegre: Clarinete, 327-350.

Zuniga, J.F. (1993). Interpretacion de la hermeneutica filosofica de H.-G. Gadamer: a la luz del 
problema del dialogo. Tesis Doctoral. Granada: Universidad de Granada.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

147 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.10 [pp. 147-161]

Recibido: 12/07/2025 – Aceptado: 19/8/2025

Hermenêutica. Por uma filosofía sem texto 

Hermeneutics. Towards a Philosophy without Text

Aluizio Oliveira de Souza y José Vanderlei Carneiro

Universidade Federal de Piauí

Resumen: Este artigo tem como objetivo apresentar e desenvolver a seguinte questão: a universidade 
pública no Brasil, no campo das ciências humanas, especialmente na área de filosofia, tem se limitado 
à investigação da compreensão, explicação e interpretação, apenas, de textos escritos. Considera-se 
problemático o fato de que, tanto na graduação (licenciatura ou bacharelado) quanto na pós-graduação 
(mestrado e doutorado), seja obrigatório lidar com a produção de textos para ingressar ou concluir 
um curso em uma universidade pública. Essa problemática se manifesta tanto na situação de seleção 
por uma vaga para ingresso, quanto na conclusão de um curso, no qual se faz necessário a elaboração 
de um texto formal, ou seja, um texto para a entrada e outro para o término. Por conseguinte, o 
desenvolvimento desta investigação parte de três principais momentos, a saber: a reflexão de Ortega y 
Gasset sobre a universidade; a noção de “coisa do texto”, de Hans-Georg Gadamer; e, a noção de “mundo 
do texto”, de Paul Ricoeur. Por fim, busca-se demonstrar, com base na hermenêutica de Gadamer e de 
Ricoeur, outras possibilidades que vão além da concepção de texto estabelecido pela fixação escrita.

Abstract: This article aims to present and develop the following question: public universities in Brazil, in 
the field of human sciences, especially in the area of philosophy, have been limited to investigating the 
understanding, explanation and interpretation of written texts only. It is considered problematic that, 
both in undergraduate (bachelor’s or undergraduate) and postgraduate (master’s and doctorate) courses, 
it is mandatory to deal with the production of texts in order to enter or complete a course at a public 
university. This problem manifests itself both in the situation of selection for a place for entry and in the 
completion of a course, in which it is necessary to write a formal text, that is, a text for entry and another 
for graduation. Therefore, the development of this investigation starts from three main moments, namely: 
Ortega y Gasset’s reflection on the university; Hans-Georg Gadamer’s notion of “text thing”; and Paul 
Ricoeur’s notion of “text world”. Finally, we seek to demonstrate, based on the hermeneutics of Gadamer 
and Ricoeur, other possibilities that go beyond the conception of text established by written fixation.

Palabras clave/Keywords: Hermenêutica (Hermeneutics); Coisa do texto (Thing of the Text); Mundo 
do texto (World of the Text).



148 

ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSÉ VANDERLEI CARNEIRO
HERMENÊUTICA. POR UMA FILOSOFÍA SEM TEXTO

1. Introdução

A universidade pública brasileira deve ser respeitada e reverenciada pelo seu trabalho 

na formação de inúmeros profissionais e intelectuais, pelo seu legado no campo 

acadêmico e pela sua dedicação à pesquisa científica. Dito isso, faz-se necessário um olhar 

interpretativo, crítico e reflexivo sobre determinado aspecto da universidade pública. A 

excessiva exigência pelo texto escrito. Dentre diversas habilidades, a mais fundamental 

para iniciar e concluir um curso de graduação ou pós-graduação em ciências humanas 

– especificamente em Filosofia – é a produção textual, consolidada por meio da escrita.

Este artigo tem como objetivo central apresentar e discutir a seguinte problemática: por 

que a universidade pública no Brasil, no campo das ciências humanas (especificamente na 

área de filosofia), tem se limitado à investigação da compreensão, explicação e interpretação 

de textos? Haveria outra forma, além da produção escrita, para ingressar e concluir uma 

graduação e/ou uma pós-graduação na universidade pública brasileira contemporânea?

Considera-se problemático que, para ingressar ou concluir um curso de filosofia em uma 

universidade pública no Brasil, tanto na graduação (licenciatura ou bacharelado) quanto na 

pós-graduação, seja obrigatória a produção de um texto avaliativo da habilidade formativa do 

discente. Essa problemática se manifesta em alguns momentos: primeiro, no ingresso em um 

curso superior, quando se exige a interpretação de texto; posteriormente, no decorrer das 

disciplinas, quando os professores cobram textos escritos como forma avaliativa; por último, 

ao final do curso, quando é obrigatória a produção de um texto dissertativo. Em ambas as 

situações, os órgãos competentes da universidade demandam a elaboração de um texto 

formal – ou seja, basicamente, um texto para a entrada e outro para a conclusão de um curso.

Por conseguinte, para o desenvolvimento desta pesquisa, considera-se, a nível 

investigativo-teórico-metodológico, três filósofos centrais para dialogar e colocar em 

perspectiva reflexiva, fenomenológica e, principalmente, hermenêutica, a saber:

I) José Ortega y Gasset (1883-1955) elabora uma reflexão e uma crítica filosófica voltadas 

para o ensino superior nas universidades da Espanha e, consequentemente, da Europa. O 

filósofo espanhol discute a reforma universitária, especificando a tarefa e o objetivo da 

universidade em relação aos trabalhadores, aos cientistas, às profissões e à ciência.

II) Hans-Georg Gadamer (1900-2002) formula a noção de “coisa”, referindo-se a algo 

primordial que se encontra no texto. A “coisa” implica naquilo que deve ser investigado pela 

hermenêutica, ou seja, a “coisa do texto” e não o texto propriamente dito. Dessa forma, é 

a “coisa do texto” que se constitui como objeto fundamental da hermenêutica filosófica.

III) Paul Ricoeur (1913-2005) reconfigura a ideia de “coisa”, retirada da hermenêutica de Gadamer, 

transformando-a na noção de “mundo do texto”. Ele busca demonstrar, com base na hermenêutica 



149 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.1Ϭ. ÖÖ. 14ϳͳ1ϲ1

bíblica e na hermenêutica geral, outras possibilidades que ultrapassem a concepção de texto como 

algo exclusivamente fixado pela escrita. Nesse sentido, Ricoeur posiciona sua investigação ao lado 

da “coisa do texto”, verificando também, de modo hermenêutico, a intenção e o sentido do texto.

2. Texto e Universidade

Qual é o sentido da prática filosófica nos dias atuais? Como se dá o fazer da filosofia na 

contemporaneidade? E como se faz filosofia, atualmente, no Brasil? Para responder de 

forma satisfatória a essas questões, é necessário compreender que essa atividade possui 

um vínculo direto com a instituição universitária.

Considera-se que no Brasil contemporâneo, a prática filosófica está, em larga medida, 

representada pela produção acadêmica das universidades públicas. As ações dessa prática 

são constituintes dos cursos de graduação e dos programas de pós-graduação, sendo assim, 

esta exposição se restringe ao âmbito e aos limites das academias estatais. Esse ponto merece 

destaque, pois se dedica exclusivamente à prática filosófica que ocorre dentro dos “muros” 

das instituições de ensino superior público (não se verifica as instituições privadas e nem as 

instituições confessionais), são apenas observações, análises e apontamentos a esse contexto.

Ao observar somente o espaço acadêmico, é possível afirmar que as universidades 

públicas brasileiras, especificamente nos cursos de graduação e pós-graduação em 

filosofia, concentram-se essencialmente na produção de textos escritos. Essa delimitação 

é relevante porque se defende a existência e a permanência de uma ‘prática filosófica’ e 

de um ‘fazer filosofia’ que ultrapassam os limites acadêmicos. É fundamental ressaltar que 

as fronteiras universitárias não criam barreiras ou empecilhos para o desenvolvimento, o 

exercício e a atividade filosófica. No entanto, há uma exigência pelo texto escrito.

Os diversos povos originários, as inúmeras comunidades religiosas e os incontáveis 

partidos e movimentos políticos não estão impossibilitados de desenvolver o exercício do 

filosofar e nem a produção filosófica. Não é papel, nem interesse da academia, restringir 

ou impedir o pensamento filosófico; a academia não tem essa prática. Pelo contrário, 

verifica-se que muitos textos filosóficos são criados fora das universidades, são estudados, 

analisados, questionados e discutidos pela esfera acadêmica.

Diante disso, nas universidades públicas destacam-se diferentes níveis de estudos para a 

filosofia (graduação: licenciatura e bacharelado; pós-graduação: mestrado e doutorado), e que 

permitem determinado desenvolvimento da atividade filosófica. A questão é: sempre por meio 

do texto escrito; sem abertura, sem possibilidade de outra perspectiva para o fazer filosofia.



150 

ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSÉ VANDERLEI CARNEIRO
HERMENÊUTICA. POR UMA FILOSOFÍA SEM TEXTO

As universidades públicas brasileiras, no que tange às graduações em filosofia, exigem 

algumas habilidades adquiridas na educação básica, como a interpretação de texto, 

incluindo a redação do ENEM (cons. 2025), conhecida publicamente como “Redação 

dissertativo-argumentativa”, de cunho avaliativo. Essa redação é um texto identificado 

e publicado pelo ENEM (Exame Nacional do Ensino Médio), e é por meio dela que se 

conquista o acesso à graduação em filosofia no Brasil. Ao final do curso, para receber o 

título de graduado, é necessário ainda um segundo texto: o TCC (Trabalho de Conclusão 

de Curso), que pode ser uma monografia, um relatório ou um artigo científico. 

Em suma, cursar uma graduação em filosofia nas instituições brasileiras implica passar, 

pelo menos, por três fases de elaboração de textos: i) para admissão no ensino superior, 

solicita-se a elaboração de uma redação, cujo resultado avalia a habilidade do candidato; ii) 

durante o curso, os professores avaliam os alunos por meio de provas escritas; iii) para concluir 

o curso de graduação, exige-se a entrega de um TCC, que avalia a aptidão do graduando.

No percurso da busca por um conhecimento especializado, ao se almejar uma pós-

graduação, encontra-se a avaliação para o mestrado, curso que exige, para seu ingresso, a 

apresentação e defesa de um projeto de pesquisa sobre um tema específico. No decorrer 

do curso, os professores costumam cobrar, nas avaliações das disciplinas, seminários 

e a elaboração de textos, nos gêneros de resenhas, artigos, papers e/ou ensaios. Ao 

final, o pós-graduando enfrenta a exigência da entrega de uma dissertação, que deve 

ser elaborada a partir da escolha de uma temática filosófica. Portanto, na busca pela 

titulação de mestrado, o aluno deve, basicamente, passar pelo seguinte percurso: o texto 

do projeto, os textos das disciplinas e ao final, um texto dissertativo.

No interesse de cursar um doutorado em filosofia nas universidades brasileiras, é necessário 

também submeter um projeto, que deve apresentar itens básicos, como: tema, justificativa, 

objetivos, problemática, hipóteses, tese, metodologia e referências. As disciplinas a serem 

cursadas pelos alunos são ministradas pelos professores vinculados ao programa de pós-

graduação e, embora os métodos avaliativos sejam diversos, na grande maioria das vezes, a 

exigência do professor se dá por meio da entrega de um texto, no estilo e no gênero dissertativo-

argumentativo-filosófico. Para o encerramento do curso de doutorado, o trabalho final, que 

deve ser entregue, consiste na elaboração de uma tese. E qual é o elemento fundamental 

exigido por esse gênero? Sem dúvida, a originalidade, ou seja, o texto deve apresentar uma 

tese original. Com isso, a perspectiva da tese é apresentar algo novo. No caso da filosofia, em 

linhas gerais, isso pode ser um conceito, uma concepção, uma teoria ou um sistema filosófico.

Tendo verificado a relação entre o texto filosófico e a universidade, vale a pena 

manter um diálogo sobre a universidade e discutir alguns problemas apontados por 



151 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.1Ϭ. ÖÖ. 14ϳͳ1ϲ1

Ortega y Gasset. De acordo com o texto Misión de la universidad (1930/1966), Ortega y 

Gasset, em sua época, demonstrou a seguinte questão, nas universidades, a saber: “Todo 

movimiento de reforma reducido a corregir los chabacanos abusos que se cometen en 

nuestra Universidad llevará indefectiblemente a una reforma también chabacana” (1966: 

314). Foi identificado pelo filósofo que a instituição necessitava de uma reforma e, que 

tal reforma nas universidades, não poderia ser encaminhada por aqueles que lá estavam.

A primeira questão identificada nas universidades era que elas estavam sendo 

conduzidas por pessoas que o filósofo espanhol definiu como “chabacanas”1. Por 

conseguinte, não se poderia pensar numa reforma universitária, pois as universidades — 

no contexto espanhol de Ortega y Gasset nos anos 30 — eram administradas por pessoas 

chabacanas. Se houvesse uma reforma nas instituições universitárias, ela seria ocasionada 

por indivíduos de caráter e índole cafona, vulgar, grosseira e de mau gosto.

A segunda questão discutida por Ortega y Gasset remete à pergunta: “¿Cuál es la misión 

de la Universidad?”2 Com esse questionamento, o filósofo espanhol reivindicou, à época, 

que a universidade deveria ser acessível e precisa levar o ensino ao trabalhador. Naquela 

época, por volta dos anos 1930, as universidades na Europa atendiam exclusivamente às 

classes abastadas. No entanto, Ortega y Gasset tinha consciência de que o dever real e 

verdadeiro – a missão – da universidade deveria ser alcançar o trabalhador.

A terceira questão, também pontuada por Ortega y Gasset, diz o seguinte: “¿Em qué 

consiste esa enseñanza superior ofrecida en la Universidad a la legión inmensa de los 

jóvenes?” (1966: 319). A resposta se resume ao ensino profissional e à pesquisa científica. 

Em outras palavras, para o filósofo espanhol, o ensino superior nas universidades 

corresponde ao profissionalismo e à pesquisa: “La enseñanza superior consiste, pues, en 

profesionalismo e investigación” (1966: 319). Além disso, destaca a ideia de cultura geral, 

dizendo que: “conviene – se disse – que el estudiante reciba algo de «cultura general»” 

(1966: 320). Ortega y Gasset mostrou que a universidade concedeu ampla importância ao 

ensino profissional e à pesquisa, esquecendo-se da cultura temporal de um povo em sua 

época. “Cultura es el sistema vital de las ideas en cada tiempo” (1966: 322).

Prosseguindo com essa discussão, Ortega y Gasset, em sua reflexão, disse que: 
“Comparada con la medieval, la Universidad contemporânea ha complicado enormemente 
la enseñanza profesional que aquélla en germen proporcionaba, y ha añadido la 

1 Desaborido, da. Definición. De desabor. adj. Sin sabor, soso, insípido, insulso, desabrido, chirle. 
(RAE, 2014)

2 “¿Cuál es la misión de la Universidad? A fin de averiguarlo, fijémonos en lo que de hecho significa 
hoy la Universidad, dentro y fuera de España. Cualesquiera sean las diferencias de rango entre 
ellas, todas las Universidades europeas ostentan una fisonomía que en sus caracteres generales es 
homogénea” (Ortega y Gasset, 1966: 314).



152 

ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSÉ VANDERLEI CARNEIRO
HERMENÊUTICA. POR UMA FILOSOFÍA SEM TEXTO

investigación quitando casi por completo la enseñanza o transmisión de la cultura” (1966: 
322). Se o filósofo espanhol está certo, entende-se, que o que ocorre na universidade 
contemporânea é uma redução do ensino e da pesquisa à perspectiva do texto, eliminando 
assim outros modos de pensar, de fazer cultura e de praticar filosofia3.

Portanto, retomando as questões levantadas por Ortega y Gasset acerca da missão da 

universidade, da reforma nas universidades e sobre o propósito do ensino universitário, 

deve-se considerar que, ainda hoje, a universidade (especialmente no que diz respeito às 

ciências humanas, prioritariamente à filosofia) tem de encarar esses mesmos problemas, 

além de outros, como: Qual o lugar para se praticar filosofia? Qual o modo de se fazer 

filosofia? Essas perguntas são significativas pelos motivos aos quais estão atreladas as ideias 

de que só existe um lugar para se fazer filosofia, no Brasil, a universidade; e só existe um 

modo de prática da filosofia, o texto escrito. A questão do lugar da filosofia não é explorada 

como deveria neste artigo, pois se entende que a universidade pública é a instituição com 

maior acesso a esta atividade. Assim sendo, verifica-se que a filosofia na universidade, 

somente, é criada, inventada ou construída pelo texto; ou seja, sem o texto, não há filosofia. 

Ratificando, na universidade, existem outras formas de se fazer filosofia. Quais são elas? 

3. Coisa do Texto em Gadamer

Aqui, a reflexão se inicia com a identificação do significado da palavra ‘coisa’, que, na grafia da língua 

alemã e, consequentemente, na obra Wahrheit und Methode (1960/1999), do filósofo alemão Hans-

Georg Gadamer (1900-2002), aparece descrita em duas formas ortográficas, a saber: Ding e Sache.

De acordo com o dicionário alemão DUDEN, a palavra ding, significa: “a) objeto não especificado, 

coisa não especificada; b) algo que alguém não chama pelo nome (de forma depreciativa ou porque 

não sabe o nome exato); c) algo que existe de uma certa forma, aparência, de uma certa maneira e 

como tal é objeto de percepção, conhecimento” (DUDEN). Pode-se observar que a proximidade e 

a identificação sinônima ocorrem entre a palavra “coisa” e os termos “algo” e “objeto”.

Segundo o dicionário DWDS, a palavra sache apresenta o seguinte significado: “1. itens não 

especificados, especialmente pertences pessoais, itens de uso diário; 2. assunto específico, muitas 

vezes não especificado, que geralmente é do conhecimento dos envolvidos” (DWDS). Agora, a 

palavra “’coisa” (Sache) tem sua proximidade sinonímica com os termos “item” e “assunto”.

Por conseguinte, a palavra “coisa” tem seu significado identificado por meio dos 

seguintes sinônimos: algo, objeto, item e assunto. Seguindo esse apontamento, vale destacar 

3 Com “outro modo”, refere-se à tradição oral, ao simbolismo e a toda cultura que não se sustenta 
no texto escrito. 



153 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.1Ϭ. ÖÖ. 14ϳͳ1ϲ1

duas observações: i) A coisa, quando entendida como algo, objeto, item ou assunto, exclui 

qualquer possibilidade de contato ou compreensão do Ser em um sentido ontológico. ii) 

Nesse mesmo sentido, não há conexão com a epistemologia, ou seja, a noção de coisa, 

neste ponto, não tem relação com o conhecimento humano. Assim, saindo do significado e 

indo em busca do sentido, questiona-se, então: qual é o sentido filosófico do termo “coisa”?

Em um sentido ontológico heideggeriano, a palavra “coisa” é descrita da seguinte 

maneira: “Ente do-interior-do-mundo são as coisas, as coisas naturais e as coisas ‘providas 

de valor’. Sua coisidade se torna problemática e, na medida em que a coisidade das últimas 

é construída sobre a coisidade das coisas naturais, o tema primário é o ser das coisas-da-

natureza, a natureza como tal” (Heidegger, 2012: 197). Já nos termos kantiano, a noção de 

coisa, é demonstrada do seguinte modo: “a intuição correspondente a esses conceitos; daí 

não podermos ter conhecimento de nenhum objeto, enquanto coisa em si, mas tão somente 

como objeto da intuição sensível, ou seja, como fenômeno” (Kant, 2001: B XXVI). Desse 

modo, percebe-se que, em Heidegger, o termo “coisa” possui um sentido voltado para a 

análise do Ser, ou seja, uma ontologia. Já em Kant, a descrição corresponde à ideia de coisa-

em-si, que se diferencia do fenômeno, caracterizando uma perspectiva epistemológica.

Saindo dos aspectos gerais e das características da história da filosofia em torno da 

noção de coisa e avançando para uma perspectiva mais específica, verifica-se agora a ideia 

de ‘coisa’ transfigurando-se em ‘coisa do texto’ na filosofia hermenêutica de Gadamer.

Para iniciar, parte-se da perspectiva gadameriana, segundo a qual ele afirma: “O sentido 

da investigação hermenêutica é revelar o milagre da compreensão, e não a misteriosa 

comunicação entre as almas. Compreender é o participar de uma perspectiva comum” 

(2003: 59). Corroborando essa passagem de Gadamer, é necessário situar que o objetivo, 

nessa circunstância, é mostrar como a hermenêutica tem seu compromisso voltado para a 

questão da compreensão, a maneira como se relaciona com a coisa do texto e como esse 

texto orienta e conduz o desenvolvimento das universidades brasileiras. 

A noção de coisa, nesse primeiro momento, é expressa como algo irreconhecível, de difícil 

cognoscibilidade, restrito a um sentido de incompreensão ou, pelo menos, à ideia de ausência 

de clareza. A esse respeito, Gadamer afirma: “A hermenêutica precisa partir do fato de que 

aquele que quer compreender deve estar vinculado com a coisa que se expressa na transmissão 

e ter ou alcançar uma determinada conexão com a tradição a partir da qual a transmissão fala” 

(2012: 390). Desse modo, identifica-se que a hermenêutica consiste na atitude daquele que 

busca compreender, sendo um exercício desandado para o alcance da compreensão da coisa.

Considera-se que a tradição é uma característica fundamental da hermenêutica 

no processo de compreensão. Explicitando esse aspecto, Gadamer afirma: “Pois é 



154 

ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSÉ VANDERLEI CARNEIRO
HERMENÊUTICA. POR UMA FILOSOFÍA SEM TEXTO

precisamente o que temos em comum com a tradição com a qual nos relacionamos 

que determina as nossas antecipações e orienta a nossa compreensão” (2003: 59). Isso 

significa que, no desenvolvimento e no processo do compreender, a tradição se configura 

como parte essencial daquilo que se busca dominar. Para Gadamer, a “‘coisa mesma’ 

transmitida pela tradição que é objeto da interrogação da hermenêutica” (2012: 67).

O filósofo alemão defende que a hermenêutica não estabelece um vínculo de 

passividade natural com a noção de ‘coisa’. Pelo contrário, essa proximidade é marcada 

pelo questionamento. No entanto, a posição muda completamente quando a relação se 

dá com a tradição, pois entre ambas há uma conexão de continuidade. A ‘coisa’ carrega 

consigo a tradição, que, há muito tempo, já está nela integrada. Gadamer ressalta: “Por 

outro lado, a consciência hermenêutica sabe que não pode estar vinculada à coisa em 

questão ao modo de uma unidade inquestionável e natural, como se dá na continuidade 

ininterrupta de uma tradição” (2012: 390-391). Aqui, destaca-se a ideia de que a ‘coisa’ é 

uma continuidade da tradição e, portanto, precisa ser interpretada.

Gadamer entende a ‘coisa’ como um elemento presente no campo de investigação da 

hermenêutica. O filósofo ressalta: “A tarefa hermenêutica se converte por si mesma num 

questionamento pautado na coisa em questão, e já se encontra sempre codeterminada por 

esta. Assim, o empreendimento hermenêutico ganha um solo firme sob seus pés” (2012: 358). 

Questionar, indagar ou escrutinar são verbos que expressam a atividade da hermenêutica 

diante da ‘coisa’. Ou seja, a hermenêutica é empregada metodologicamente como uma 

“ferramenta ou instrumento de trabalho”4, possibilitando, assim, a sua compreensão.

Nessa hermenêutica de Gadamer, a função é compreender a coisa, obter um entendimento 

dessa coisa ao ponto de poder comunicar sobre ela. Nesse sentido, o filósofo alemão diz que: 

“se confirma que compreender significa em primeiro lugar ser versado na coisa em questão [...]. 

Assim, a primeira de todas as condições hermenêutica é a pré-compreensão que surge do ter de 

se haver com essa mesma coisa” (2012: 390). Por conseguinte, ter compreensão de uma coisa é 

ter domínio e conhecimento sobre ela; a hermenêutica é o meio que possibilita essa condição.

A palavra “coisa”, aqui referida, está descrita no texto; é no texto o lugar onde se deve 

buscar a compreensão dessa coisa. Faz-se necessário, nesse momento, compreender: o que é 

o texto? Ou seja, a que texto se está referindo? Em resposta, utiliza-se um excerto de Gadamer, 

que diz: “Chegamos assim a um conceito sumário do que está à base de toda constituição de 

textos e permite sua inserção no contexto hermenêutico: toda volta ao texto – seja um texto 

4 Fer.ra.men.ta s.f. 1 utensílio que auxilia a execução de um trabalho artesanal ou mecânico 2 p.ext. 
qualquer instrumento necessário à prática profissional 3 fig. meio para alcançar um resultado [ETIM: 
lat. Ferramenta ‘conjunto de instrumentos ou utensílios de ferro’, pl. do neutro ferramentum,i 
‘instrumento ou utensílio de ferro] (Dicionário Houaiss, 2011: 434).



155 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.1Ϭ. ÖÖ. 14ϳͳ1ϲ1

real, fixado por escrito” (2011: 398). Dessa maneira, o texto, exclusivamente aqui, implica a 

fixação da escrita; o texto se configura enquanto tal quando está inscrito – registrado.

A questão que se coloca é: pretende-se que a universidade não fique presa ao texto. Dessa 

maneira, corrobora-se a ideia de que a universidade deve “fugir das amarras” dos textos e, 

para isso, segue-se Gadamer em sua proposta: “Vou distinguir três formas dessa linguagem 

para destacar, em seu pano de fundo, aquele que de modo eminente se torna acessível à 

textualização, ou melhor, o que realiza sua verdadeira vocação na figura textual. Essas três 

formas são os antitextos, os pseudotextos e os pré-textos” (2011: 401). Defende-se que a 

universidade precisa incorrer na multiplicidade e na polissemia de sentidos; não se trata de 

permanecer em uma homogeneidade. A universidade não pode se fixar na permanência 

encerrada do texto; por isso, é fundamental o desenvolvimento de outros pontos de vista.

As três formas de textos antitextuais, especificam-se do seguinte modo: a forma antitexto se 

realiza no diálogo e remete ao chiste5 e a ironia6; o pseudotexto indica, “componente de linguagem 

vazio de significado” (Gadamer, 2011: 402), implica passagens sem sentido, encontradas, por 

exemplo, na retórica do discurso; sobre a forma dos pré-textos, são “expressões comunicativas” 

(Gadamer, 2011: 402) que implicam interpretações completamente diversas da intenção do texto.

Assim sendo, Hans-Georg Gadamer oferece alguns elementos para o filosofar fora do texto 

fixado na escrita; são apontamentos para a prática da filosofia além do texto. Gadamer não diz 

que são modos do “fazer filosofia”, mas são questões que necessitam da filosofia hermenêutica: 

“Um outro exemplo dessa interpretação como descortinamento dos pré-textos é o papel que 

exercem os sonhos na psicologia profunda. As experiências da vida onírica são na realidade 

inconsistentes. A lógica da vida empírica fica abolida em boa parte” (Gadamer, 2011: 403).

Portanto, a filosofia que se defende é esta, anunciada por Gadamer: “A hermenêutica 

é, pois, algo mais que um método das ciências ou o distintivo de um determinado grupo 

de ciências. Designa sobretudo uma capacidade natural do ser humano” (2011: 350). É 

uma filosofia que, não pode se limitar e nem se reduzir ao texto. É uma filosofia que não 

pode se limitar nem se reduzir ao texto. A hermenêutica de Gadamer é uma hermenêutica 

filosófica e, sendo assim, oferece a possibilidade de filosofar para além do texto.

5 Gadamer, refere-se a chiste, que segundo ele, significa: “O fato de não levarmos algo a sério, 
esperando realmente que seja compreendido como brincadeira, é um fenômeno que tem seu lugar 
no processo da comunicação e é ali que encontra sua sinalização: pode ser no de voz, no gesto que 
o acompanha ou na situação social etc” (2011: 401).

6 Acerca da ironia, Gadamer diz que: “Quem diz o contrário do que pensa, mas está certo de que 
os outros sabem o que quer dizer, faz uso de uma situação de consenso funcional” (2011, p. 401).



156 

ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSÉ VANDERLEI CARNEIRO
HERMENÊUTICA. POR UMA FILOSOFÍA SEM TEXTO

4. Mundo do Texto em Ricoeur

“Monde du texte” (Ricoeur, 1985. 228): essa noção aparece em alguns textos do filósofo 

francês Paul Ricoeur (1913-2005). Aquilo que Gadamer chamou de ‘coisa’, Ricoeur nomeou 

como ‘mundo’, ou seja, para um, coisa do texto; para o outro, mundo do texto. “Nesta 

autonomia do texto está [...] já contida a possibilidade de que aquilo a que Gadamer 

chama a ‘coisa’ do texto seja subtraída ao horizonte intencional acabado do seu autor; por 

outras palavras, graças à escrita o ‘mundo’ do texto pode desagradar o mundo do autor” 

(Ricoeur: 1989: 118). O mundo do texto se constitui como uma reconfiguração elaborada 

por Ricoeur a partir da noção de coisa do texto, de Gadamer.

Observa-se que Ricoeur toma como referência a noção fundamental da hermenêutica 

filosófica de Gadamer e, a partir dela, elabora uma reconfiguração que, não por 

acaso, reformula a noção de ‘coisa do texto’ para ‘mundo do texto’, levando, assim, a 

um afastamento teórico-metodológico. Para Ricoeur, esse afastamento ocorre “tanto 

do estruturalismo como do romantismo; a tarefa principal da hermenêutica escapa 

à alternativa da genialidade ou da estrutura; eu ligo-a à noção de ‘mundo do texto’” 

(Ricoeur, 1989: 120). O filósofo francês entende que a hermenêutica do filósofo alemão 

se distancia das interpretações românticas e estruturalistas (explicação e compreensão).

Ricoeur introduz a noção de mundo do texto explicando e demonstrando que: “o 

funcionamento da referência é profundamente alterado quando já não é possível mostrar 

a coisa de que se fala como pertencendo a situação comum aos interlocutores do diálogo; 

mas reservamos uma análise distinta para este fenômeno, intitulada ‘mundo do texto’” 

(1989: 118). Sobre isso, é preciso salientar que Ricoeur, em sua hermenêutica, pondera 

acerca de duas características fundamentais, a saber: o “sentido” e a “referência” (1989: 

120). São elementos significativos para a noção hermenêutica de mundo do texto, os 

quais Ricoeur retira do trabalho lógico-filosófico de Gottlob Frege (2024).

Ricoeur explana que sua produção, em seus escritos e investigações filosóficas, é guiada 

pela hermenêutica e, junto a esta, pela noção de mundo do texto. Ele compreende que o 

mundo do texto é a categoria central da hermenêutica, seja ela bíblica ou filosófica. O destaque, 

aqui, consiste na compreensão de que o texto tem um objeto, tem uma coisa que necessita 

ser interpretada, compreendida e explicada7. Isso não significa dizer que o filósofo francês 

7“Tomando sempre por guia as categorias da hermenêutica geral, abordei, agora, a categoria a que 
chamei a ‘coisa do texto’ ou o ‘mundo do texto’. Posso dizer que é a categoria central, tanto para a 
hermenêutica filosófica como para a hermenêutica bíblica. Todas as outras categorias se articulam 
nela: a objetivação pela estrutura, a distanciação pela a escrita são apenas as condições prelimina-
res para que o texto diga alguma coisa que seja a ‘coisa’ do texto; a quarta categoria – a compreen-
são de si – dissemos como é que ela se apoia no mundo do texto para chegar à linguagem. A ‘coisa’ 



157 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.1Ϭ. ÖÖ. 14ϳͳ1ϲ1

não está interessado com a noção de “intenção do autor” (intentio auctoris), como propôs 

Schleiermacher (2010), nem com a “intenção do leitor” (intentio lectoris), como expresso 

por Umberto Eco (2018). Diferentemente também da “intenção da obra” (intentio operis), 

defendia pelo semiótico Umberto Eco, Ricoeur acentua que é com o mundo texto “que forma 

e transforma, segundo a sua intenção, o ser-si (l’être-soi) do leitor” (1989: 131-132).

Seguindo nessa discussão sobre a intenção, Ricoeur a relaciona com as noções hermenêuticas 

de explicar e interpretar, afirmando que: “Até aqui, trabalhamos com um conceito de 

interpretação que continua muito subjectivo. Interpretar, dissemos nós, é apropriamo-nos hic et 

nunc da intenção do texto. Ao dizer isso, permanecemos na esfera do compreender diltheyano” 

(1989: 158). Nesse sentido, ao abordar uma semântica profunda, faz-se necessário, segundo 

Ricoeur: “compreender que a intenção ou a mira do texto não é, a título primordial, a presumida 

intenção do autor, o vivido do escritor para o qual nos poderíamos transportar, mas aquilo que 

quer o texto, aquilo que ele quer dizer, para quem obedece à sua injunção” (1989: 158-159).

Para o filósofo francês, exclusivamente neste ponto, a questão que emerge é a seguinte: qual é 

a intenção do texto? “Como o discurso escrito, a intenção do autor e a intenção do texto deixam de 

coincidir. Esta dissociação da significação verbal do texto e da intenção mental constitui a verdadeira 

aposta da inscrição do discurso” (1989: 189). Ricoeur, como é próprio de sua hermenêutica, expõe 

algumas distinções e identificações. Aqui, tem-se, por um lado, a significação verbal do texto e, por 

outro, a intenção mental do autor. São características que influenciam diretamente a reflexão e os 

questionamentos necessários para se considerar uma interpretação viável. 

Após apresentar a dissociação entre a significação do texto e a intenção do autor, o 

filósofo francês destaca essa implicação, pontuando que: “A dissociação da significação e da 

intenção permanece uma aventura da devolução do discurso ao falante” (1989: 189). Ainda 

assim, a prudência ricoeuriana observa que: “Isto não quer dizer que possamos conceber 

um texto sem autor” (1989: 189). Verifica-se, então, que não há possibilidade de um texto 

sem autor; no entanto, é preciso considerar que, em algum momento, o texto escapará 

das “correntes” do escritor, ganhando outras interpretações. Para Ricoeur, é importante a 

afirmativa que destaca: “Mas a carreira do texto escapa ao horizonte finito vivido pelo seu 

autor. O que diz o texto importa mais do que aquilo que o autor quis dizer” (1989: 189).

Ricoeur diz se afastar do vocabulário de referência e da noção de descrição e, consequentemente, 

aproximar-se do “legado pela tradição hermenêutica e revalorizado por H. G. Gadamer em 

Warheit und Methode [...]. Deste último, aprendemos que a aplicação não é um apêndice 

do texto, eis o objecto da hermenêutica. Ora, a coisa do texto é o mundo que ele explana diante 
de si. E este mundo, acrescentaríamos nós, ao pensar sobretudo na ‘literatura’ poética e de ficção, 
distancia-se da realidade quotidiana para a qual aponta o discurso vulgar” (Ricoeur, 1989, p. 131).



158 

ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSÉ VANDERLEI CARNEIRO
HERMENÊUTICA. POR UMA FILOSOFÍA SEM TEXTO

contingente agregado à compreensão e à explicação, mas uma parte orgânica de qualquer projeto 

hermenêutico” (2010: 268-269). Trata-se de uma hermenêutica para além da tradicional, pois não 

se limita apenas a compreender ou explicar, mas volta sua atenção para a aplicação. 

Sobre a hermenêutica de Gadamer, Ricoeur explica: “H. G. Gadamer costuma se referir à 

distinção, herdada da hermenêutica bíblica na época do pietismo, entre ‘subtilidades’: subtilitas 

compreendi, subtilitas explicandi, subtilitas applicandi. Juntas, essas três subtilidades constituem 

a interpretação” (2010: 269, n.1). Ricoeur evidencia a referência da qual Gadamer é herdeiro 

em sua hermenêutica e mostra, também, o distanciamento do filósofo alemão em relação às 

hermenêuticas anteriores. O filósofo francês segue mostrando: “É num sentido parecido que 

falo em outra parte do arco hermenêutico que se eleva da vida, atravessa a obra literária e 

retorna à vida. A aplicação constitui o último segmento desse arco integral” (2010: 269, n.1). 

Nessa discussão sobre o ‘mundo do texto’, é preciso considerar a imersão do leitor em determinada 

leitura ou, como diz o filósofo: “Monde du texte et monde du lecteur” (1985: 267) – mundo do texto e 

mundo do leitor. Ricoeur afirma, em outra oportunidade, que: “o mundo do texto marcava a abertura 

do texto para seu ‘fora’, para seu ‘outro’, na medida em que o mundo do texto constitui com relação 

à estrutura ‘interna’ do texto uma intenção absolutamente original” (2010: 269).

É justamente nessa posição, entre o ‘mundo do texto’ e o ‘mundo do leitor’, que se 

verifica uma hermenêutica capaz de possibilitar outras perspectivas para além do texto. No 

conflito entre o ‘mundo do texto’ e o ‘mundo do leitor’, que a hermenêutica de Ricoeur pode 

contribuir no sentido de: “Uma reflexão mais precisa sobre a noção de mundo do texto e uma 

caracterização mais exata de seu estatuto de transcendência na imanência convenceram-me [...] 

a confrontação entre dois mundos, o mundo fictício do texto e o mundo real do leitor” (2010: 

270-271). Por meio desse confronto, podem-se vislumbrar novas perspectivas que contribuam 

para a compreensão de que a filosofia não se reduz ao texto. A filosofia não é somente texto.

Seguindo essa discussão, Ricoeur afirma: “Com efeito, é do autor que parte a estratégia de 

persuasão que tem o leitor como alvo. É a essa estratégia de persuasão que o leitor responde 

acompanhado a configuração e se apropriando da proposição de mundo do texto” (2010: 

271). Corroborando com as noções de ‘mundo do autor’ e ‘mundo do leitor’, percebe-se que 

essas são duas posições que não abandonam o sentido do ‘mundo do texto’. Assim sendo, 

vale destacar que, para o filósofo francês, há três perspectivas que não podem ser organizadas 

em hierarquias linguísticas ou padronizações exegéticas. Diferentemente disso, Ricoeur as 

compreende não como excludentes, mas como fundamentais para o arco hermenêutico.

Portanto, salienta-se que a noção de ‘mundo do texto’, reconfigurada por Ricoeur, constitui 

a condição inicial para a fuga ou saída do texto. A apresentação dessa noção (mundo do texto) 

não implica uma confirmação de permanência; ao contrário, mostrar o que é o ‘mundo do texto’ 



159 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.1Ϭ. ÖÖ. 14ϳͳ1ϲ1

significa abrir caminho para outros sentidos. Assim, a hermenêutica de Ricoeur oferece condições 

para novas maneiras de filosofar (novas expectativas que estão fora da rigidez, do rigorismo 

e da homogeneidade do texto escrito) ao expressar a discussão sobre uma hermenêutica 

do si (Soi-même comme un autre, 1990), uma hermenêutica do símbolo (Philosophie de la 

volonté II: Finitude et culpabilité, 1960), uma hermenêutica da ação (Du texte à l’action. Essais 

d’herméneutique II, 1986), uma hermenêutica da consciência (De l’interprétation. Essai sur 

Sigmund Freud, 1965.) – além de considerar que essas interpretações podem se expressar de 

maneira conflitiva (Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique I, 1969).

5. Conclusão

A universidade pública brasileira é motivo de orgulho e respeito; seu trabalho e sua 

contribuição para a sociedade são incomensuráveis. Este texto não foi escrito para censurar 

nem para desprezar o uso do texto na universidade – isso seria, no mínimo, incoerente. 

Tampouco é objetivo deste artigo afirmar que a universidade (especialmente na área das 

ciências humanas, como a filosofia) deve excluir a pesquisa e a investigação com e sobre 

os textos – isso seria um completo absurdo. Além disso, não se pretende, com este artigo, 

excluir a leitura, a compreensão, a interpretação e o debate acerca dos textos clássicos e/ou 

contemporâneos – pois isso significaria negar inteiramente o conhecimento já estabelecido. 

O questionamento deste artigo volta-se apenas para um ponto específico: por que não 

se discutem, nas universidades públicas, outros meios para o início e o término de um curso 

(graduação e pós-graduação em ciências humanas)? As instituições competentes poderiam 

pensar e debater outras possibilidades para o ingresso e a conclusão de cursos de graduação e 

pós-graduação em filosofia. Quando se usa a expressão “outros meios”, refere-se a alternativas 

que não se restrinjam apenas à elaboração de textos funcionais, herméticos e padronizados. 

Sobre esse ponto, defende-se as hermenêuticas de Gadamer e de Ricoeur, como tendo elas, 

responsabilidade e competências de oferecer alternativas, perspectivas e potencialidades 

para o desenvolvimento de novas atitudes filosóficas, de um novo fazer filosofia.

Como já mencionado, a atividade filosófica – ou a identificação da prática filosófica – nas 

universidades públicas brasileiras está diretamente conectada à produção de textos escritos. 

Expressando essa questão de outro modo, verifica-se que a filosofia produzida nos cursos 

de graduação (licenciatura ou bacharelado) e nos cursos de pós-graduação (mestrado e 

doutorado) está estritamente dependente dos textos fixados pela escrita. Se nas instituições 

públicas brasileiras a filosofia é produzida exclusivamente a partir do texto escrito, cabe o 

seguinte questionamento: quais outras possibilidades, além do texto, podem ser exploradas no 

âmbito das universidades públicas para a produção e o desenvolvimento da prática filosófica?



160 

ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSÉ VANDERLEI CARNEIRO
HERMENÊUTICA. POR UMA FILOSOFÍA SEM TEXTO

Defende-se, de maneira enfática, que a universidade não deve abolir a importância do texto 

escrito nos processos avaliativos dos cursos de ciências humanas, especialmente no curso de 

filosofia. Este não é o ponto central da discussão. Diferentemente, o que se propõe, por meio 

das hermenêuticas de Gadamer e Ricoeur, são outras possibilidades que proporcionem maior 

fluidez para a interpretação do pensamento filosófico na universidade pública. Se propõe a 

criação/invenção de outros meios filosóficos para além dos textos escritos.

A hermenêutica filosófica de Gadamer configura-se como uma filosofia prática que escapa do 

texto. Isso significa afirmar e defender, segundo Gadamer, que: “A filosofia prática já pressupõe 

educação, isto é, exercício e formação madura dos modos de comportamento, junto àquele 

que aprende (exatamente como junto àquele que ensina) e, tal como veremos em seguida, não 

há nenhum ethos sem logos” (2007: 29). Dessa forma, a educação e a formação mediadas pela 

hermenêutica filosófica gadameriana reverberam na contextualização da própria vida.

Já a hermenêutica do texto, em Ricoeur, conduz à hermenêutica da ação. Para o filósofo 

francês, a questão se coloca da seguinte forma: “Trata-se, por isso, aqui, de um caso de 

intersecção extremamente interessante, que precisa de uma intersecção semelhante ao nível 

dos métodos, entre o que se chama a teoria dos sistemas e a teoria da acção” (1989: 175). Trata-

se de uma hermenêutica que propõe cruzamentos entre teorias e métodos, correspondendo 

a exemplos intersectivos como fenomenologia, estruturalismo, existencialismo e ontologia

Portanto, a partir das hermenêuticas de “coisa do texto” e de “mundo do texto”, tornam-

se possíveis outras interpretações, invenções de novos métodos e inéditas possibilidades 

para a prática filosófica. O trabalho hermenêutico pode contribuir para a interpretação 

de outras formas do fazer filosofia, abrindo espaço para uma hermenêutica dos símbolos, 

uma hermenêutica do si e uma hermenêutica filosófica que relê a tradição e a história. 

Consequentemente, é válida a afirmação de que não se é filósofo apenas pelo que se diz, 

mas pelo que se escreve. Assim, em sentido direto, as contribuições de Gadamer e Ricoeur 

para repensar a prática da filosofia nas universidades públicas podem ser compreendidas 

por meio de noções como “fusão de horizontes”8 e “enxertia”9. Por fim, o hermeneuta 

alemão indica que não é possível pensar as questões históricas com horizontes fechados – 

daí a necessidade da “fusão de horizontes”. Enquanto isso, o hermeneuta francês explicita 

a necessidade do enxertamento entre perspectivas filosóficas, em um percurso que parte 

do texto e se dirige à ação.

8“Não existe um horizonte do presente por si mesmo, assim como não existem horizontes históricos 
a serem conquistados. Antes, compreender é sempre o processo de fusão desses horizontes 
presumivelmente dados por si mesmos” (Gadamer, 2012: 404).

9 “O meu propósito é explorar aqui as vias abertas à filosofia contemporânea por aquilo a que se 
poderá chamar o enxerto do problema hermenêutico no método fenomenológico” (Ricoeur, 1988: 5).



161 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.1Ϭ. ÖÖ. 14ϳͳ1ϲ1

Referências bibliográficas

DWDS (s/f). Digitales Wörterbuch der Deutschen Sprache [https://www.dwds.de]

DUDEN (s/f). Duden online: das Wörterbuch der deutschen Sprache [https://www.duden.de/
rechtschreibung].

Eco, U. (2018). Interpretação e superinterpretação. Tr. M. Stahel. São Paulo: Martins Fontes.

Frege, G. (2024). Lógica e filosofia da linguagem. Tr. P. Alcoforado. São Paulo: Edusp.

GaDamer, H.-G. (1999). Hermeneutik I: Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophischen 
Hermeneutik. Tübingen: Mohr.

GaDamer, H.-G. (2003). O problema da consciência histórica. Tr. P.C. Duque Estrada. Rio de Janeiro: FGV.

GaDamer, H.-G. (2007). “A ideia da filosofia prática” (1983). Hermenêutica em retrospectiva. Tr. M.A. 
Casanova. Petrópolis: Vozes.

GaDamer, H.-G. (2011). Verdade e método II: complementos e índice. Tr. E.P. Giachini. Petrópolis: Vozes.

GaDamer, H.-G. (2012). Verdade e método I: Traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 
Tr. F.P. Meurer. Petrópolis: Vozes.

HeiDegger, M. (2012). Ser e Tempo. Tr. F. Castilho. Campinas: Unicamp.

Instituto Antonio Houaiss (2011). Dicionário Houaiss conciso. São Paulo: Moderna.

Instituto Nacional De EstuDios e Pesquisas EDucacionais Anísio Teixeira (s/f). Áreas de atuação: 
avaliação e exames educacionais - Enem. [https://www.gov.br/inep/pt-br/areas-de-atuacao/
avaliacao-e-exames-educacionais/enem]..

Kant, I. (2001). Crítica da razão pura. Tr. M. Pinto dos Santos. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian.

Ortega y Gasset, J. (1966). “Misión de la universidad” (1930). Obras completas IV (1929-1933). 
Madrid: Revista de Occidente.

Real AcaDemia Española (2014). Diccionario de Lengua Española [https://dle.rae.es]

Ricoeur, P. (1985). Temps et récit III: le temps raconté. Paris: Seuil.

Ricoeur, P. (1986). Du texte à l’action: ensaios de herméneutique II. Paris: Seuil.

Ricoeur, P. (1988). O conflito das interpretações: ensaios de hermenêutica. Tr. M.F. Sá Correia. Porto: 
RÉS-Editora.

Ricoeur, P. (1989). Do texto à acção: Ensaios de Hermenêutica II. Tr. A. Cartaxo & M.J. Sarabando. 
Porto: RÉS-Editora.

Ricoeur, P. (2010). Tempo e narrativa III: o tempo narrado. Tr. C. Berliner. São Paulo: Martins Fontes.

Schleiermacher, F.D.E. (2010). Hermenêutica: Arte e técnica da interpretação. Tr. C.R. Braida. 
Petrópolis: Vozes.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

163 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.04 [pp. 163-176]

Recibido: 1/10/2025 – Aceptado: 10/12/2025

Facticidad hermenéutica y excentricidad: Ortega con y contra 
Heidegger

Hermeneutic Facticity and Ex-centricity: Ortega with and 
against Heidegger

Guillermo Sáez Jiménez-Casquet 

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: La idea de que el hombre está inmerso en un mundo que comprende e interpreta se 
expresa de forma análoga en la filosofía de Martin Heidegger y en la de Ortega y Gasset. Ahora 
bien, la vida humana se presenta en la filosofía orteguiana como “acontecer” y como “drama” que 
concierne al ser humano, lo asiste y lo empuja a actuar. Actuar implica una excentricidad respecto 
al mundo en la que el “yo”, náufrago, se ve en la necesidad de trabajar en su propio “proyecto 
extranatural”. Este escrito, sin pasar por alto los paralelismos que comparten ambos pensadores 
al enfrentarse a una misma problemática histórica, se centra en arrojar luz sobre esta dimensión 
excéntrica del yo respecto al mundo que presenta el raciovitalismo orteguiano. Esta se entiende 
como un contrapunto y a la vez complemento de la inmersión originaria en un mundo siempre 
interpretable y comprensible.

Abstract: The notion that human existence is always immersed in a world that it understands and 
interprets finds parallel expression in the philosophies of Martin Heidegger and José Ortega y 
Gasset. Now then, in Ortega conception of human life, “event” (acontecer) and drama that concerns 
the human being, assists him and compels him to act. Action implies an ex-centric relation to the 
world, in which the “I,” like a castaway, must work out its own “extra-natural project.” This paper, 
while acknowledging the profound parallels that both thinkers share in addressing a common 
historical problematic, seeks to illuminate Ortega’s distinctive account of the ex-centric dimension 
of the self with respect to the world. Such a perspective is conceived as both counterpoint and 
complement to Heidegger’s emphasis on the primordial immersion of existence in a world that is 
always interpretable and intelligible.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Ortega; Estar-en-el-mundo (Being-in-the-World); 
Excentricidad (Eccentricity Model); Vida (Life).



164 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

1. Introducción

En la filosofía de comienzos del siglo XX tanto José Ortega y Gasset como Martin Heidegger 

abordan una problemática común: la necesidad de replantear la cuestión del ser en el marco 

de la crisis de la metafísica moderna. Ambos diagnostican en la tradición un sustancialismo 

derivado de la confianza ciega en la razón, y coinciden en la urgencia de superar este 

paradigma. Esto los lleva a ahondar hacia un replanteamiento radical de la estructura 

constitutiva de la realidad. En un intento por superar el idealismo, recurren los dos a plantear 

una génesis pasiva del sentido, lo que coloca tanto al Dasein como al yo, en cada caso, en una 

apertura existencial hacia la trascendencia, apertura que implica su pertenencia originaria 

al mundo. Pero sus propuestas superan igualmente el realismo ingenuo: ni conciben al 

ser humano como subjetividad aislada pero tampoco al mundo como conjunto de objetos 

subsistentes e independientes. De ahí que Heidegger, por un lado, sitúe su analítica en la 

existencia concreta como “estar-en-el-mundo” y Ortega, por su parte, realce la co-implicación 

dinámica entre el yo y su circunstancia en su raciovitalismo. En ambos casos, la facticidad y la 

historicidad aparecen como rasgos constitutivos de lo humano. 

Por otro lado, ambos parten de la influencia de Immanuel Kant, quien supuso un 

giro radical en el planteamiento de la pregunta por el ser. La huella kantiana se refleja 

manifiestamente en el Anexo a Kant de Ortega y en Kant y el problema de la metafísica 

de Heidegger, textos publicados en el mismo año, 1929. Como bien se sabe, Heidegger, en 

Kant y el problema de la metafísica (1929), reinterpreta la Crítica de la Razón Pura como 

una fundamentación de la metafísica: para Heidegger, Kant planteó en último término el 

problema de una ontología fundamental sustentada en la finitud humana (Heidegger, 1996). 

Ortega, por su parte, lee a Kant en clave anti-idealista. Hasta Kant, la pregunta por el ser 

remitía a “lo propio del ente”, es decir, a aquello que funda su realitas, su en-sí.  Pero Kant 

intuyó que el ser solo tiene sentido en relación con un “para-otro”, es decir, para un sujeto. 

En este sentido, ve en Kant un antecedente de su razón vital. No obstante, en su propia 

teoría, el sujeto deja de ser una instancia trascendental abstracta para resignificarse como 

“la vida humana”: un modo de ser caracterizado por “estar abierto a lo objetivo” (Ortega, 

1983b: 56). En este sentido, ve en Kant un antecedente de su razón vital. No obstante, en su 

propia teoría, el sujeto deja de ser una instancia trascendental abstracta para resignificarse 

como “la vida humana”: un modo de ser caracterizado por “estar abierto a lo objetivo” 

(ÍOrtega, 1983b: 56). Por tanto, la existencia se da en una co-implicación originaria: existe 

un Yo en la medida en que hay cosas, pero, de igual modo, hay cosas en cuanto son para mí.

Tanto en Heidegger como en Ortega, se formula una crítica frontal a la metafísica 

moderna. La existencia se define para ambos por su relación dinámica. Si el Dasein siempre se 



165 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

comprende a sí mismo desde una facticidad dada, en el raciovitalismo de Ortega la razón está 

anclada en la vida. Ortega creyó encontrar como realidad indubitable “nuestra vida”, la vida 

concreta de cada uno (Ortega, 1980: 196). La pregunta por el ser heideggeriana la sostiene 

entonces Ortega bajo la idea de “vida humana” como “realidad radical” (1980; 1983g).

Sin embargo, a pesar de compartir ese impulso renovador, Ortega va más allá en 

un sentido específico: defiende la “excentricidad” del ser humano respecto al mundo. 

Esto significa que, si bien el hombre está arrojado y pertenece a su circunstancia (como 

también diría Heidegger), Ortega subraya que no está completamente fundido en ella, 

sino que se mantiene en un margen de libertad y creatividad. El ser humano es un ser 

“excéntrico” en cuanto no coincide plenamente con el orden natural dado, sino que 

siempre está proyectándose y haciéndose a sí mismo.

En lo que sigue, nos detendremos en tres ejes que permiten confrontar las filosofías 

de Heidegger y Ortega: primero, la relación originaria entre el yo y el mundo, donde se 

entrecruzan la facticidad del “estar-en-el-mundo” con la célebre fórmula orteguiana “yo 

soy yo y mi circunstancia”; en segundo lugar, la temporalidad y la historicidad, a través 

de las cuales ambos rompen con la noción de una naturaleza fija y subrayan el carácter 

histórico de lo humano; y, por último, la excentricidad, el drama y la acción, donde emerge 

propuesta complementaria de Ortega, en contraste con la pasividad que él atribuye al 

Dasein heideggeriano. Este recorrido permitirá discernir en qué sentido Ortega puede 

pensarse “con” Heidegger y en qué sentido, a la vez, “contra” él.

2. Yo y mundo

Recordemos que, en Ser y Tiempo, la determinación de la estructura del “estar-en-el-mundo” 

(In-der-Welt-sein) es el a priori necesario para un desarrollo adecuado de toda la analítica 

existencial del Dasein. Su determinación como “existencial” del Dasein ilumina la peculiar co-

pertenencia (Zugerhörigkeit) entre éste y lo ente. Con ello, Heidegger quiere evitar cualquier 

interpretación del ser-en en clave meramente espacial: no se trata de la relación de una cosa 

contenida en otra, ni simplemente el hecho de estar una cosa junto a la otra. 

Heidegger no quiere referirse a otra cosa, con esta expresión compuesta, que a un 

fenómeno “unitario”. Esto quiere decir que el Dasein no existe primero como un “sujeto” 

aislado que después “entra” en relación con un mundo. Ni el mundo es un conjunto de objetos 

exteriores que en un segundo momento el sujeto percibe. Estar-en-el-mundo significa que el 

Dasein se encuentra siempre ya “arrojado” (Geworfen) en la facticidad de un ahí concreto. En 

cuanto “ex-sistente” está en todo momento abierto a un mundo que habita, que le es familiar 



166 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

y que, al mismo tiempo, comprende y despliega en sus posibilidades. Ser-en-el-mundo, en 

este sentido, conlleva estar situado en una concreta posibilidad del ser y no en otra.

Dicho de otro modo, el Dasein se encuentra siempre “yecto” en una apertura de sentido 

previa al mismo. Esto es así porque es, radicalmente, pregunta por el sentido del ser, una 

pregunta que no es un mero cuestionamiento teorético, sino una posición interrogante de 

carácter existencial. A este interrogar que constituye su ser el Dasein ha contestado “ya siempre” 

(inmer schon, es decir, pre-reflexivamente y de modo práctico) a través de una autocomprensión 

concreta y de una paralela comprensión de lo que lo rodea (una comprensión del sentido del 

ser). De ahí que Heidegger venga insistiendo, desde Ser y Tiempo, en que el hombre alcanza una 

relación consigo mismo, es decir, queda “abierto” a él mismo, así como al mundo que habita, 

solo en la medida en que deja ser en sí libremente este preguntar por el ser que él es.

Como ya se ha señalado, la filosofía de Ortega también ronda el problema sobre el ser 

del mundo y del yo. La radicalidad que persigue en sus planteamientos le obliga a reflexionar 

críticamente sobre la metafísica de la modernidad. A este respecto, considera erróneo el punto 

de partida del idealismo es reconocer la existencia del pensamiento o del yo pensante de 

forma aislada. Mi acto de pensamiento no se puede imaginar sin aquello en lo cual se piensa. 

Ese algo, que es parte del mundo exterior, necesita un yo para ser pensado. Pero, al mismo 

tiempo, no puede afirmarse que sea un estado mío: “ni yo soy un ser substancial ni el mundo 

tampoco – sino que ambos somos en me correlación. (…) Yo soy para el mundo y el mundo es 

para mí” (Ortega, 1980: 169).  Ninguno de ellos es un ser sub-sistente, sino que, más bien, uno 

es el reverso del otro, pues si no hubiese cosas que ver, pensar e imaginar, yo no sería.

Por tanto, la vida, aunque toma el nombre de “vida humana” porque es experimentada 

por él, no es algo que el hombre posea. El yo es más bien una dimensión de una 

instancia más originaria, un hecho radical como es la vida. Junto al yo, encontramos la 

circunstancia, que es todo lo que le rodea de forma inmediata. Pero recordemos que no 

se puede identificar la circunstancia con una concepción de “mundo” en sentido amplio. 

Se trata, más bien, del cerco que delimita la zona de acción del sujeto, pero que a la vez 

lo “a-siste” en cuanto realidad problemática, a partir de la cual hace mundo, dándole una 

forma lógica y haciéndola habitable. Pedro Cerezo recoge magistralmente esta situación 

al afirmar que “la vida es relación, correlación implicativa y realizativa”, dando cuenta de 

la interpendendencia funcional entre el yo y la circunstancial (Cerezo, 2011a: 109).

Resulta especialmente significativo, en el planteamiento de Ortega, el modo en que se 

concibe la apertura hacia la trascendencia. Con ello se logra sustraer al yo del idealismo 

subjetivista de su clausura intimista, sin por ello desplazar la problemática hacia el polo 

opuesto, cediendo el trono a una totalidad impersonal y descarnada. La afirmación de la 



167 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

“vida” como realidad radical le confiere a su teoría un suelo ontológico que no funciona 

como un principio trascendental desde el que el ser se impone desde fuera. Antes bien, 

no se puede hablar de la vida de forma objetiva, dispuesta frente al sujeto, sino en cuanto 

estamos inmersos en ella. La vida nos afecta, en el sentido más originario del término, pues 

es algo que irrumpe como aquello que nos acontece y, al mismo tiempo, nos desestabiliza, 

abriéndose siempre como problematicidad. Esto implica, que la interpretamos según 

acontece: “Todo vivir es vivirse, sentirse vivir, saberse existiendo” (Ortega, 1980: 184). 

Pero no en un sentido intelectualista, sino como un modo originario de autoafección, en 

el que la vida se nos da antes que cualquier reflexión.

En este sentido, se podría decir que el hombre se encuentra “arrojado” a la vida: 

somos empujados a existir en una circunstancia que nos precede, donde la vida nos 

irrumpe, conduciéndonos a autoafectarnos en su inmediatez.  En otras palabras, está 

inserto en una circunstancia concreta que no puede elegir y que, además, se le presenta 

extraña y llena de incertidumbre. Ortega interpreta esta situación como un estado de 

“naufragio” existencial (Ortega, 1983g: 47). El ser humano viene desnudo a un mundo 

inseguro en el que se siente solo y donde tiene que chapotear constantemente para 

mantenerse a flote, pues “vivir es lo que nadie puede hacer por mí” (Ortega, 1980: 173). 

Detrás de esta última frase, subyace en Ortega una tesis que distingue su pensamiento 

del heideggeriano, al subrayar la capacidad del ser humano trascender su pertenencia 

al mundo y abrir activamente su propia posibilidad de ser. Pero antes de desarrollar los 

matices e implicaciones de esta tesis, sería oportuno detenerse a señalar el papel de la 

temporalidad, la historicidad y del devenir histórico, entendido como horizonte de la 

existencia, tanto en la teoría de Heidegger como en la de Ortega.

3. Temporalidad, historicidad y devenir histórico de la existencia

En ambas filosofías se puede encontrar un esfuerzo por tratar la historia más allá de la 

materia que estudian los historiadores, en su sentido de “saber histórico”. Ortega no se refiere 

exactamente a la “historicidad” de la que habla Heidegger. Pero sí trata en su obra la historia 

como condición constitutiva de la vida humana. Buen ejemplo se encuentra en su famosa 

frase de Historia como sistema (1941): “El hombre no tiene naturaleza, sino que tiene… 

historia” (Ortega, 1983c: 41). La razón vital se radicaliza como razón histórica en la medida 

en que solo se puede comprender al hombre dando cuenta de su dimensión temporal. Y es 

que, al igual que ocurre con la ontología de Heidegger, la razón histórica se configura como un 

intento de respuesta a la crisis de la metafísica moderna. El rechazo del naturalismo significa 

negarse a pensar el hombre “en un sentido tradicional, como ser ya lo que se es, como ser fijo, 



168 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

estático, invariable y dado” (Ortega, 1983c: 44). Para recuperar la dinamicidad del ser, habría 

que aludir, más bien, a la vida como realidad de lo que va aconteciendo, existencia abierta 

en permanente devenir histórico. Digamos entonces que la metafísica de la vida de Ortega 

alcanza un nivel de radicalidad similar al de Heidegger. La sospecha de naturalismo que el 

filósofo español sostiene incluso frente a Dilthey testimonia esa exigencia de ir más allá, que 

Pedro Cerezo condensa así: “La destrucción de la metafísica sustancialista de Occidente ha de 

ser para él, como para Heidegger, total” (Cerezo, 2011b: 190).

Tal como es sabido, conocer adecuadamente el estado de arrojamiento del Dasein en 

la facticidad pasa, para Heidegger, por tomar consciencia de su historia, es decir, de las 

diferentes figuras o modos en que se ha manifestado su sentido, como horizonte inevitable 

(Verhängnis) (1988: 98-159; 1994). Solo así es posible conocer cómo el Dasein se relaciona 

con el ser actualmente. El “estar vuelto hacia la muerte” (Sein zum Tode), como condición 

de finitud, es indudablemente un término fundamental en esta clarificación ontológica 

de la integridad del Dasein. Pero el “nacimiento” no debe olvidarse, en cuanto que el 

análisis existencial se dedica a ese ente intramundano, el Dasein, cuya “trama de la vida” 

se extiende (erstecken) desde el nacimiento hasta la muerte. Aunque Heidegger no lo 

analiza con la misma profundidad, no ignora este comienzo, para recordar que el Dasein 

siempre está ya nacido, es decir, siempre ya en medio de un mundo, arrojado en una 

facticidad heredada. Pero de ningún modo pueden pensarse ni el nacimiento y la muerte, 

ni su “entre”, como acontecimientos ónticos, sino solo en relación con la estructura del 

cuidado. Y dado que el cuidado mismo se funda en la temporalidad originaria, la extensión 

de la vida del Dasein —desde el nacimiento hasta la muerte— debe pensarse en términos 

existenciales, como una unidad temporal. En este sentido, es precisamente la constitución 

temporal del Dasein la que permite a Heidegger articular la historicidad (Geschichtlichkeit). 

Es el poder-ser del Dasein proyectado en su finitud lo que abre la historicidad.

En Ortega, en cambio, la historicidad no se sustenta en un análisis formal de la temporalidad 

originaria, sino en la constatación de que la vida humana es radicalmente narrativa e histórica, 

porque consiste en ir tejiendo una biografía con lo que nos toca vivir. Ortega coincide en ver al 

hombre ya siempre arrojado en una circunstancia y proyectado en ella, pero pone el acento 

en la narratividad vital de la historicidad y lo expresa apuntando a la vida humana atravesada 

constitutivamente por la historia, mientras que Heidegger ofrece la analítica ontológica que la 

hace posible. La noción orteguiana de “razón histórica” surge así como una respuesta paralela 

y, en cierto modo, complementaria a la analítica heideggeriana de la “historicidad”.

En clave manifiestamente hermenéutica, Ortega subraya la necesidad de hacer una 

reconstrucción de las experiencias vitales ajenas y los mundos históricos con el fin de 

comprender mi propia circunstancia y abrirla a nuevas perspectivas. Ahora bien, la tarea 



169 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

de la razón histórica no consiste únicamente en remitirnos al legado del pasado, sino 

que se configura también como razón práctica, en el sentido de que está dirigida hacia 

el futuro. En efecto, solo la historia puede proporcionar al hombre “la aclaración de la 

realidad humana, y con ello, de qué es bueno, qué es malo, qué es lo mejor y qué es lo 

peor” (Ortega, 1983c: 42). El horizonte de posibilidades que así se abre funciona como 

guía de la existencia, pues estamos abiertos a la vida de forma que no solo queremos vivir, 

sino “vivir bien”, o, dicho de otro modo, orientándola hacia un ideal de “bienestar”. Eso 

sí, como veremos más tarde, la idea de “bienestar” es variable y siempre dependerá de 

cómo esté configurado el proyecto vital en el que se inscriba. 

Lo que aquí se desvela es la manera en que la propuesta ontológica del raciovitalismo 

intenta ir más allá de la afirmación de la pertenencia del ser humano al mundo. En el choque 

del yo con su circunstancia, encuentra resistencias que se le oponen y limitan su acción. Pero, 

como se señaló más arriba, el cerco de su circunstancia también lo “a-siste”.  La vida se le abre 

en la forma de un problema al que debe responder, pues su realidad no es cerrada como le viene 

dada a la piedra: “al encontrarse con que existe, al acontecerle existir, lo único que encuentra o 

le acontece es no tener más remedio que hacer algo para no dejar de existir” (Ortega, 1983c: 

44). Pero existir no significa simplemente sobrevivir. Al no ser un ser “suficiente” como una 

sustancia o cosa, su ser es una constante tarea, un permanente “quehacer”. Y no solo tiene 

que elegir entre posibilidades de ser, sino “esforzarse” por determinar qué “sí mismo” va a ser.

El proyectarse del ser humano en la filosofía de Ortega, en este sentido, difiere del Entwurf 

heideggeriano. En Heidegger, el proyecto es la estructura ontológica por la cual el Dasein 

se comprende siempre desde posibilidades abiertas en el horizonte del ser, en un gesto 

fundamentalmente receptivo de apertura. En Ortega, en cambio, el proyecto es narrativo 

y vocacional. El hombre debe afrontar el problema que supone la vida y, adaptando la 

circunstancia para hacerla habitable, construir un mundo que le permita sobrevivir. Pero, por 

otro lado, en este proceso, “estar-en” la circunstancia, supone un “habérselas con” cosas. Esto 

hace necesario que intervengan y se influyan mutuamente dos factores: “ideología y técnica”.

Ortega desarrolla principalmente en Ensimismamiento y alteración y Meditación sobre 

la técnica, la idea sobre la capacidad humana de generar, gracias a la ideología y la técnica, 

un “proyecto extranatural” en el que realizarse en busca del bienestar. Ensimismamiento y 

alteración recoge la primera intervención en el curso El hombre y la gente que Ortega dio 

en Buenos Aires, escrito y publicado en 1939. Meditación de la técnica, por su lado, tiene 

origen en un curso de seis lecciones llamado ¿Qué es la técnica?, que Ortega impartió en 1933 

en la Universidad Internacional de Verano en Santander. La siguiente sección está dedicada, 

precisamente, a examinar este polo del ser humano ligado a la acción y la creación, que lo hace 

excéntrico respecto a su circunstancia. Como veremos, esto abre un horizonte de diferencias 



170 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

decisivas con la analítica existencial heideggeriana, tanto en lo respectivo a la posibilidad de 

acción del yo respecto al destino que le es dado, como a lo que entienden ambos por técnica.

4. Excentricidad, drama y acción humana

En Ensimismamiento y alteración, Ortega describe la vida animal, en cuanto se trata de pura 

atención a lo que le puede venir de “lo otro” (alter) como “alteración”. En cambio, el ser humano 

tiene la capacidad de “ensimismarse”, es decir, de abstenerse del mundo que lo rodea, de su 

circunstancia, para volverse sobre sí mismo y atender a su interioridad (Ortega, 2014a: 28-29). 

Este movimiento es un salirse hacia dentro que permite reposar y librarse del peligro exterior: 

“Es, en efecto, la posibilidad de meditar el atributo esencial del hombre” (Ortega, 2014a: 27).

No obstante, como Ortega señala, esto no podría ser posible sin la capacidad que tiene 

de transformar la circunstancia, lo cual permite al hombre crear un espacio de seguridad a su 

alrededor. Esta cualidad no es otra que la “técnica”, la cual le es esencial y constituye la condición 

de posibilidad del ensimismamiento. Pero, por otro lado, al igual que la vida del hombre no puede 

ser “pura extaticidad”, tampoco se puede tomar la interioridad como un mundo alternativo que 

sustituya a la circunstancia. Más bien, la capacidad imaginativa del hombre debe servirle para 

tramar un mundo de respuestas que puedan ser “proyectadas” en el mundo exterior, afrontando 

los retos de la circunstancia y “humanizando” el afuera (Ortega, 2014a: 32).

Esta dualidad, esta erraticidad entre ambos mundos, le lleva a afirmar que el hombre es “una 

especie de “centauro ontológico” (Ortega, 2014b: 85). Es un ser en parte ajustado a la naturaleza, 

dependiente de su entorno, pero que, al mismo tiempo, alberga un componente extranatural, en 

cuanto es capaz de proyectarse hacia fuera para conformar un “programa de existencia”. Esto se 

debe a que al ser humano no le basta con sobrevivir. Tras mostrarnos que las “necesidades” que 

nos conservan con vida, como calentarse o alimentarse son, en realidad, necesidades subjetivas, 

Ortega nos revela que es el “bien-estar”, el hambre de curiosidad, de aventura o de felicidad, y 

no “el simple estar”, la necesidad última en cuanto acompaña siempre al afán por vivir. En torno 

a esta idea, la técnica ya no se comprende como una adaptación del sujeto al medio, sino más 

bien como una adaptación del medio a la “voluntad del sujeto” que tiene la finalidad de plasmar 

en él sus “ideas” y cumplir su idea de bien-estar (Ortega, 2014b: 71-73). 

Por tanto, queda atrás la interpretación heideggeriana de la técnica como un modo de 

desocultamiento en relación con la aletheia (1994a). Ortega devuelve la técnica su sentido 

antropológico. Esto se debe a que la técnica está ligada a un proyecto vital concreto. No 

obstante, “la técnica no es en rigor lo primero”, pues depende del programa humano en el que 

se inserte. Tiene un a priori que le sucede: “El programa vital es pre-técnico” (Ortega, 2014b: 

93). El programa vital, a su vez, es variable. La idea de bienestar que le subyace no se mantiene 



171 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

estática, pues para cada época, lugar y persona diferente las circunstancias hacen que la vida 

se afronte de distinta forma. Esto hace que no se pueda hablar de la técnica como una realidad 

inalterable: “La técnica varía en sumo grado y es sobremanera inestable” (Ortega, 2014b: 77).

Esto nos conduce a pensar que Ortega y Heidegger coincidirían en afirmar que la 

esencia de la técnica no es nada técnico, pues para ambos existe algo previo que serviría de 

condición de posibilidad de la técnica. Sin embargo, mientras que para Heidegger este algo 

sería la interpelación del ser y su apertura en el claro (Lichtung), en Ortega encontramos 

en este lugar la vida como realidad radical y el proyecto humano. El a priori heideggeriano 

es, por tanto, ontológico, mientras que el orteguiano es antropológico/existencial. Hace 

falta matizar, sin embargo, que hace caer a Ortega, de nuevo, en un substancialismo. 

Como señalamos más arriba, la vida es dinámica y abierta en un sentido radical. Se opone 

directamente al naturalismo y se afirma como “drama”. El programa vital, en este sentido, 

varía conforme la vida se transforma. Por tanto, ambos filósofos vuelven a coincidir en que 

las interpretaciones de sus respectivos a priori van modulando históricamente.

Por otro lado, cabe señalar el Congreso nacional sobre arquitectura que se celebró 

en Darmstadt, Alemania, en 1951, al que Ortega y Heidegger fueron invitados. La 

principal razón de ser del congreso radicaba en la preocupación por la reconstrucción 

de una Alemania destruida después de la guerra. Cada uno pronunció el mismo día una 

conferencia en la que iluminaron a los asistentes con sus posiciones filosóficas en relación 

con conceptos sobre arquitectura. La intervención de Ortega se tituló El mito del hombre 

allende la técnica (Ortega, 1983d) y la de Heidegger, por su lado, Construir, habitar, pensar 

(Heidegger, 1994c). Sin embargo, como el propio Ortega señala al rememorar el congreso: 

“En el mismo lugar, a pocas horas de distancia y sobre el mismo tema, Heidegger y yo hemos 

dicho aproximadamente lo contrario” (Ortega, 1983e: 633). Y es que, casualmente, en 

este histórico encuentro entre dos filósofos que se admiran y cuyos recorridos en muchas 

ocasiones convergen, es donde podemos encontrar de forma más clara sus diferencias 

más radicales en torno al tema que nos concierne.

La conferencia del filósofo alemán consiste en una serie de reflexiones sobre el 

construir en relación con el habitar, que le llevan finalmente a hablar sobre su tema 

predilecto, el ser. Según Heidegger, el tipo de construcciones de la época habían dejado 

de ser habitables, debido a la pérdida del sentido originario del verbo “construir”. La 

palabra alemana bauen (construir) proviene del término del alto alemán antiguo buan 

(habitar). Por tanto, construir no es solo el medio que tiene como fin el habitar, sino que 

“el construir es en sí mismo ya el habitar” (Heidegger, 1994c: 108). Además, va más allá 

al vincular buan con bin (soy), de forma que identifica el ser con el habitar. A partir de 

este movimiento, Heidegger consigue conducir la pregunta por el construir a la pregunta 



172 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

por el ser. La pérdida del sentido original de la palabra “construir” no conlleva solo un 

“cambio semántico que tiene lugar únicamente en las palabras” (Heidegger, 1994c: 109). 

El lenguaje, como casa del ser, es testimonio de algo mucho más profundo: del modo de 

ser de la época, que en este caso imposibilita el habitar. Una vez que se deja de escuchar al 

lenguaje, se deja de escuchar la llamada del ser. “Construir” (bauen), por tanto, no supone 

producir o edificar, sino cuidar, proteger el ser de la cosa.

Por su lado, el filósofo español, en línea con su raciovitalismo y su anterior Meditación 

sobre la técnica, trató de exponer al hombre como un ser de extraña y enferma constitución, 

incapaz de adaptarse al mundo y con la necesidad de construir una segunda naturaleza. El 

mito le sirvió como recurso para contar una fabulosa historia en la que se explica el origen del 

hombre como “animal fantástico”. Esto permitió a Ortega mostrar una faceta fundamental 

de la constitución del ser humano. El hombre, como animal enfermo, desorientado, 

inadaptado y con la acuciante necesidad de elegir constantemente, se presenta como un 

ser “insatisfecho”, tanto con el mundo como consigo mismo. Esta insatisfacción no es cosa 

menor: para Ortega constituye “lo más alto que el hombre posee” (Ortega, 1983d: 623). 

Debajo de estas dos intervenciones se esconde una trama más enrevesada de lo que 

parece. Heidegger recoge aquí la clave fundamental de su pensamiento ontológico: se nos 

revela la pasividad que subyace al Dasein en el momento de apertura al claro del ser. Como ya 

señalamos al exponer la posición heideggeriana, en su relación originaria con el ser, el hombre 

se encuentra siempre yecto en una apertura previa de sentido. El hombre es, por tanto, 

antes que cualquier otra cosa, pregunta por el sentido del ser, en cuanto posicionamiento 

interrogante, que lo sitúa existencialmente. Incluso su propia libertad consiste en la escucha 

de la llamada del ser y en un dejarse ser a sí mismo en el seno del Lichtung: “Dejar ser —

esto es, dejar ser a lo ente como eso ente que es— significa meterse en lo abierto y en su 

apertura” (2000b: 160-161). Ni la provocación de la naturaleza que ejerce el hombre le es 

propia, en cuanto él mismo es desplazado por el dispositivo de la Ge-stell.

Ortega, en cambio, desvela una cara del ser humano que no tuvo en cuenta Heidegger. 

Frente a la pasividad con la que se lo describe, el filósofo español define de manera muy 

locuaz al hombre como un ser excéntrico. La insatisfacción e insuficiencia que le subyace 

existencialmente y su capacidad imaginativa le permiten situarse ya no solo como un ser 

destinado y comprometido con una escucha, sino, además, como un ser capaz de hacerse 

a sí mismo y de actuar activamente en el mundo, tomando un importante protagonismo 

en su vida. En contraste con la pasividad heideggeriana, Ortega descubre en el hombre 

una fuerza de extrañamiento, una vital insuficiencia que lo arranca de su centro y lo obliga 

a inventarse sin cesar. Es aquí donde aparece una de sus imágenes más sugerentes: la del 

hombre como ser “excéntrico”.



173 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

Indagando más sobre la idea de excentricidad en Ortega, en Vitalidad, alma, espíritu 

(1925), encontramos una diferenciación entre el “Mí” o “alma”, dimensión de los 

sentimientos, los afectos y las tendencias, donde el sujeto es principalmente pasivo; y el “Yo”, 

que es el sujeto como “espíritu”, es decir, el sujeto como pensamiento y volición. En este 

otro sentido, el sujeto es fundamentalmente activo, reflexivo y protagonista responsable de 

sí (Ortega, 1983a: 574-578). Por eso dice Ortega que “frente a la naturaleza y espíritu, alma 

es eso: vida excéntrica” (Ortega, 1983a: 582). El hombre, por tanto, pertenece al ser, a la 

realidad en su conjunto, pero es, al mismo tiempo, como un ser excéntrico, dice Ortega, un 

ser que guarda una “incoincidencia” con el Cosmos (Ortega, 1983a: 583).

Todo esto significa que el hombre es acción. En un primer momento, se siente arrojado, 

naufrago de la vida. Pero gracias a la posibilidad de ensimismarse, de volverse sobre sí, es 

capaz de lanzarse al mundo. Por eso, el hombre, como acción, es un “vivir peligrosamente” 

(Ortega, 2014a: 37). Su radical incertidumbre lo conduce a la aventura, pero no una 

aventura como vagabundeo. El vagabundo es pasivo y se limita a huir, mientras que el 

aventurero ocupa un “grado superior de la vida dinámica” (Ortega, 1983a: 215). Frente al 

destino como Schicksal, la inserción en un tiempo, una cultura y una lengua concreta, la 

“vocación” del yo, su proyecto personal, lo impulsa a actuar, llevando a cabo la destinación 

o determinación, en el sentido de Bestimmung (Cerezo, 2011a: 129). La vida del hombre 

se convierte entonces en pura excentricidad y dinamismo. Por otro lado, este sentido en el 

que el hombre se entiende como un ser ligado a la acción, es por el que se afirma que es un 

ser técnico, en cuanto la técnica es la transformación de lo que rodea al hombre.

De esta forma, como señala Cerezo, la respuesta orteguiana a la crisis histórica deja de 

ser la de un “severo y moralista heroísmo de la ‘resolución’” sino, muy nietzscheanamente, 

la del “alegre heroísmo del artista que danza” (Cerezo, 1983: 383). El afronte de la 

existencia y su modo de vivir es totalmente distinto del heideggeriano. Ser feliz es estar en 

esta aventura, estar ensimismado en una tarea o acción: “¿Quién, que se halle totalmente 

absorbido por una ocupación, se siente infeliz?” (Ortega, 1983a: 222). En cambio, cuando no 

tenemos toda el alma solicitada, es cuando sentimos “desazón, desamparo y vacío infinito” 

(Ortega, 1983a: 223). En este sentido, Ortega reprocha a Heidegger que la angustia como 

afección esencial de la vida no explica el incansable empeño humano por enfrentarse al 

destino: “¿La vida como angustia, señor Heidegger? ¡Muy bien! Pero además, la vida como 

empresa” (Ortega, 1983f: 297, cit. Cerezo, 2011a: 121). De este modo, Ortega se dirige a 

su gran interlocutor histórico de una forma muy directa. Cabe aclarar que la cita refleja el 

contraste entre sus posturas, pero su primera parte también confirma la coincidencia que 

acerca a Ortega al planteamiento hermenéutico existencial de Heidegger, especialmente 

en lo relativo al arrojamiento y condición de finitud del ser humano. 



174 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

No obstante, como hemos dicho, el raciovitalismo orteguiano caracteriza 

esencialmente al ser humano por su extaticidad. Su vida es radicalmente, incertidumbre, 

drama. Sin cese, debe afrontar la problematicidad que le subyace sustancialmente. En 

palabras de Ortega: “El hombre no es nunca seguramente hombre, sino que ser hombre, 

significa, precisamente, estar siempre a punto de no serlo, ser viviente problema, absoluta 

y azarosa aventura o, como yo suelo decir: ser, por esencia, drama” (Ortega, 2014a: 37). 

Por tanto, el planteamiento de Ortega, así planteado, trasciende la extaticidad propia 

de la metafísica de la presencia y, de este modo, consigue enfrentarse a la crisis histórica 

sin renunciar a darle protagonismo al yo y a comprenderlo como un yo activo. La dimensión 

excéntrica del ser humano y el papel crucial de la “vocación” permite a Ortega, sin olvidarse 

de analizar la dimensión ontológica, enfrentarse a la vida bajo un “pathos de entusiasmo” e ir 

más allá de “la fría y severa energía de Heidegger” (Cerezo, 1983: 384). De este modo, la fuerza 

analítica de las estructuras del ser heideggerianas se contrasta con la capacidad orteguiana 

para confrontar los distintos registros de su tiempo y elevarse en este humanísticamente. 

5. Conclusión

En conclusión, Ortega y Heidegger parten de una misma encrucijada histórica –la crisis de la 

modernidad y el anhelo de una nueva comprensión del ser– y llegan a respuestas que convergen 

en la crítica (facticidad, historicidad, finitud) pero divergen en la propuesta constructiva.

Acierta Heidegger, a mi juicio, en explotar la idea de una génesis pasiva del sentido y 

reconducirla a esa otra pasividad, ya no reapropiable reflexiva y activamente, por la cual el 

Dasein se encuentra yecto en el acontecer del Ser. El “para sí excéntrico” es rebasado por un 

“en sí” de la excentricidad que es su estar hundida en la facticidad. De este modo, “el mundo 

pertenece a la mismidad del Dasein en cuanto estar-en-el-mundo” (Heidegger, 2022: 165). 

La dimensión excéntrica del Dasein, su estar siempre fuera de sí, arrojado proyectivamente, 

es rebasada por su estar hundido en la facticidad de una apertura de sentido. 

Ahora bien, por medio de este giro hermenéutico, Heidegger reducirá 

finalmente la excentricidad a la centricidad de la pertenencia al ser. Es el momento álgido de una 

excentricidad que se auto-disipa y conduce a la más honda centricidad, a ese recogimiento en la 

apertura del ser. Creo que Heidegger ha mostrado con esto algo innegable y hermoso. Pero lo hace 

a costa de diluir la excentricidad. Si es cierto que el Dasein es excéntrico debido a su ser proyectivo, 

como dice en De la esencia del fundamento (Heidegger, 2000a: 139), también lo es que tal carácter 

proyectivo se funda —como señala en el mismo escrito— en esa pasividad y entrega que es el 

«dejarse-ser» en la llamada o demanda del ser (Heidegger, 2000a: 146-149). De este modo, por 

tanto, la entrega al ser rehabilita, a pesar de los esfuerzos de Heidegger, una nueva mismidad.



175 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

Al introducir el término “excentricidad” para calificar al ser humano, Ortega, en cambio, lo 

mantiene a cierta distancia de su medio. Ser excéntrico significa, literalmente, estar “fuera del 

centro” respecto a la naturaleza. Esto le hace mantener una “incoincidencia con el Cosmos” 

que es la que, paradójicamente, le permite inventar su propio modo de estar en el mundo. 

La contraparte es su permanente vínculo con la acción. La vida se le presenta ahora como un 

“quehacer” ante la insatisfacción e insuficiencia con lo dado. Esa falta de adecuación natural 

supone un peligro. Sin embargo, la posibilidad que nos ofrece la hace, a su vez, nuestra grandeza. 

Esta perspectiva nos ha permitido concluir que la pasividad que subyace al Dasein 

heideggeriano le imposibilita enfrentarse a los problemas históricos que a ambos filósofos 

les preocupaban a través de un heroísmo jovial que en Ortega sí que encontramos. El frío 

heroísmo de la “resolución” del filósofo alemán basado en la atenta escucha de la llamada 

del ser, se ha contrastado con el “pathos de entusiasmo”, que invita a medirse con los 

males epocales lúdica a la par que heroicamente.

En esta misma línea, su visión del hombre como un ser excéntrico, creativo e insatisfecho 

nos ha permitido vislumbrar la técnica como el modo en el que el hombre consigue construir 

mundo y producirse a sí mismo. Gracias a la técnica, logramos suplir nuestras carencias 

naturales y, más aún, satisfacemos necesidades no meramente biológicas. De esta forma, se la 

ha conseguido revalorizar. Además, definir al ser humano como un ser inacabado, en constante 

búsqueda de su ser, permite a Ortega escapar del sustancialismo que denunciaba Heidegger.

De este modo, si Heidegger nos enseñó la radical pasividad del existir como escucha 

y desocultamiento, Ortega nos recordó la otra cara del vivir: su carácter excéntrico y su 

potencia de autoconstrucción. Entre ambos se dibuja un contraste fecundo: la existencia 

como ser convocado por el ser, y la vida como tarea incesante de hacerse a sí misma. La 

filosofía, en este cruce, se descubre no solo como meditación hermenéutica, sino también 

como impulso vital que rehúye clausuras y se abre a la posibilidad.

Referencias bibliográficas

Cerezo, P. (1983), “El nivel del radicalismo orteguiano: La confrontación Ortega/Heidegger”. 
Teorema: Revista Internacional de Filosofía, 13 (3), 345-384.

Cerezo, P. (1990). “Metafísica, técnica y humanismo en Martin Heidegger”. Taula: quaderns de 
pensament, 13: 31- 63.

Cerezo, P. (2011a). “Las dimensiones de la vida humana”. José Ortega y Gasset y la razón práctica.
Madrid: Biblioteca Nueva, 104-137.

Cerezo, P. (2011b). “De la razón vital a la razón histórica”. José Ortega y Gasset y la razón práctica. 
Madrid: Biblioteca Nueva, 179-201.



176 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

HeiDegger, M. (1988). “La constitución onto-teo-lógica de la metafísica”. Identidad y diferencia. 
Barcelona: Anthropos, 98-159. 

HeiDegger, M. (1994a). “La pregunta por la técnica”. Conferencias y artículos. Barcelona: Serbal, 9-32.

HeiDegger, M. (1994b). “Superación de la metafísica”. Conferencias y artículos, Barcelona: Serbal, 51-73.

HeiDegger, M. (1994c). “Construir, habitar, pensar”. Conferencias y artículos, Barcelona: Serbal. 107-119.

HeiDegger M. (1996). Kant y el problema de la metafísica, México, Fondo de Cultura Económica

HeiDegger, M. (2000a). “De la esencia del fundamento”. Hitos, Madrid: Alianza, 109-150.

HeiDegger, M. (2000b). “De la esencia de la verdad”. Hitos, Madrid: Alianza, 151-172.

HeiDegger, M. (2022). Ser y tiempo, Madrid: Trotta.

Ortega y Gasset, J. (1983a). “Vitalidad, alma, espíritu”. Obras Completas II. Madrid: Revista de 
Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983b). “Anejo a mi folleto Kant”. Obras Completas IV. Madrid: Revista de 
Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983c). “Historia como sistema”. Obras Completas VI. Madrid: Revista de 
Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983d). “El mito del hombre allende la técnica”. Obras Completas IX, Madrid: 
Revista de Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983e) “En torno al Coloquio de Darmstadt”. Obras Completas IX, Madrid: 
Revista de Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983f). “La razón histórica”. Obras Completas IX. Madrid: Revista de Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983g). “Unas lecciones de metafísica”. Obras Completas IX. Madrid: Revista 
de Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1980). ¿Qué es Filosofía? Madrid: Alianza.

Ortega y Gasset, J. (2014a). “Ensimismamiento y alteración”. Ensimismamiento y alteración, 
Meditación de la técnica y otros ensayos. Madrid: Alianza, 19-54.

Ortega y Gasset, J. (2014b). “Meditación de la técnica”. Ensimismamiento y alteración, Meditación 
de la técnica y otros ensayos, Madrid: Alianza, 55-148.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

177 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.05 [pp. 177-191]

Recibido: 6/8/2025 – Aceptado: 21/11/2025

Hermenêutica e filosofia prática: a questão filosófica da 
formação humana 

Hermeneutics and Practical Philosophy: The Philosophical 
Question of Human Formation

Rosana Silva de Moura 

Universidade Federal de Santa Catarina

Resumen: O texto mostra um esforço hermenêutico para dizer, em alguma medida, elementos da 
formação a partir do contributo do horizonte da fenomenologia, considerando a orientação de uma 
filosofia da facticidade defendida por Martin Heidegger. Desde a indicação de sua fenomenologia 
hermenêutica, a formação humana tem sido uma questão filosófica central na filosofia da educação, 
que representa uma das diversas áreas do conhecimento no entorno acadêmico. Ao se aproximar do 
horizonte heideggeriano, enquanto abertura de sentido do ser, a formação humana necessita enfrentar 
a tradição da filosofia ocidental, mas, ao estar imediatamente vinculada à educação acadêmica, 
enfrenta, igualmente, a demanda normativa e teleológica. O indicativo é de que, na contemporaneidade, 
não é mais possível tratar filosoficamente a questão da formação desde uma perspectiva idealista 
de normatividade humana. Isso porque se a situacionalidade do ser-aí for considerada –isto é, sua 
temporalização, geralmente marcada como sendo em-mundo e sob o signo da finitude, transitoriedade 
e provisoriedade–, então, algo fundamental sempre poderá ser dito novamente em relação à formação 
humana. E isso ocorre porque estamos imersos na vida fática, relacional, já que com ela, e por ela, 
seguimos em experiências formativas por meio de suas temporalidades.

Abstract: The text shows a hermeneutic effort to address, to some extent, elements of formation from the 
contribution of the horizon of phenomenology, considering the orientation of a philosophy of facticity, 
defended by Martin Heidegger. Since the introduction of his hermeneutic phenomenology, human 
formation has been a central philosophical question in the philosophy of education, which represents one 
of several areas of knowledge in academia. As it approaches the Heideggerian horizon, as an opening of 
the meaning of being, human formation needs to confront the tradition of Western philosophy. However, 
being immediately linked to academic education, it also faces normative and teleological demands. The 
indication is that, in contemporary times, it is no longer possible to philosophically address the issue 
of formation from an idealistic perspective of human normativity. This is because if the situationality 



178 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

of being-there is considered—that is, its temporalization, generally marked as in-world and under the 
sign of finitude, transience, and provisionality—then something fundamental can always be said anew 
regarding human development. And this occurs because we are immersed in factual, relational life, since 
with it, and through it, we continue formative experiences through its temporalities.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Formação humana (Human Formation); Vida fáctica (Factual 
Life); Filosofia da educação (Philosophy of Education); Pesquisa educacional (Educational Research).

1. Introdução

A hermenêutica tem como tarefa tornar acessível o ser-aí próprio em cada ocasião em 

seu caráter ontológico do ser-aí mesmo, de comunicá-lo, tem como tarefa aclarar essa 

alienação de si mesmo de que o ser-aí é atingido. Na hermenêutica configura-se ao ser-

aí como uma possibilidade de vir a compreender-se [ênfase adicionada] e de ser essa 

compreensão (Heidegger, 2012b: 21).

O título do presente artigo sinaliza para uma perspectiva interdisciplinar responsável, 

afinal, trata-se de, mesmo em diálogo com outros horizontes, dar escuta à pergunta: 

“como a filosofia pode exercer a interdisciplinaridade com outros campos do saber sem 

perder-se enquanto tal” (Ferreira, 2022: 19) entre a hermenêutica, a filosofia prática e a 

formação humana? Dito com outras palavras, de um “aberto no pleno mundo da vida, no 

qual junto com o mundo próprio está presente sempre também o mundo compartilhado 

e o mundo circunstante” (Heidegger, 2011a: 108). Sobre isso, e com isso, fala a filosofia. 

Trata-se, justamente, de um entre (Andrade, 2022: 7) que, ainda assim, apresenta suas 

especificidades ao aproximar determinadas esferas da filosofia (não quer dizer qualquer 

uma entre as diversas hermenêuticas, mas uma delas, pontualmente: a fenomenologia 

hermenêutica, tal como apresenta Stein (2001), e uma esfera própria da educação: a 

filosofia da educação). Diz respeito, portanto, a elaborar este entre a partir de uma filosofia 

prática na qual encontramos a primazia da vida fáctica e buscamos aberturas de sentido 

nela própria. Essa primazia repercute na aproximação de Martin Heidegger (1889-1976) à 

hermenêutica de Wilhelm Dilthey (1833-1911) que, como sabemos, foi a base fundacional 

das Geisteswissenchaften a partir da centralidade da vida humana (vale dizer, em uma 

categoria ainda sob a mirada epistemológica) em suas conexões vitais. Envolto na época de 

crise do historicismo (Bambach, 1995; Schnädelbach, 1991), Dilthey trouxe à luz a relevância 

da questão filosófica da vida no “transcurso histórico do mundo espiritual e na descoberta 

da sistemática neste mundo” (Dilthey, 2010: 168). Para o hermeneuta alemão, na “vida 

está contida a temporalidade como sua primeira determinação categorial, fundamental 

para todas as outras. Esse fato já vem à tona na expressão ‘transcurso da vida’” (Dilthey, 



179 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

2010: 169). Não nos detemos aqui com força maior no conceito de tempo que Dilthey 

e Kant projetam, mas sabemos que é a pedra de toque de todo o caminho traçado por 

Heidegger, e que fundou sua fenomenologia. Por essa razão, nos detemos agora um pouco 

mais na aproximação a partir do conceito de vida.     

Na primavera de 1925, durante seis dias, Heidegger desenvolveu conferências com 

as quais operou com o horizonte filosófico de Wilhelm Dilthey, especialmente, com o 

conceito diltheyano de vida. De modo breve, podemos afirmar que Heidegger reconheceu 

o contributo daqueles estudos, uma vez que levantam a importância do mundo histórico 

para a compreensão da vida humana, e cujo núcleo ainda estaria na consciência (Dilthey, 

2010). A vida em seu nexo estrutural, segundo Dilthey, compreenderia sobretudo dois 

campos: da história e da psicologia. Naquelas conferências, o jovem Heidegger evidenciou 

o limite da perspectiva de Dilthey, de sua filosofia da vida ancorada basicamente em uma 

hermenêutica ainda orientada no paradigma da consciência. Ainda assim, é evidente em 

Dilthey a importância que o caráter histórico adquire em sua concepção de mundo. Com 

a publicação daquelas conferências, podemos destacar sua perspectiva como sendo de 

um giro para outra fenomenologia, conforme ele mesmo sentenciou, ao argumentar que 

“la actitud fundamental de la fenomenología como nueva dirección de la investigación 

filosófica. Su relación con la filosofía tradicional y contemporánea” (Heidegger, 2024: 105). 

Logo, apesar de reconhecer a importante contribuição de Dilthey, Heidegger já sinalizou 

um déficit, dando sinais de habitar uma outra possibilidade, a qual irá configurar, logo a 

seguir, com a publicação, em 1927, de sua fenomenologia. Isso porque:

Dilthey penetró en la realidad que está en el sentido propio del ser-histórico, en el Dasein 
[ênfase adicionada] humano. Dilthey logra traer esta realidad al ámbito de donación, 
determinándola como viva, libre e histórica. Sin embargo, no hace la pregunta por la propia 
historicidad, la pregunta por el sentido del ser, por el ser del ente. Sólo hemos podido 
aclarar esta pregunta a partir de la formación de la fenomenología (Heidegger, 2024: 104). 

Contudo, vale lembrar que Heidegger já havia se debruçado sobre essa questão 

filosófica quando, entre 1921 e 1922, ofereceu o curso “Interpretações fenomenológicas 

sobre Aristóteles”. A partir dele, sob o influxo de alguns elementos da história da filosofia, 

passou a pensar acerca de questões prévias ao que estava lançando, a saber, a pesquisa 

fenomenológica. Para tanto, introduziu a importância da questão da filosofia enquanto 

filosofar, algo que havia sido igualmente esquecido na tradição, em sua relação com o 

histórico. Suas palavras chamam a atenção para este fático esquecido: “O histórico da 

filosofia só é apreendido no filosofar. Só é apreensível como existência, só é acessível a 

partir da dica puramente fática, portanto com e através da história” (Heidegger, 2011a: 9). 

O termo “vida fáctica” (faktischen Leben) é elaborado de modo direto, elemento 

central em seus desdobramentos filosóficos posteriores sobre a facticidade, a exemplo da 



180 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

Ontologia (hermenêutica da facticidade), em 1923, e dos estudos sobre Dilthey, conforme 

antes referido. Consideramos importante reportar, mesmo que brevemente, a essa 

datação entre as publicações do autor, pois podemos ver como a questão filosófica “vida” 

vai sendo edificada no diálogo que ele mantém com a tradição, seja por proximidade, seja 

por distanciamento. Logo, sob a orientação desse caminho fenomenológico percorrido por 

Heidegger para a compreensão e interpretação da vida, tomando-a sob a nomenclatura 

“vida fáctica”, importa sublinhar que toda e qualquer “pregunta por el sentido del ser, por 

el ser del ente” feita, implica, necessariamente, ancorá-la no solo da facticidade. Ou ainda, 

a temporalização fundamental desse ente. Assim sendo, fenômenos educacionais nos dão 

sinais de seus modos de ser e constituem o foco da educação que também se apresenta 

dividida em áreas, como acontece com as ciências “enquanto nexos de realização do 

comportamento cognitivo, na perspectiva de seu conteúdo, [que] são determinadas de 

modo que os objetos a que se dirige [...] estão delimitados de forma mais ou menos 

precisa”, (Heidegger, 2011a: 63), assim como suas formas de legitimação, seja no ensino, 

seja na pesquisa (Lyotard, 2004). No que concerne à filosofia da educação, a dificuldade 

de reconhecer seu estatuto enquanto uma área do campo mais alargada da educação 

diz respeito a ela ser uma área, de fato, de ensino e pesquisa na universidade em termos 

organizacionais, embora seu propósito maior seja o de alcançar um “comportamento 

cognitivo” próprio, mais familiar à filosofia do que às ciências (mesmo que, de forma 

paradoxal, o campo da educação, não raramente, se alinhe mais à ciência, o que se 

comprova com a profusão de pesquisas quantitativas realizadas no campo, ou ainda, a 

predominância de sua aplicabilidade na esfera do ensino). Nesse caso, de uma afinidade 

eletiva da filosofia da educação. Por certo, nos ancoramos na seguinte clarificação: “(Em 

sua indicação formal) filosofar é um comportar-se” (Heidegger, 2011a: 62), mas não 

em qualquer comportamento, salvo naquele que se encontra na escuta do sentido, já 

esquecido, do ser, aquele principial em relação ao ente:

E o que é para tal ente o principial? E o que é isso a que, em última instância, pode 
chegar no ente como tal? O ser, ou mais determinantemente, em vista do modo como 
esse “ser” pode ser apreendido: o “sentido do ser” [ênfase adicionada]. É preciso 
manter em vista expressamente: o ser, o sentido do ser é o principial filosófico de todo 
o ente; todavia, não é seu “universal”, o gênero generalíssimo, o que o ente teria sob si 
como caso específico. O ser não é o âmbito abrangente para todo e cada ente, a “região 
suprema”. O objeto de definição da filosofia [ênfase adicionada] está determinado, 
portanto, do seguinte modo: comportamento cognitivo para com o ente enquanto ser 
[ênfase adicionada] (Heidegger, 2011a: 66-67).

É a partir dessa sinalização que a ontologia fundamental, em sua via analítica existencial, 

coloca-se, em primeiro plano, no giro hermenêutico já referido, logo confirmado em 1927, 

quando, no § 7 de Ser e tempo, Heidegger sentencia que “a ontologia só é possível como 



181 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

fenomenologia” [ênfase adicionada] (2012a: 123). Com essa afirmação, fica sedimentada 

a marca da temporalidade enquanto finitude constituinte do ser-aí (Dasein). Ainda no 

mesmo parágrafo, a questão prossegue em relevo, nestes termos:

O termo “fenomenologia” exprime uma máxima que pode ser assim formulada: “às coisas 
elas!”, em oposição a todas as construções que flutuam no ar, aos achados fortuitos, à assunção 
de conceitos só em aparência demonstrados, às perguntas só aparentemente feitas e que são 
transmitidas com frequência ao longo das gerações como problemas (Heidegger, 2012a: 101). 

Conforme já destacamos, há uma orientação fundamental em sua fenomenologia, 

que ocorre a partir da temporalidade do ser. Portanto, em sua radicalidade, mais do que 

dizer, denunciar e registrar o que está se mostrando enquanto fenômeno, é necessário 

pensar sobre o como se pensa o que está aí, o como se acessa o que está aí em questão. 

Heidegger, como sabemos, chama esse esforço hermenêutico de “o passo de volta” 

(Heidegger, 2006: 59; Marzoa, 1999), para fazer valer o transcender ao mero ente em sua 

aparição ôntica. 

Ao mesmo tempo que tomamos a responsabilidade e o cuidado no (des)velamento 

ontológico, encontramo-nos mediante o limite de uma situação hermenêutica conferida 

desde uma área do conhecimento. Constituir-se como uma área (Gebiet) é também 

uma questão filosófica vigente no cotidiano, pois a filosofia se diferencia da ciência que, 

por sua vez, se define por suas áreas. Por outro lado, a educação, muitas vezes, quer se 

comportar como ciência. O que restaria, então, para uma filosofia da educação, isto é, 

qual o seu lugar na universidade? Logo, se “o que é vida fáctica precisa ser mostrado” 

(Heidegger, 2011a: 87), o mostrar precisa ser tomado mais além. E “mais além” quer 

dizer: transcender-em-mundo, abrindo a compreensão do como ocorre o que se mostra 

naquilo que se esconde. 

2. Algumas considerações sobre pensar, transcender, facticidade e mundo

No escrito de 1946, Carta sobre o humanismo, Heidegger nos abre uma clareira para a 

compreensão do que vem a ser o pensar: 

O pensar é igualmente pensar do ser, na medida em que pensar, pertencendo ao ser, 
escuta o ser. Enquanto pertence ao ser, escutando-o, o pensar é de acordo com sua 
proveniência essencial. O pensar é – isto significa que o ser tomou diligência da essência 
do pensar como destino histórico (Heidegger, 2008a: 329)1..

1 Em Pensar e errar, à luz dessa compreensão, Ernildo Stein, ao interpretar Heidegger, acrescenta 
que “pensar vem ligado com irren, errar, no sentido de errância, um vagar, um ir e vir do ser ao ser 
aí, um achar-se e perder-se na finitude, entre velamento e desvelamento, um deixar-se levar na 
compreensão e interpretação” (Stein, 2015: 28).



182 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

Portanto, o pensar implica uma radicalidade de escuta do ser em seu caminho, em 

seu despertar a um transcender, sendo ele próprio, em sua essência originária, ser-no-

mundo; transcender não apenas porque compreende o mundo, mas, de modo principial, 

compreende a si próprio enquanto aí-em-mundo: aqui o ser-aí encontra um “destino 

histórico” do existir. É nesse sentido que o pensar corresponde ao transcender, pois 

concerne ao esforço fenomenológico hermenêutico acessar a via da diferença ontológica 

constituinte do ser, embora velada, pensando o ser do ente em questão e transcendendo 

ao modo de sua mera aparição. O transcender, assim, repercute no salto ontológico que 

o ser-aí (Dasein) realiza em virtude de sua condição existencial privilegiada de ser-no-

mundo a tal ponto radical, podendo trans-formá-lo. Algo dessa tonalidade já havia sido 

dito em 1928-29, em Introdução à filosofia, quando Heidegger proferiu: “Transcender 

significa ser-no-mundo” (Heidegger, 2008b: 326), o que equivale a dizer: apenas em-

mundo. Com isso, fica clara a ideia de transcendência consagrada com a metafísica 

tradicional, com a qual Heidegger rompe e perde lugar para dizer o ser à medida que 

esse dizer vai se edificando com a própria temporalização inescapável do ser. Entra em 

jogo, de modo legítimo, a compreensão do ser em sua vida fáctica. Essa é a radicalidade 

maior, à qual Gadamer atribui, especialmente a partir de Dilthey e de sua linha sucessória, 

o “giro hermenêutico”, marcando toda uma época filosófica, um pensar que havia sido 

“preparado desde hace tiempo” (2007: 135), isto é, desde que a hermenêutica passou a 

se transmutar, até chegar ao ponto crucial da analítica existencial com Heidegger (Stein, 

2001), com a qual a finitude tem máxima irredutibilidade. Ou seja, é sempre salutar ter 

em vista que “la pérdida misma es lo esencial” (Marzoa, 1999: 14). Com essa analítica, 

então, o pensar precisa acompanhar a variabilidade e as modulações que a temporalidade 

nos oferece, aproximando-nos, de modo irremediável, do ser finito (Leyte, 2024).

[...] o ser-aí ultrapassa o ente de um tal modo que somente nessa ultrapassagem ele 
pode se comportar em relação ao ente; portanto, somente assim ele pode se comportar 
em relação a si mesmo como ente, isto é, pode se relacionar consigo mesmo, pode ser 
um si-próprio. O ser-aí transcende, ultrapassa o ente (Heidegger, 2008: 325-326). 

Em correspondência a essa indicação formal (Heidegger, 2011a), a tarefa ontológica 

da pesquisa educacional busca (des)cortinar o mais além do ente que o fenômeno 

mostra. O que se depreende da correspondência íntima entre pensar e transcender é 

a marca incontornável daquele que pensa e transcende como sendo ser-no-mundo. O 

ser-aí que somos em-mundo. Nunca fora dele. Transcender-em-mundo quer dizer o salto 

na própria imediatidade ôntica, não um mero sobrevoo, mas um salto na direção de um 

(des)velamento com ela, uma abertura de escuta ao ser mais próprio que aí se mostra 

enquanto fenômeno. Esse esforço da fenomenologia hermenêutica do transcender 

se liga, de modo inquestionável (porque se trata de uma determinação fundamental, 



183 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

inescapável), ao aí, do ser; ao seu fático e, contudo, próprio: “Facticidade [ênfase 

adicionada] é a designação para o caráter ontológico de ‘nosso’ ser-aí ‘próprio’. Mais 

especificamente, a expressão significa: esse ser-aí em cada ocasião [ênfase adicionada]” 

(Heidegger, 2012b: 13). Significa que o esforço para o desvelamento ontológico do que 

se mostra enquanto fenômeno não quer transcender a ele para fora de ser-no-mundo, 

para fora de sua temporalização (fosse isso possível). Ainda em Ontologia, Heidegger 

deixa claro: “Nosso tema é, pois, o ser-aí ocasional; nossa tarefa: colocá-lo de tal maneira 

numa perspectiva compreensiva de modo que possam ser evidenciadas as características 

fundamentais de seu ser” (2012b: 54). Nesse sentido, percebe-se uma conexão profunda 

entre a transcendência, a facticidade e o mundo que inaugura a nova ontologia de 

Heidegger. Embora não seja a linha argumentativa adotada nesse momento e não 

possamos nos deter naquela inauguração em toda a sua amplitude filosófica e histórica, 

vemos que há um entrelaçamento importante desses termos, pensar e transcender, 

nas duas publicações referidas até aqui, a saber, Ontologia e Introdução, perfazendo 

uma marca de um significante – finitude, para dizer a questão do ser. Trata-se de uma 

marca originária que ganha robustez no giro fenomenológico elaborado por Heidegger: 

a filosofia prática, em sua facticidade, repercute uma pre-ocupação principial, que é de 

caráter ontológico, a cada ser-aí. A formação humana, enquanto questão hermenêutica 

de pesquisa educacional, ou seja, em sua facticidade, repercute essa filosofia prática, 

operando exclusivamente com uma Existenz, o que, de fundo, repercute o câmbio que 

ocorreu de um paradigma da subjetividade, atravessado e desconstruído pela vigência 

da facticidade. E o que estamos tentando dizer aqui? Sendo a facticidade um elemento 

fundamental que possibilita pensar o ser em seu modo originário, ou seja, ek-sistente, 

temos aí um vínculo que indica o caráter determinante da ontologia fundamental, que 

se dá na via do como fenomenológico e do somente aí. Então, pensar e transcender são 

termos que implicam correspondência com o termo “mundo”. Assim sendo, a expressão 

ser-no-mundo indica uma ligação entre os termos e perfaz o sentido do ser. Por isso, a 

despeito das sutis modulações que encontramos nas obras das décadas de 1920 e 1950, 

ainda assim, segundo o autor: 

[...] “mundo” não significa um ente e nem o âmbito do ente, mas a abertura do ser. O 
homem é e é homem, na medida em que é ek-sistente. Ele está postado na e a caminho da 
abertura do ser, abertura que é, como tal o próprio ser [...] “Mundo” é a clareira do ser, na 
qual o homem, a partir de seu ser jogado, surge e se põe de pé (Heidegger, 2008a: 362).

Essencialmente, mundo afinado em temporalidade; finitude, enfim. Pensá-lo implica, 

necessariamente, pensar sua intimidade com o ser, daí, a definição de ser-no-mundo.   

Porém, ao contrário dessa profundidade filosófica que advém com o exercício 

hermenêutico de uma analítica existencial nos mostrando a diferença ontológica entre um 



184 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

mundo como um mero ente e um mundo como uma abertura maior do ser, a educação, 

muitas vezes, insiste em se definir a partir daquilo que ela própria entende como o “chão 

da escola”. Temos aí um problema de definição que se põe pela via de uma figuração 

ôntica. Se atentarmos às primeiras palavras que abrem a Carta sobre o humanismo, 

encontraremos alguma clarificação para esse fenômeno educacional contemporâneo: 

“Nós ainda estamos muito longe de pensar a essência do agir de maneira suficientemente 

decisiva. Só conhecemos o agir como a produção de um efeito, cuja realidade vem estimada 

segundo a sua utilidade” (2008a: 326).2 Na definição, o apressamento que instala o ente 

tem a ver com a mera conservação dele mesmo enquanto tal. Um tempo de evidente 

calculabilidade técnica e de “esvaziamento da linguagem, que avança violentamente e se 

estende com rapidez por toda parte” (2008a: 331). 

Todavia, talvez possamos pensar a formação humana desde outra perspectiva 

igualmente contemporânea. Referimo-nos à possibilidade de pensar filosoficamente 

a formação humana na e com a pesquisa educacional em filosofia da educação, sob a 

orientação do horizonte filosófico de Heidegger.

3. A questão filosófica da formação humana enquanto elemento indicativo para a 

abertura na pesquisa educacional

De acordo com essa orientação pela finitude do ser, o termo “enquanto” precisa ser 

destacado em sua vinculação com a abertura (Erschlossenheit), pois é um elemento 

fundamental para pensar os modos de ser-no-mundo, justamente enquanto lançado-

em-mundo, e que nos chega à escuta na pesquisa. O aberto constitui o ser-aí apenas 

por causa disso, por seu caráter pendente, de ainda-não (no qual Heidegger se detém 

no § 48, de Ser e Tempo), concernente ao que poderá vir-a-ser. O termo “enquanto” 

implica uma indicação de impermanência em virtude da temporalização da situação; 

sua provisoriedade é dada pelo transcurso do que aí se apresenta do ente, de sua 

circunstancialidade que atualiza os modos de ser. Logo, não há um único modo de ser 

da formação humana, perene nessa área, assim como não há para todo e qualquer ente 

privilegiado, em virtude de sua característica primaz fundamental: ser finito (Heidegger, 

2012a; Leyte, 2024). Mesmo assim, se por enquanto, em seu tempo presente como área, 

se configura também submetida e definida no compromisso que impõe a vida acadêmica 

em sua institucionalidade, também mantém a dubiedade no fazer de sua cotidianidade 

2 Cabe aqui o complemento: “Nós, quem? Nós, os homens de hoje, os homens de um hoje que já dura 
de há muito, que ainda durará muito, numa duração e numa demora para a qual nenhuma contagem 
da ciência histórica jamais implantará medida” (Heidegger, 2010: 118-119). O dizer mostra uma in-
terlocução com a poesia de Hölderlin e integra a conferência realizada em 1952, na Rádio da Baviera. 



185 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

de ensino e pesquisa, em pensar a formação humana e sua vida fáctica envolvida com 

fenômenos educacionais. A pesquisa educacional com Heidegger pede uma atenção 

própria em sua radicalidade de escuta, de estar-atento e de se demorar com a pesquisa. 

Se, conforme já mencionado, a questão se refere a um sentido hermenêutico muito 

próprio, a um comportamento cognitivo orientado na temporariedade do ser da pesquisa, 

por certo, evidencia-se nisso a marca do giro paradigmático instaurado publicamente com 

a publicação de Ser e Tempo. 

Então, a pesquisa fenomenológica hermenêutica ensina, a quem a realiza, sua própria 

condição de provisoriedade, seja mediante ao que se projeta enquanto questão filosófica 

a ser (des)velada (a questão do ser daquele fenômeno (de)limitado), seja a própria 

situação hermenêutica enquanto pesquisador. De acordo com essa compreensão:

Toda pesquisa –e não por último a que se move no âmbito da questão central que é a 
questão-do-ser– é uma possibilidade ôntica do Dasein, cujo ser encontra seu sentido 
na temporalidade. Essa é, contudo, ao mesmo tempo a condição de possibilidade de 
historicidade como um modo-de-ser temporal do Dasein ele mesmo, abstração feita de 
se e de como ele é um ente sendo “dentro do tempo” (Heidegger, 2012a: 81).

Em nosso entendimento, o que o autor nos diz com essas palavras se refere ao que, 

comumente, se esquece no fazer pesquisa: há aí uma questão a ser des-coberta. Tal questão 

é a historicidade encoberta e de quem a opera. O sentido atribuído ao termo “operar” 

significa habitar o ser da pesquisa. Por isso, ao dizermos “pesquisa”, estamos considerando 

não apenas a questão trazida à luz para além da dimensão ôntica, mas, igualmente, quem 

a edifica. Esse envolvimento, constituído em proximidade e distanciamento (Heidegger, 

2011a), ocorre entre o que se coloca em questão a pensar e quem percorre o caminho da 

analítica instalada desde o influxo do horizonte heideggeriano. Nesse sentido, a pesquisa 

com Heidegger, ao (des)velar a formação humana, indica um caminho formativo. 

No que tange à ambiência acadêmica em sua espacialidade formativa, “destaca-se a 

espacialidade de ser lugar e guarida do que vem, ou seja, ser lugar e guarida do que pode-

ser, principalmente, se habitamos no âmbito de uma tarefa humana de formação” (Viana, 

2024: 217), pois sabemos que o tempo presente, nossa contemporaneidade, do mesmo 

modo que nos impõe limites existenciais, pode igualmente nos lançar em aberturas 

para outras margens. Por isso, nos interrogamos: como operar a formação humana 

mediante a complexidade filosófica que se apresenta na aproximação ao horizonte 

filosófico em questão? Seria a pesquisa educacional uma ambiência que poderia acessar 

o entendimento da diferença ontológica com vistas a transcender a “fossilizada disciplina 

da filosofia nas universidades” (Heidegger, 2011a: 74)? Sabemos que, de modo amplo, 

a educação, lastro maior da universidade, se encontra sob esse prejuízo. Em seu anseio 

por atender à demanda normativa que a caracteriza, a educação, correntemente retém 



186 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

o ensino e a pesquisa no modo de ser ôntico. A partir desse diagnóstico inicial, a filosofia 

da educação busca constituir outros caminhos de pesquisa acadêmica, reconhecendo-a 

como um percurso formativo que se orienta pelo comportamento cognitivo. 

Assim sendo, o acontecimento da abertura provocada com o horizonte proposto por 

Heidegger instiga uma radicalidade de pensar por parte do pesquisador. Justamente a 

partir dessa validez que enseja a pesquisa educacional de matiz heideggeriano, emergem 

os sentidos que as palavras do pensador indicam: “Se o filosofar deve ser, aqui e 

agora, então só pode determinar-se na direção do nexo conjuntural da vida fáctica que 

designamos com o título universidade [ênfase adicionada]” (Heidegger, 2011a: 73). Com 

isso, encontramo-nos no ponto fulcral de nosso objetivo, qual seja, pensar a formação 

humana desde a ambiência acadêmica, o que suscita pensar em seu como, que ocorre a 

partir de seu enraizamento na vida. 

Portanto, a centralidade da “vida” enquanto “vida fáctica” tem relevância para a 

pesquisa educacional, estando relacionada à compreensão e interpretação de fenômenos 

educacionais e à pergunta pela formação humana.

O significado intransitivo do verbo “viver”, presentificado concretamente, explicita a si 
mesmo, sempre, como viver “em” algo, viver “a partir de” algo, viver “para” algo, viver “com” 
algo, “contra” algo, viver “em função” de algo, viver “de” algo. Esse “algo”, que indica sua 
multiplicidade de relações para com “viver” nessas expressões preposicionais, aparentemente 
arrebatadas e computadas apenas ocasionalmente, fixamos como o termo “mundo”. Para sua 
compreensão há que se manter em mira esse princípio que trata de seu destaque. Ele surge da 
interpretação fenomenológica do fenômeno “vida”, articulado pelo intransitivo ou transitivo 
em, a partir de, para, com e contra um mundo [ênfase adicionada]. (Heidegger, 2011a: 98-99). 

Pouco tempo depois, em Ontologia: hermenêutica da facticidade, após tecer a 

correspondência entre a fenomenologia e a pesquisa, observa-se o mesmo tom: 

“Fenomenologia é, portanto, um como da pesquisa” (Heidegger, 2012b: 80), que deixa 

entrever com precisão sua marca fenomenológica própria. Mais uma vez, podemos 

encontrá-lo na firme consideração da facticidade: seja na vida relacional que funda o ser-

no-mundo, seja no como da pesquisa, indicando a vida fáctica da universidade. Todos os 

modos e lugares provêm de uma condição existencial cujo sentido busca des-velar ser-

no-mundo. E esse nos parece ser um ponto fortuito para que possamos compreender 

como a pesquisa educacional fenomenológica atinge certo grau de legitimidade como 

uma filosofia prática. Afinal, temos acompanhado o pesquisador edificando sua formação 

pari passu com sua existência.  

Curiosamente, as palavras do autor indicam a vida fáctica da universidade, da qual 

temos proximidade e distanciamento, e que precisa ser considerada na edificação da 

tarefa contemporânea de formação humana na via filosófico-educacional. Proximidade, 



187 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

pois se trata da ambiência onde se faz a pesquisa, e distanciamento, porque essa mesma 

pesquisa, sob o influxo fenomenológico, necessita perguntar para aceder, em sua 

radicalidade, aos limites que ela própria busca transcender.

Logo, feito o caminho preparatório para a questão inicialmente proposta, a saber, a 

formação humana, cabe agora situá-la. E isso implica adentrar no problema da relação 

entre a filosofia e a questão de estar identificada como uma área (Gebiet) tensionada 

entre o campo da educação e a filosofia. E por que levantamos essa questão? Porque 

a formação humana é uma questão filosófica central na área onde se situa, isto é, na 

amplitude do campo da educação. E mediante tal condição, a filosofia da educação tende 

a operar filosoficamente com a formação humana, e dentre as perspectivas possíveis 

do pesquisar, está a fenomenologia hermenêutica. Porém, justamente a partir dessa 

perspectiva, precisamos considerar com maior atenção a ambiguidade constituída a partir 

de dois pontos: 1) a definição da filosofia na universidade alinhada a um comportamento 

cognitivo, 2) o comportamento cognitivo na filosofia aponta para outro modo de ser, com 

o qual pensar é igualmente um outro pensar para além do que é dado institucionalmente. 

Logo, é preciso considerar o caráter indicativo formal do comportar-se, que exige a 

compreensão do relacional (Heidegger, 2011a), o que nos parece levar a uma condição 

dramática (dran). Isso porque, como já sabemos, trata-se de uma determinação de ordem 

relacional, que preserva, contudo, uma ordem inerente do si própria; a tensão advém 

dessa conjunção inalienável, pois “o ente que temos a tarefa de examinar, nós o somos 

cada vez nós mesmos” (Heidegger 2012a: 139). De fato, no caminho hermenêutico que a 

pesquisa abre à luz do horizonte heideggeriano, deparamo-nos conosco propriamente – o 

pensar com Heidegger espelha a pergunta pela nossa própria existência. 

4. Justificativa de como uma área (Gebiet) pode provocar a pergunta pela existência 

com a pesquisa educacional fenomenológica

Queremos retomar o que já sinalizamos anteriormente: enquanto uma área, a filosofia da 

educação sofre de uma ambiguidade que lhe é constituinte: pode acessar filosoficamente 

a formação humana, embora se encontre restringida, justamente, pelo seu alinhamento 

institucional que lhe confere um estatuto de área do conhecimento, o que também pode 

comprometer aquele acesso, no sentido de travar o filosofar, à formação humana. A 

ambiência da universidade é permeada pela racionalidade epistemológica por conta de 

sua intensa herança científica e humanista moderna. Esse é um limite importante. E o 

outro se refere ao fato de se tomar o conceito de formação humana como um objeto 

(no sentido epistemológico) de pesquisa, ocupando-se, supostamente, em evocar 



188 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

metodologicamente seu conteúdo histórico e filosófico em diálogo com os elementos da 

tradição ocidental. Um exemplo emblemático para a área se refere à lida com o conceito a 

partir da referencialidade do termo clássico Bildung, nuclear para perspectivar, inclusive, 

os modos contemporâneos de formação (Dalbosco et al., 2019). Com isso, percebemos 

certa dificuldade para o transcender junto à formação humana quando tomada como um 

objeto de pesquisa que vai operar na atualização de projetos pedagógicos, algo como 

uma redução da amplitude do sentido de ser-no-mundo. Sob a luz dessa compreensão, 

encontramos esses limites na definição da Filosofia da Educação enquanto uma área de 

pesquisa que carrega consigo a forte implicação ôntica pelo fato de ser curricular e se 

debruçar sobre fenômenos atinentes à formação humana. O perigo de uma colonização 

ôntica na pesquisa se tornou iminente, a ponto de fortalecer o esquecimento da pergunta 

ontológica pelo ser. 

No entanto, apesar dos limites e perigo, também é preciso considerar o caráter 

fundamental de “mobilidade da vida fática” (Heidegger, 2011a: 147). Fundamentalmente, 

a vida fática, de modo contínuo, se contrai e se expande em sua potencialidade para-

ser. Entendemos que esse caráter precisa ser pensado no intuito de manter a atualização 

hermenêutica (Gadamer, 2015) na pesquisa, mantendo o círculo de compreensão em 

seu vigor de abertura. A escuta da pesquisa corresponde a esse estar-atento com o qual 

a formação humana opera (Mannes, 2023; Lima, 2024; Viana, 2024; Venzon, 2025) e, 

com isso, a própria assertividade da pesquisa. Pensar enquanto um pesquisar exige uma 

escuta atenta para que não se recaia na fragmentação ôntica hodierna que permeia nossa 

cotidianidade. O comportamento cognitivo precisa, então, ser exercido projetando, com a 

via ontológica, o transcender da fragmentação que nos chega por conta de um ainda-não 

des-encoberto. Em outras palavras, a pesquisa educacional orientada sob essa luz busca 

des-velar “a intransparência ôntica e pré-ontológica do Dasein” (Heidegger, 2012a: 145), 

pois, na cotidianidade da vida fáctica, com a qual a pesquisa fenomenológica educacional 

se relaciona, o modo de ser ôntico “reside em que ele é ontológico” (2012a: 59), à espera 

de ser (des)velado. 

Por conseguinte, a tarefa da pergunta pelo ser instiga seu querer-ser; instiga sua 

disposição para ser a abertura que lhe é pertinente, mas velada. Nesse sentido, estar 

disposto ao perguntar implica uma possibilidade de uma experiência aberta ao inusitado. 

A primazia da pergunta, de acordo com Gadamer (2015), tem uma relevância ontológica, 

pois abre, de um modo não-resolutivo, a possibilidade do querer-ser. É sob esse ângulo que 

encontramos o como da pesquisa com Heidegger: um caminho fenomenológico que se 

abre com a questão da pesquisa, com a qual o pesquisador des-vela a busca de sua vocação 

(Beruf): o seu ser-pesquisador. Isso porque, se estamos com a pesquisa fenomenológica, 



189 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

não nos encontramos mais no âmbito de uma epistemologia (Stein, 2008). Há um índice 

de indeterminidade do ser, apreendido a partir da compreensão de sua angústia (Mannes, 

2023), e que corresponde à sua estrutura fundamental de um ainda-não. Com isso, trata-

se de compreender o ponto fulcral da finitude. Ou seja, é sempre salutar ter em vista que 

“la pérdida misma es lo esencial” (Marzoa, 1999: 14). Logo, a formação humana jamais 

poderia ser dita desde um patamar de completude, pois lhe é inerente, desde sempre, 

um inacabamento próprio (Venzon, 2025). Portanto, a referência ao termo Bildung tem 

sido importante nas pesquisas, especialmente porque repercute uma escuta da tradição, 

conforme já referido, como uma permanente possibilidade de interpretação e atualização 

capaz de provocar uma abertura epocal e uma fusão de horizontes. A contribuição desse 

esforço hermenêutico para atribuir significância à formação e à sua historicidade filosófica 

(Bildung), parece-nos ter um caráter indicativo que possibilita outras aberturas. Mesmo 

assim, ainda pode alcançar uma maior abertura fenomenológica, a saber, a pergunta pelo 

ser da pesquisa, a situação hermenêutica do pesquisador enquanto ente privilegiado 

formador de mundo (Heidegger, 2011b: 228). Aí, o pesquisar enquanto filosofia prática 

se constitui em habitação do ser pesquisador, seu como na operação investigativa, 

provocando pensar não apenas o fenômeno educacional, mas também sua própria 

relação com ele. Por isso, não poderia acontecer em uma “atemporalidade imperturbada” 

(2011a: 75), conforme mostram algumas pesquisas na filosofia da educação que deixam 

ver ontologicamente o acontecimento da formação humana enquanto uma questão de 

Existenze (Mannes, 2023; Lima, 2024; Viana, 2024; Venzon, 2025). 

5. Conclusão

Pensar a formação humana a partir do aporte heideggeriano pode suscitar, de 

imediato, a curiosidade sobre a presença de Heidegger no campo da educação. Exímio 

professor, mesmo assim, ele não foi um educador no sentido estrito do termo. Não se 

tem notícia de algum texto filosófico dele explicitamente educacional, com um claro 

apelo à educação, e que seja, por isso, imediatamente reconhecido e aplicável ao campo 

do ensino, assim como encontramos nos espólios de clássicos ocidentais, a exemplo de 

Platão, Agostinho, Tomás de Aquino, Montaigne, Kant, Rousseau e até mesmo Nietzsche, 

entre outros (Pagni et al., 2007). Heidegger não é considerado um educador no sentido 

estrito tal como se atribui a esse elenco clássico, tampouco um filósofo que teoriza 

exaustivamente a educação. Não encontramos um paradigma teórico dele no campo das 

teorias da educação. Nesse sentido, extrair uma perspectiva dessa natureza, a partir de 

seu horizonte filosófico, continua sendo um esforço hermenêutico inventivo que implica 

situar-se abertamente enquanto ser-em-uma-dimensão-formativa-de-si-próprio, ser-em-



190 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

mundo, claramente mais do que de outrem, para então se liberar das orientações oriundas 

do “problema do conhecimento filosófico” (Stein, 2008: 107) que perfaz a tradição 

moderna, repercutindo nas teorias educacionais com seus paradigmas representativos. 

Como Heidegger não opera uma teoria educacional ou uma epistemologia da formação 

humana, sua base filosófica permanece alheia à relação sujeito-objeto, por isso, não 

repercute uma dimensão normativa para a educação. Dito isso, poderíamos defini-lo 

como mais um “educador”, tal como a tradição seguiu espelhando? Parece-nos, então, 

que não, pois, segundo ele próprio, o “sentido originário de definição” (Heidegger, 2011a: 

25) não deve conter um caráter resolutivo (e prescritivo). Precisa ser assumido em seu 

caráter essencialmente indicativo, guardando “a forma indeterminada” do ser enquanto 

se coloca em questão. Isso porque é direcionado com a ontologia fundamental a partir de 

um “sentido vazio”, não apriorístico e marcado, portanto, pela finitude que a vida fáctica 

do ser impõe em sua temporalização. 

Logo, é sob o indicativo desse sentido de radicalidade que a pesquisa educacional 

com Heidegger tem feito o esforço hermenêutico existencial de interpretar a questão 

do ser, pois “a hermenêutica não tem por objetivo a posse de conhecimentos, mas um 

conhecer existencial, isto é, um ser [ênfase adicionada]. A hermenêutica fala desde 

[ênfase adicionada] o ser interpretado e para o ser interpretado” (Heidegger, 2012b: 24).

Referências bibliográficas

AnDraDe, A. D. (2022). “Apresentação. O tempo do ‘entre’”. AnDraDe, A.D. & Furlan, R. (Orgs.), A 
fenomenologia entretempos. São Paulo; São Carlos: Cultura Acadêmica Editora; Pedro & João 
Editores, 7-15. 

Bambach, C.R. (1995). “German philosophy between scientism and historicismo”. Heidegger, 
Dilthey, and the crisis of the historicism. London: University Press, 21-55.

Ferreira, A. (2022). “O desafio da fenomenologia frente à crise da filosofia”. AnDraDe, A.D. & 
Furlan, R. (Orgs.), A fenomenologia entretempos. São Paulo; São Carlos: Cultura Acadêmica 
Editora; Pedro & João Editores, 19-38. 

GaDamer, H-G. (2007). El giro hermenéutico. Tr., A. Parada. Madrid: Cátedra. 

GaDamer, H-G. (2015). Verdade e método Tr. F.P. Meurer. Petrópolis: Vozes.

HeiDegger, M. (2006). Que é isto, a filosofia? Identidade e diferença. Tr. E. Stein. Petrópolis; São 
Paulo: Vozes; Livraria Duas Cidades.

HeiDegger, M. (2008a). “Carta sobre o humanismo”. Marcas do caminho. Tr. E.P. Giachini & E. Stein. 
Petrópolis: Vozes, 326-376.

HeiDegger, M. (2008b). Introdução à filosofia. Tr. M.A. Casanova. São Paulo: Martins Fontes.

HeiDegger, M. (2010). “O que quer dizer pensar?”. Ensaios e conferências (Tr. E.C. Leão, G. Fogel e 
M.S.C. Schuback). Petrópolis: Vozes, 111-124. 

HeiDegger, M. (2011a). Interpretações fenomenológicas sobre Aristóteles. Introdução à pesquisa 
fenomenológica. Tr. E.P. Giachini. Petrópolis: Vozes. 



191 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

HeiDegger, M. (2011b). Os conceitos fundamentais da metafísica: mundo, finitude, solidão. Tr. M.A. 
Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitária.

HeiDegger, M. (2012a). Ser e tempo. Tr. F. Castilho. Campinas; Petrópolis: Editora da Unicamp; Vozes.

HeiDegger, M. (2012b). Ontologia. Hermenêutica da facticidade. Tr. R. Kirchner. Petrópolis: Vozes.

HeiDegger, M. (2024). Conferencias: 1915-1932. Tr. Á. Xolocotzi Yáñez. México: FCE. 

Leyte, A. (2024). Heidegger: una introducción. Madrid: Alianza Editorial. 

Lima, P. (2024). Pedagogia singular: uma (re)orientação fenomenológica do conceito de deficiência 
[Tese de Doutorado, Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositório Institucional da UFSC.

Mannes, I. (2023). A angústia enquanto uma sinalização de indeterminidade na formação humana 
[Tese de Doutorado, Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositório Institucional da UFSC. 

Martínez Marzoa, F. (1999). Heidegger y su tiempo. Madrid: Akal. 

Pagni, P.A., Silva, D.J., & Brocanelli, C.R. (2007). Introdução à filosofia da educação: temas 
contemporâneos e história. São Paulo: Avercamp. 

SchnaDelbäch, H. (1991). Filosofía en Alemania (1831-1933). Tr. P. Linares. Madrid: Cátedra.

Stein, E. (2001). Compreensão e finitude: estrutura e movimento da interrogação heideggeriana. 
Ijuí: Editora UNIJUÍ. 

Stein, E. (2008). Racionalidade e existência. O ambiente hermenêutico e as ciências humanas. Ijuí: 
Editora UNIJUÍ.

Stein, E. (2025). Pensar e errar: um ajuste com Heidegger. Ijuí: Editora UNIJUÍ.

Venzon, P. (2025). Fenomenologia da Formação Humana: do inacabamento [Tese de Doutorado, 
Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositório Institucional da UFSC.

Viana, D. (2024). Por um filosofar a espacialidade e a formação humana: uma leitura fenomenológico-
hermenêutica do espaço em Martin Heidegger na Filosofia da Educação [Tese de Doutorado, 
Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositório Institucional da UFSC.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

193 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.13 [pp. 193-207]

Recibido: 15/8/2025 – Aceptado: 12/12/2025

Las dimensiones de la cosa (die Sache) en la filosofía hermenéutica 

The Dimensions of the Thing (die Sache) in Hermeneutic Philosophy

Erika Whitney 

Universität Freiburg

Resumen: En Verdad y método (1960), Hans-Georg Gadamer subraya la dificultad que enfrentan las 
ciencias del espíritu al intentar ajustarse a los criterios metodológicos de las ciencias naturales. En sus 
palabras: “No existe un método propio de las ciencias del espíritu. […] cabe desde luego preguntarse 
[…] ¿Estará lo científico de las ciencias del espíritu, a fin de cuentas, más en él [el tacto] que en su 
método?” (1977: 36). Gadamer considera que es la cosa (die Sache) la que debe orientar el modo 
de acceso a ella; por lo tanto, el método ha de adecuarse a su objeto, y no al revés. En ello radica su 
crítica a la absolutización moderna del método como única vía de validación del conocimiento. Hacia 
el final de Verdad y método, Gadamer introduce la noción de un “hacer de la cosa” (Tun der Sache). 
¿Es la cosa aquello que se nos da de forma aparentemente inmediata, o implica también un hacer por 
parte del intérprete? La hipótesis que orienta y estructura el presente trabajo es que la cosa no se da 
como un dato acabado, tampoco se la puede comprender de un solo golpe y para siempre, sino que 
se desarrolla en y a partir esfuerzo que realiza el comprender para integrarla en su propio horizonte.

Abstract: In Truth and Method (1960), Hans-Georg Gadamer highlights the difficulty faced by the 
humanities in attempting to conform to the methodological criteria of the natural sciences. In his words: 
“The human sciences have no method of their own. Yet one might well ask […] What is the basis of this 
tact? How is it acquired? Does not what is scientific about the human sciences lie rather here than in their 
methodology?” (2004: 7).  Gadamer believes that it is the thing (die Sache) that must guide the way of 
accessing it; therefore, the method must be adapted to its object, and not the other way around. This is 
the basis of his criticism of the modern absolutisation of method as the only way of validating knowledge. 
Towards the end of Truth and Method, Gadamer introduces the notion of ‘doing the thing’ (Tun der Sache). 
Is the thing that which is given to us in an apparently immediate way, or does it also imply an action on 
the part of the interpreter? The hypothesis that guides and structures this work is that the thing does not 
occur as a finished fact, nor can it be understood in one fell swoop and forever, but rather develops in and 
from the effort made to understand it in order to integrate it into one’s own horizon.

Palabras clave/Keywords: Gadamer; die Sache; Fenomenología (Phenomenology); Hermenéutica 
filosófica (Philosophical Hermeneutics).



194 

ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFÍA HERMENÉUTICA 

1. La interpelación (Anrede)

En el marco de la fenomenología husserliana, el llamado a “ir a las cosas mismas” (Zu 

den Sachen selbst) expresa el propósito de retornar a lo dado en la intuición originaria, 

es decir, a la cosa tal como aparece en la conciencia. En este contexto, la cosa (die Sache) 

es aquello que se manifiesta como correlato de una vivencia de conciencia intencional. 

Pese a la pretensión de neutralidad de la fenomenología y a la primacía de la subjetividad 

trascendental, Gadamer hereda (Whitney, 2025) este interés por “la cosa misma”, aunque 

lo reformula en clave hermenéutica.

La comprensión comienza con la interpelación de la “cosa” —que aún ha de 

determinarse— al intérprete. Siguiendo el desarrollo de Verdad y método, en particular 

en la primera parte dedicada al análisis del juego como modo de ser del arte —y más 

adelante del lenguaje—, puede pensarse esta interrelación en estrecha conexión con la 

actitud contemplativa del espectador. Gadamer escribe: “El juego representado es el que 

habla al espectador en virtud de su representación, de manera que el espectador forma 

parte de él pese a toda la distancia de su estar enfrente” (1977: 160). A esta interpelación 

le corresponde, en un primer momento, una actitud pasiva, entendida no como mera 

inactividad, sino como disponibilidad u apertura ante aquello que se presenta.

Ahora bien, la cosa o el asunto —como suele traducirse en español die Sache— no posee, 

en la hermenéutica filosófica, el mismo estatuto que un objeto empírico —como podría ser 

Verdad y método en tanto libro— ni el de una entidad puramente abstracta —como un número 

o un concepto lógico1—. La cosa no se presenta como una entidad aislada o autosuficiente, 

sino como perteneciente a una tradición y en relación con su transmisión histórica.

Esta pertenencia, aunque en cierto sentido contextual, posee un carácter vinculante. 

Gadamer escribe: “[e]s “perteneciente” cuando es alcanzado por la interpelación de la 

tradición” (1977: 554). La hermenéutica filosófica muestra que la comprensión no tiene 

lugar sin esta relación previa, esto es, sin una precomprensión. Ahora bien, ¿qué sucede 

cuando la cosa pertenece a una tradición distinta? ¿Es posible comprenderla? Y, de serlo, 

¿permanece la cosa idéntica a sí misma o se reconfigura cada vez que se presenta en 

el horizonte de una nueva comprensión? ¿Cómo determinar su unidad o su mismidad? 

¿Podemos hablar de una sola cosa o de tantas como interpretaciones posibles? ¿Es la 

misma cosa incluso para un mismo intérprete en distintos momentos históricos de su 

comprensión?

1 Sobre el objeto histórico Gadamer escribe: “No hay acceso inmediato al objeto histórico, capaz 
de proporcionarnos objetivamente su valor proposicional. El historiador tiene que realizar la misma 
reflexión que debe guiar al jurista” (1977: 399).



195 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^E 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.13. ÖÖ. 1ϵ3ͳ2Ϭϳ

Estas preguntas introducen el problema de la identidad de la cosa, cuya elucidación 

orientará el este trabajo. Con este fin, en el primer apartado analizaré la circularidad del 

comprender y la tensión constitutiva entre sus momentos pasivo y activo; en el segundo 

apartado examinaré la determinación de la cosa como “objeto” del comprender.

2. La circularidad del comprender

En el prólogo a la segunda edición (1965) de Verdad y método, ante las primeras críticas 

que tiene la recepción de esta obra, Gadamer aclara lo siguiente:

En este sentido también la presente investigación plantea una pregunta filosófica. Pero 
no se la plantea en modo alguno sólo a las llamadas ciencias del espíritu (en el interior 
de las cuales daría además prelación a determinadas disciplinas clásicas); ni siquiera se 
la plantea a la ciencia y sus formas de experiencia: su interpelado es el conjuntoo de 
la experiencia humana del mundo y de la praxis vital. Por expresarlo kantianamente, 
pregunta cómo es posible la comprensión (1977: 12).

El comprender no es una metodología, ni un ideal resignado propio de las ciencias del espíritu. 

Más bien, se trata de una parte del acontecer del sentido. Gadamer sostiene que hay dos partes 

implicadas en el proceso de la comprensión, el comprender2 y la cosa del comprender3. En la 

primera sección de Verdad y método, Gadamer describe el carácter pasivo del comprender, en 

tanto se ve afectado por la cosa, mientras que en la segunda, enfatiza el aspecto activo de este, 

caracterizándolo como un hacer por parte del intérprete, que se apropia de la cosa.

Se trata ahora de analizar en qué sentido estas dimensiones de pasividad y 

actividad pueden ser distinguidas y, al mismo tiempo, cómo se entrelazan y se suceden 

temporalmente en el proceso hermenéutico. Para ello, se examina la siguiente hipótesis: 

toda interpretación presupone un acontecer de sentido.

Gadamer introduce, en la primera sección de su obra principal, el concepto de 

juego con el objetivo de continuar el proyecto de superación de la metafísica —más 

precisamente, para cuestionar una determinada actitud estética que ya Heidegger había 

comenzado a problematizar en El origen de la obra de arte (1936). Desde este horizonte, 

el concepto de juego funciona como alternativa al esquema tradicional de oposición 

sujeto-objeto, abriendo una nueva perspectiva sobre la relación entre conocimiento y 

mundo. La tesis central de Gadamer afirma que el juego como sujeto tiene un primacía 

2 “La comprensión debe entenderse como parte de un acontecer de sentido en el que se forma y concluye 
el sentido de todo enunciado, tanto del arte como de cualquier otro género de tradición” (1977: 217). 

3 “Nuestra tesis es, pues, que el ser del arte no puede determinarse como objeto de una conciencia 
estética, porque a la inversa el comportamiento estético es más que lo que él sabe de sí mismo. Es parte 
del proceso óntico de la representación, y pertenece esencialmente al juego como tal” (1977: 161). 



196 

ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFÍA HERMENÉUTICA 

ante de la conciencia del jugador. Esto quiere decir que el juego no se desarrolla como 

una expresión de la voluntad subjetiva, sino según una lógica interna del juego mismo a la 

que los jugadores se ven arrastrados por un movimiento que escapa a su control. En otros 

términos: el juego tiene una dinámica propia que trasciende la conciencia individual. Pero 

para que esto suceda, es condición necesaria la suspensión temporal de la subjetividad: 

los fines e intereses individuales deben ser puestos entre paréntesis mientras se juega. 

Solo en esa disposición de apertura lúdica puede realizarse verdaderamente el juego (Cfr. 

Gadamer, 1977: 143–ss). A esta pasividad Gadamer la llama el “ser jugado”.

El concepto de juego resalta, además, que el jugador no se sitúa frente a un objeto, 

sino que se encuentra inmerso en el juego, participa activamente en él. Esta actitud 

participativa Gadamer la denomina teórica y difiere radicalmente de la comprensión 

habitual que se tiene a partir de la modernidad de teoría. Gadamer escribe: 

[…] la theoría no debe pensarse primeramente como un comportamiento de la 
subjetividad, como una autodeterminación del sujeto, sino a partir de lo que es 
contemplado. Theoria es verdadera participación, no hacer sino padecer (pathos), un 
sentirse arrastrado y poseído por la contemplación (1977:170).

Esta cita subraya el momento receptivo y contemplativo de la theoria, en contraste con el ideal 

de conocimiento que privilegia la acción del sujeto y que persiste en la concepción tradicional de 

la hermenéutica, de la cual Gadamer procura distanciarse. Gadamer insiste en que comprender 

siempre está inmerso en un acontecer que escapa al control absoluto del intérprete.

Estos dos rasgos fundamentales —la primacía del juego como sujeto y la actitud pasiva 

contemplativa— definen el modo de ser del arte. Para Gadamer, el arte es modelo de 

elucidación del fenómeno hermenéutico, en la medida en que implica un acontecer en 

el que el espectador o intérprete se ven implicados. Su tesis central respecto de la obra 

de arte es que su sentido es inagotable, pues: “[…] todo encuentro con el lenguaje del 

arte es encuentro con un acontecer inconcluso y es a su vez parte de este acontecer” 

(1977:141). Esto deja entrever la apertura que necesariamente requiere toda relación con 

el objeto hermenéutico. Gadamer subraya la dimensión medial y pasiva del comprender: 

comprender no se reduce a una actividad proyectiva de construcción subjetiva del sentido 

por parte del intérprete, sino que consiste en una participación en algo que acontece y 

que, en cierto modo, sobrepasa al intérprete. 

En la segunda sección de Verdad y método, Gadamer se distancia de la tradición 

hermenéutica, tanto de la hermenéutica romántica como histórica,4 que considera el 

4 “Nuestras consideraciones no nos permiten dividir el planteamiento en la subjetividad del intérprete y la 
objetividad del sentido que se trata de comprender. Este procedimiento partiría de una falsa contraposición 
que tampoco se supera en el reconocimiento de la dialéctica de lo subejtivo y lo objetivo. La distinción entre 



197 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^E 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.13. ÖÖ. 1ϵ3ͳ2Ϭϳ

comprender como metodología para evitar malentendidos. Pore l contrario, recupera el 

análisis existencial del Dasein en Heidegger5 y escribe:

Es verdad que en la lengua alemana la comprensión, Verstehen, designa también un saber 
hacer práctico: er versteht nicht zu lesen, literalmente ‘él no entiende leer’, significa tanto 
como ‘no se orienta en la lectura’, esto es, no sabe hacerlo. Pero esto parece muy distinto 
del comrpender orientado cognitivamente en el ejercicio de la ciencias. Por supuesto, 
que si se mira más atentamente aparecen rasgos comunes: en los dos significados 
aparece la idea de conocer, reconocer, desenvolverse con conocimiento en algo. El que 
‘comprende’ un texto (o incluso una ley) no sólo se proyecta a sí mismo, comrpendiendo, 
por referencia a un sentido  —en el esfuerzo del comprender—, sino que la compresion 
lograda representa un nuevo estadío de libertad espiritual (1977: 326).

Aquí se destaca el carácter activo del comprender, es decir, como un hacer del intérprete. 

Este es un hacer que conlleva un comprenderse, pues el intérprete al comprender el objeto, 

se comprende también a sí mismo. Es decir, comprender no es algo que ocurre fuera de 

uno mismo, sino un acto en el que el intérprete redefine y actualiza su propia comprensión 

de sí y del mundo que lo rodea.6 Se pasa así del modelo de la experiencia del arte —como 

paradigma de la experiencia de verdad— en el cual se hace más explícito, esto no quiere 

decir que no se de en la experiencia del arte, la historicidad del comprender. Ahora bien, 

¿implica este cambio que Gadamer se contradiga, al dar mayor énfasis al carácter activo 

del comprender? ¿O más bien nos invita a replantear qué significa, en rigor, comprender?

La comprensión comienza con la interpelación al intérprete, el cual responde a ella 

desde una anticipación inicial de sentido, que se irá transformando continuamente en 

una función normativa y una función cognitiva escinde definitivamente lo que claramente es uno. El sentido 
de la ley tal como se muestra en su aplicación normativa no es en principio algo distinto del sentido de una 
tema tal como se hace valer en la comprensión de un texto” (1977: 382). “Pero esto quiere decir que la 
ciencia histórica intenta en principio comprender cada texto por sí mismo, no reproduciendo a su vez las 
ideas de contenido sino dejando en suspenso su posible verdad. Comprender es desde luego concretar, 
pero un concretar vinculado a la actitud básica de la distancia hermenéutica. Sólo comprende el que sabe 
mantenerse personalmente fuera de juego. Tal es el requisito de la ciencia” (1977: 407). Esta última cita es 
fundamental y no es casual que Gadamer se refiera a esta actitud científica como un comprender fuera de 
juego, mientras que él ve el comprender como una actitud participativa de quien sabe jugar. 

5 Aquí también conviene tener en cuenta la importancia de la hermenuetica jurídica y teológica 
para la nueva determinación de la tarea hermenéutica. Sobre las que Gadamer escribe lo siguiente: 
“[…] el verdadero modelo lo constituyen la hermenéutica jurídica y teológica. La interpretación de 
la voluntad jurídica o de la promesa divina nos on evidentemente formas de dominio, sino más bien 
de servidumbre. Al servicio de aquello cuya validez debe ser mostrada, ellas son interpretaciones 
que comprenden su aplicación” (1977: 383).

6 “El que quiere comprender un texto tiene que estar en principio dispuesto a dejarse decir algo por 
él. Una conciencia formada hermenéuticamente tiene que mostrarse receptiva desde el principio 
para la alteridad del texto. Pero esta receptividad no presupone ni neutralidad frente a las cosas ni 
tampoco autocancelación, sino que incluye una matizada incorporación de las propias opiniones 
previas y prejuicios” (1977: 336).



198 

ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFÍA HERMENÉUTICA 

el proceso de comprensión. El comprender es un proceso circular: el lector interpreta 

a partir de sus propios conceptos, pero el texto puede exigir una modificación de esos 

mismos conceptos si no son adecuados para tratar el asunto. El modelo textual se funda 

en la idea de un diálogo entre lector y texto, en el que el sentido no está previamente 

fijado, sino que emerge en la interacción interpretativa.

Tanto la anticipación de sentido y como la anticipación de perfección (Gadamer, 1977: 

364) son condiciones necesarias para que ese diálogo tenga lugar. Toda comprensión está 

determinada por las expectativas del intérprete, las cuales surgen de su situación hermenéutica. 

El lector siempre se encuentra en un horizonte, configurado por su situación geográfica, 

histórica y conceptual, que determina su comprensión. A esto se suman motivaciones y 

preguntas particulares, que en el caso de una investigación filosófica pueden variar según el 

enfoque analítico o continental por dar un ejemplo. Por eso Gadamer exige la explicitación 

de la situación hermenéutica, a fin de reconocer todo aquello que está en juego, de forma 

explícita o implícita, en la interpretación. El comprender tiene un movimiento de vaivén entre la 

precomprensión del intérprete y la unidad interna del texto. Este proceso dinámico demuestra 

que los prejuicios tienen un papel decisivo y productivo en el comprender (Wright , 2000).

Ahora bien, las posibles anticipaciones de sentido varía con cada interpretación, incluso en 

las diversas lecturas que un mismo lector hace. Esto plantea una dificultad fundamental: ¿cuál 

de estas anticipaciones resulta válida? ¿Qué ocurre con aquellas que se revelan como equívocas? 

Dado que las anticipaciones no siempre coinciden con la cosa misma del texto, es preciso 

someterlas a una revisión constante. Esta revisión tiene que ser un ejercicio constante, pues, no 

es posible llevar de una vez y para siempre la elucidacion de los prejuicios. La regla hermenéutica 

fundamental podría formularse en estos términos: cuanto más se concentre el intérprete en la 

cosa, tanto más podrá reconocer y corregir los prejuicios ilegítimos que dificultan la comprensión.

Para Gadamer, se trata de explicitar “cuánto acontecer es operante en todo comprender” 

(1977: 25). El carácter de acontecer abarca la totalidad del proceso histórico y lingüístico del 

comprender; incluye tanto la apertura de sentido como la posibilidad misma del entendimiento, 

lo que Gadamer denomina fusión de horizontes (Horizontverschmelzung).7 Gadamer no pone el 

acento en la adaptación del objeto al sujeto que conoce, sino en la crítica de los prejuicios del 

intérprete para hacer justicia a la cosa misma: “Elaborar los proyectos correctos y adecuados a 

las cosas, que como proyectos son anticipaciones que deben confirmarse “en las cosas”, tal es la 

7 Según J. Grondin la fusión de horizonte de podría ser el criterio de verdad hermenéutica (Grondin, 
2004). La circularidad del comprender implica una interdependencia entre las partes y el todo, lo que 
repercute directamente en su concepción de la verdad. En este marco, la verdad no es una entidad 
estática ni un dato absoluto, sino un proceso dinámico y siempre inacabado de interpretación, que 
se despliega en el entretejido de la historia y el lenguaje.



199 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^E 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.13. ÖÖ. 1ϵ3ͳ2Ϭϳ

tarea constante de la comprensión. Aquí no hay otr objetividad que la convalidación que obtiene 

las opiniones previas a lo largo de su elaboración” (1977: 333). Pero incluso esta reflexión 

rigurosa sobre los propios prejuicios no elimina la productividad de la distancia temporal: la 

aparición de nuevas expectativas de sentido. Por ello, Gadamer puede sostener lo siguiente: 

Comprender no es comprender mejor, ni en el sentido objetivo de saber más en virtud 
de conceptos más claros, ni en el de la superioridad básica que posee lo consciente 
respecto a lo inconsciente de la producción. Bastaría decir que, cuando se comprende, 
se comprende de un modo diferente (1977: 367)

Un comprender logrado se distingue tanto del no-comprender como del malentender, 

porque evita interpretaciones arbitrarias y capta, con la medida justa, el sentido del texto. 

Quien comprende puede fundamentar su interpretación. En la falta de comprensión no 

hay ninguna orientación; en cambio, en el malentender se cree haber comprendido, pero 

en realidad el texto se refiere a algo completamente distinto.

Se puede afirmar que, mientras el modelo del arte en la primera sección de Verdad y 

método describe una actitud que puede entenderse como pasiva —una apertura receptiva 

al aparecer del sentido—, el modelo del texto exige una actitud más crítica y reflexiva 

frente a los propios prejuicios. El comprender como acontecer remite a una dimensión 

trascendente, donde el sentido supera la voluntad del sujeto; en cambio, el comprender 

como hacer destacala participación activa del intérprete frente al carácter inagotable del 

sentido y a la imposibilidad de una determinación absoluta y definitiva.

Esto es fundamental para comprender la especificidad del enfoque hermenéutico de 

Gadamer en contraste con los planteamientos de Schleiermacher y Dilthey. Schleiermacher 

concebía la comprensión como una reconstrucción empática y psicológica de la intención 

del autor, en la que el intérprete, mediante una combinación de comprensión gramatical y 

técnica, buscaba incluso alcanzar una comprensión más completa que la del propio autor. 

Dilthey, por su parte, abordaba la comprensión como una vía de acceso a las vivencias 

históricas del espíritu, con la aspiración de dotar a las ciencias del espíritu de una objetividad 

metodológica comparable a la de las ciencias naturales. Frente a ambas posturas, Gadamer 

rompe con la idea de un sujeto que “posee” el sentido y, en su lugar, lo sitúa en una relación 

de dependencia respecto de algo que lo precede y lo excede, a saber, la tradición. 

3. La construcción (Gebilde) 

La reelaboración que Gadamer hace del concepto de “símbolo” en Verdad y método sirve 

para pensar el modo de ser de la cosa. Gadamer menciona el concepto de símbolo en dos 

pasajes claves: primero, en el apartado “Los límites del arte vivencial. Rehabilitación de la 



200 

ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFÍA HERMENÉUTICA 

alegría” (1977: 108–ss), donde ofrece un análisis filológico que cuestiona la oposición entre 

alegoría y símbolo8; y segundo, en el apartado “El fundamento ontológico de lo ocasional y lo 

decorativo” (1977: 193–ss). donde lo distingue de la determinación ontológica de la imagen9. 

En el ensayo La actualidad de lo bello (1974), el concepto de “símbolo” aparece —junto 

con los conceptos de “juego” y “fiesta”— como uno de los pilares fundamentales de su 

reflexión sobre el arte. El símbolo tiene en este contexto una connotación distinta de la mera 

referencia. Según Gadamer, la elaboración del concepto de “símbolo” que él plantea tiene 

que ver con “la posibilidad de reconocernos a nosotros mismos” (1991: 39–40). El símbolo 

tiene una presencia significativa: lo simbólico expresa una pertenencia ontológica a lo que 

manifiesta.10 Desde esta perspectiva y a mi entender, se puede sostener que la cosa del 

comprender —aquello que interpela y se transforma en el proceso hermenéutico— tiene 

una estructura simbólica: se muestra, remite más allá de sí misma, es decir, a todo lo no 

dicho en ella, sin perder su unidad inmanente que se actualiza con cada interpretación.

En Experiencia estética y experiencia religiosa (1964/1978), donde se explora el vínculo entre 

la experiencia del arte y la experiencia religiosa, Gadamer afirma lo siguiente: “[l]a estructura 

simbólica parece idéntica en ambas experiencias como re-conocimiento” (1998: 150)11. Lo que 

ambas comparten es que en ellas se experimenta algo real, una presencia que se da a sí misma y 

que, al mismo tiempo, funciona como forma de validación de la experiencia que de ella se hace.

Desde esta perspectiva hermenéutica, el concepto de “símbolo” remite a la 

configuración de todo objeto posible de la experiencia hermenéutica. No se trata de algo 

8 “[…] el símbolo no está restringido a la esfera del logos, pues no plantea en virtud de su significado una 
referencia a un significado distinto, sino que es su propio ser sensible el que tiene “significado”. Es algo que 
se muestra y en lo cual se reconoce otra cosa; tal es la función del tessera hospitalis y cosas semejantes. 
Evidentemente se da el nombre de símbolo a aquello que vale no sólo por su contenido, sino por su 
capacidad de ser mostrado […] el significado del symbolon reposa en cualquier caso en su presencia, y sólo 
gana su función representadora por la actualidad de su ser mostrado o dicho” (1977: 110).

9 “La esencia de la imagen se encuentra más o menos a medio camino entre dos extremos. Estos 
extremos de la representación son por una parte la pura referencia a algo  —que es la esencia del 
signo— y por la otra el puro estar por otra cosa— que es la esencia del símbolo—” (1977: 202-203).

10 “[…] el símbolo, la experiencia de lo simbólico, quiere decir que este individual, este particular, 
se representa como un fragmento de Ser que promete complementar en un todo íntegro al que se 
corresponda con él; o, también, quiere decir que existe el otro fragmento, siempre buscado, que 
complementará en un todo nuestro propio fragmento vital. No me parece que este «significado» 
esté ligado a condiciones sociales especiales —como es el caso de la religión de la cultura burguesa 
tardía—, sino, más bien, que la experiencia de lo bello y, en particular, de lo bello en el arte, es la 
evocación de un orden íntegro posible, dondequiera que éste se encuentre” (1991: 39-40).

11 “Die Symbolstruktur erscheint in beiden Erfahrungen als Wiedererkennung die gleiche” (GW 
8, 153). Gadamer agrega a continuación: “Y, sin embargo, la especie de notoriedad sobre la que 
descansa el re-conocimiento en una y otra es fundamentalmente diferente” (1998: 150).



201 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^E 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.13. ÖÖ. 1ϵ3ͳ2Ϭϳ

meramente representado, sino de algo que se hace presente y se da a conocer en su 

verdad. No media aquí una relación de simple designación, sino un acontecer de sentido 

en el que algo se revela en su significatividad. El símbolo articula y enlaza la cosa —

esto es, el sentido de un texto, un acontecimiento histórico o una obra de arte— con la 

experiencia hermenéutica. Lo que tiene lugar es una mediación, que constituye el modo 

de acceso al objeto hermenéutico. El símbolo da cuenta, a su vez, de la estructura abierta 

de la experiencia hermenéutica: una estructura en la que el sentido no está cerrado de 

antemano en sí mismo, sino que se despliega en el acto mismo de comprender.

En el ensayo Palabra e imagen (‘tan verdadero, tan siendo’) (1992), Gadamer analiza lo 

que tienen en común la palabra (artes reproductivas) y la imagen (artes plásticas). Allí escribe: 

[…] lo que a mí me ocupa ahora es la cuestión de cómo comparten una tarea común la 
palabra y la imagen, el arte de la palabra y el conjunto de las artes plásticas, y cómo se 
definen, dentro de esa comunidad, los papeles que cumplen una y otra forma de arte en 
la configuación de nuestra cultura (1998: 280). 

¿En qué consiste esta comunidad entre imagen y poesía?

En Verdad y método el concepto de “imagen” está en estrecha relación con el de “juego”. 

Mientras que el concepto de juego resulta ejemplar para describir la estructura de las artes 

escénicas y reproductivas, el concepto de imagen le permite a Gadamer mostrar cómo, en las 

artes plásticas, se manifiesta esa misma lógica de auto-presentación que caracteriza al juego 

del arte.12 Ambos conceptos comparten el modo de ser, es decir, el proceso de venir algo a la 

presencia (Zur Darstellung kommen) en la experiencia del arte. El juego alcanza, según Gadamer, su 

perfección en el juego del arte, porque lo que ahí sucede es una “transformación en construcción” 

(Verwandlung ins Gebilde). Gadamer escribe: “[s]ólo en este giro gana el juego su idealidad, de 

forma que pueda ser pensado y entendido como él mismo” (1977: 154). Y más adelante agrega: 

El juego es una construcción; esta tesis quiere decir que a pesar de su referencia a que se lo 
represente se trata de un todo significativo, que como tal puede ser representado repetidamente 
y ser entendido en su sentido. Pero la construcción es también juego, porque, a pesar de esta su 
unidad ideal, solo alcanza su ser pleno cuando se lo juega en cada caso (1977: 161).

Esta transformación en construcción tiene “el carácter de obra, de ergon, no sólo de 

energeia” (1977: 154)13. Lo que caracteriza a estas conformaciones es su carácter inobjetual 

(ungegenständlich), lo que las diferencia del concepto de “obra” (Werk). La obra de arte, 

12 “Desde luego el concepto de imagen de los últimos siglos no puede tomarse como un punto de 
partida evidente. La presente investigación intentará liberarse de este presupuesto, proponiendo 
para el modo de ser de la imagen una acepción que la libere de su referencia a la conciencia estética 
y al concepto de cuadro al que nos ha habituado la moderna galería” (1977: 184–185).

13 “Es hat den Charakter des Werkes, des >Ergon< und nicht nur der >Energeia< In diesem Sinne 
nenne ich es ein Gebilde” (GW 1, 116).



202 

ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFÍA HERMENÉUTICA 

sea poesía o escultura, está en un proceso permanente de génesis, ya que es, como dice 

Gadamer, un círculo cerrado en sí mismo, pero que el espectador completa y actualiza con 

cada lectura o interpretación. Así escribe Gadamer sobre la obra de arte: “Por eso, casi me 

parece más correcto no llamarlo una obra [Werk], sino una conformación (Gebilde). Pues en 

esta palabra, “conformación”, va implícito el que el fenómeno haya dejado tras de sí, de un 

raro modo, el proceso de su surgimiento, o lo haya desterrado hacia lo indeterminado, para 

presentarse totalmente plantada sobre sí misma, en su propio aspecto y su aparecer” (1998: 

132)14. Gebilde quiere decir también “formación de sentido” (Sinnbildung), y es aquello que 

se forma a partir de la unidad significativa de la obra de arte y el diálogo que entabla con él el 

intérprete. Cuando Gadamer habla de fusión de horizontes está pensando en esta formación 

y ampliación del sentido: con cada interpretación lograda, el horizonte del intérprete y el del 

texto se entrelazan, y el sentido se enriquece y expande más allá de su formulación inicial.

¿Qué tipo de unidad (identidad) problematiza Gadamer cuando afirma que no 

hay tal cosa como una obra (Werk)? Queda claro que, al enfatizar el concepto de 

“conformación” (Gebilde) y no el de “obra” (Werk), Gadamer puede elaborar el aspecto 

común entre palabra e imagen. Sin embargo, ¿qué pasa con la materialidad de la obra de 

arte, a la que hace referencia el concepto de “obra” (Werk)? Gadamer no ignora ni desconoce 

el rol de esta dimensión en la concresión de sentido, lo que sostiene es que el sentido de un 

obra de arte o no se puede reducir a su materialidad.15 Tampoco puede el sentido de una 

obra reducirse a su génesis histórica ni a la intención de su creador. El encuentro del receptor 

con la obra no ocurre en condiciones ideales, sino reales.16 Dado que tanto el espectador 

como la obra están situados históricamente, el sentido de la obra se actualiza una y otra vez. 

Es importante subrayar esta idea: el intérprete actualiza el sentido. Determinar hasta qué 

punto este proceso implica también un momento de creación es una cuestión relevante, que 

me gustaría abordar, pero que excede los límites del presente trabajo. 

La atención a la historicidad y a la perspectiva en el enfoque hermenéutico de Gadamer 

no es accidental, sino que se inscribe en su ampliación del concepto de experiencia 

(Erfahrung). Que Gadamer reconozca la importancia de las condiciones concretas del 

14 En Verdad y método se traduce Gebilde como “construcción”, mientras que en esta antología se traduce 
como “conformación”. En este trabajo adopto la traducción “conformación”, ya que considero que evita un 
posible malentendido: el de pensar que la determinación del sentido recae enteramente en el intérprete. 

15 “La conformación no remite tanto al proceso de su formación como exige ser percibida en sí 
misma como pura manifestación. Esto resulta especialmente palpable en las artes transitorias. La 
poesía, la música y la danza no tienen para nada la tangibilidad de una cosa en sí, y sin embargo, la 
materia fluyende y fugitiva de la que están hechas se estructura hasta llegar a la unidad fija de una 
conformación, siempre la misma” (Gadamer, 1998: 132).

16 El espacio y la distancia entre ambos conforman un espacio condicionado.



203 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^E 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.13. ÖÖ. 1ϵ3ͳ2Ϭϳ

espectador —como el contexto, la perspectiva y la situación hermenéutica— no implica que 

la unidad de sentido de la obra se disuelva en la interpretación individual del espectador, 

es decir, el sentido de una obra de arte tampoco se agota en su recepción. Precisamente 

esta es su crítica a posturas como la del poeta Paul Valéry, quien reduce —a los ojos de 

Gadamer— la experiencia estética a mera recepción subjetiva del intérprete (1977: 136).

Por el contrario, Gadamer enfatiza la dimensión trascendente de 

la conformación (Gebilde), que ninguna interpretación puede agotar. Cabe aclarar que por 

trascendencia, en este contexto, se entiende aquello que excede la dimensión subjetiva. 

Gadamer escribe en el ensayo Agradecer y recordar (2000): “[…] una experiencia de 

trascendencia. Quiero decir con esto que es algo que rebasa siempre el horizonte de 

expectativas dentro del cual la gente plantea sus relaciones recíprocas como sistema de 

compensaciones” (2002: 260). Y en el ensayo El saber entre el ayer y el mañana (1998) 

sostiene: “Lo que en filosofía se denomina la trascendencia expresa de diversas maneras el 

hecho de que hay un límite para toda previsión y precaución” (2002: 270). La trascendencia 

no es un “más allá” inaccesible, sino aquello que también se experimenta como límite, en 

tanto algo que escapa a la capacidad de anticipar, controlar o agotar el sentido.

A continuación, me gustaría señalar tres aspectos que profundizan la relación entre 

trascendencia y símbolo. Esta relación es importante porque da indicios, por un lado, de 

la inobjetualidad17 de la conformación (Gebilde) y, por otro, de la no reductibilidad de 

esta conformación a una dimensión subjetiva. (1) La superioridad de aquello que se ha de 

interpretar respecto a las meras representaciones subjetivas; (2) La auto-validación de lo que 

se presenta como algo que se sostiene en su verdad y (3) el reconocimiento de algo más en lo 

que se presenta. Creo que estos aspectos permiten describir el modo de ser de todo fenómeno 

hermenéutico.18 Para evitar el riesgo de equiparar sin matices la diversidad de los objetos de 

las ciencias humanas, quisiera señalar que mi interés radica en identificar aquello que estos 

fenómenos tienen en común, sin reducir su modo de ser únicamente a ese rasgo compartido19.

17 La in-objetualidad no impide que algo tenga estructura; impide que esa estructura se reduzca a un objeto.

18 “Es cierto que, en su meticuloso trabajo descriptivo, Husserl mismo se comportaba de un modo 
absolutamente hermenéutico, y su esfuerzo, dentro de horizontes cada vez más amplios, con una 
precisión cada vez más elevada, estaba dirigido constantemente a la tarea de “interpretar” (auslegen) 
los fenómenos. Pero nunca se paró a reflexionar hasta qué punto el concepto de fenómeno mismo se 
halla entretejido con el “interpretar”. Eso es algo que hacemos desde Heidegger” (Gadamer, 1998: 183).

19 Esta idea se podría reforzar si te tiene en cuenta las reflexiones de Gadamer en torno a la no 
diferencia estructural respecto al modo de acceso al objeto del historiador como del filólogo. 
Gadamer sostiene que la diferetencia en estos casos es de patrón: “Si el filólogo comprende un 
texto dado, o lo que es lo mismo, si se comprende a sí mismo en el texto, en el sentido mencionado, 
el historiador comprende también el gran texto de la historia del mundo que él más bien adivina, 
y del que cada texto transmitido no es sino un fragmento, una letra; y también él se comprende a 



204 

ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFÍA HERMENÉUTICA 

El primer aspecto, la superioridad (Übermacht), designa el carácter irreductible de aquello 

que se presenta en la experiencia hermenéutica, en la medida en que escapa a una determinación 

absoluta. El símbolo es en sí mismo una forma de presencia de sentido que excede cualquier 

conceptualización. No se deja reducir a una única interpretación ni agotarse en una explicación 

total. La referencia a la totalidad del sentido, tal como se manifiesta en la obra de arte, desborda 

las expectativas, categorías y actitudes meramente cognitivas del intérprete.

Tal era el sentido del símbolo y de lo simbólico: que en él tiene lugar una especie 
de paradójica remisión que, a la vez, materializa en sí mismo, e incluso garantiza, el 
significado al que remite. Sólo de esta forma, que se resiste a una comprensión pura 
por medio de conceptos, sale el arte al encuentro —es un impacto que la grandeza 
del arte nos produce—; porque siempre se nos expone de improviso, sin defensa, a 
la potencia de una obra convincente. De ahí que la esencia de lo simbólico consista 
precisamente en que no está referido a un fin con un significado que haya de alcanzarse 
intelectualmente, sino que detenta en sí su significado (Gadamer, 1991: 44). 

La ciencia puede esclarecer múltiples aspectos de una obra —su contexto histórico, sus 

condiciones materiales, su estructura formal—, pero no por ello alcanza su verdad en su totalidad.

El segundo aspecto es la auto-validación (Selbstbeglaubigung). Este aspecto apunta a 

que la configuración no requiere una legitimación externa: no necesita ser “comprobada” 

por criterios extrínsecos para “valer” como obra. Su validez se sostiene en su propia 

capacidad de mostrarse como significativa, en su fuerza expresiva y en poder de 

interpelación. En relación al símbolo se hizo hincapié en que no se trata de un medio de 

referencia, sino que el símbolo contiene en sí su significado. Esta auto-validación, propia 

tanto de la experiencia del arte como de la experiencia hermenéutica en general, se 

configura como una participación en una verdad no deducida, que no se obtiene por vía 

de justificación lógica, sino que acontece y en la cual el intérprete está implicado.

Finalmente, el tercer aspecto es el reconocimiento (Wiedererkennung). Gadamer lo 

entiende como una experiencia esencial en la comprensión hermenéutica. Se trata de un 

“reconocer” en el sentido de que en la obra —sea una imagen, un texto o una melodía— 

se actualiza algo que nos resulta, al mismo tiempo, nuevo y familiar. El reconocimiento no 

significa aquí identificar un objeto previamente conocido, sino más bien descubrir algo como 

significativo, como ya perteneciente a nuestra experiencia, aunque no lo supiéramos de 

antemano. Gadamer cierra su ensayo Estética y verdad (1964) con las siguientes palabras:  “La 

intimidad con que nos afecta la obra de arte es, a la vez, de modo enigmático, estremecimiento 

y desmoronamiento de lo habitual. No es sólo el “ese eres tú” que se descubre en un horror 

sí mismo en este gran texto. Tanto el filólogo como el historiador retornan así del autoolvido en el 
que los mantenía aherrojados un pensamiento fijado en la concienca metodológica de la ciencia 
moderna como un patrón único. Es la conciencia de la historia efectual la que constituye el centro 
en el que uno y otro vienen a confluir como en su verdadero fundamento ” (1977: 414).



205 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^E 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.13. ÖÖ. 1ϵ3ͳ2Ϭϳ

alegre y terrible. También nos dice: “¡Haz de cambiar tu vida!”” (1998: 62). Este reconocimiento 

está íntimamente vinculado con la verdad. No se trata de una verdad científica o demostrativa, 

sino de una verdad que acontece en la experiencia misma cuando hay comprensión de la 

cosa. Así, comprender una obra implica dejarse afectar por ella, permitir que nos diga algo 

que ya nos concierne, aunque aún no supiéramos cómo nombrarlo.

En conjunto, estos tres aspectos o dimensiones —la superioridad, la auto-validación 

y el reconocimiento— permiten describir el modo de ser de aquello que Gadamer 

llama conformación (Gebilde), aspecto que comparten la palabra y la imagen y que a mi 

ver pueder servir para pensar lo que tienen en común los diversos “objetos” de estudio 

las humanidades.  Objeto no en el sentido clásico —es decir, como algo independiente del 

sujeto que observa—, sino más bien como un fenómeno que se despliega en la experiencia 

compartida, se actualiza en la interpretación y mantiene una tensión viva entre alteridad 

y familiaridad, así como entre pasado y presente. El Gebilde está determinado por la 

experiencia hermenéutica —es decir, aparece en ella y por ella—, pero no se reduce a 

ninguna experiencia concreta. Este modo de ser caracteriza a los fenómenos de las ciencias 

humanas, cuyo campo no está determinado por hechos empíricos, sino por sentidos que se 

abren y se cierran. Y como sentidos se expresan siempre en un lenguaje y en un contexto 

histórico determinados, los fenómenos de las ciencias del espíritu no son hechos acabados, 

sino realidades en constante devenir. La exigencia hermenéutica recuerda a las científicas y a 

los científicos que su tarea no es contemplar el objeto desde fuera como meros espectadores, 

sino entrar en diálogo con él, apropiarse de su sentido y dejarse afectar por ese encuentro.  

4. Consideraciones finales

¿Cómo se determinar la relación entre la inobjetualidad de los fenómenos hermenéuticos 

y la cosa del comprender? La inobjetualidad de dichos fenómenos constituye la condición 

de posibilidad de que la cosa del comprender no se dé como un objeto previamente 

constituido, sino como un acontecer de sentido que sólo tiene lugar en el acto mismo de 

comprender.

En Verdad y método Gadamer sostiene que la comprensión no se reduce a un 

conjunto de opiniones ni a posiciones meramente subjetivas, sino que implica el venir a 

la presencia de la cosa (die Sache) en el lenguaje. La palabra no ocupa un rango inferior al 

de la cosa pensada; por el contrario, es en el lenguaje donde la cosa del pensar encuentra 

su manifestación propia. En este sentido, el lenguaje no es vestido del pensamiento, sino 

el medio originario en el que el pensamiento mismo se despliega. Esta concepción es 



206 

ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFÍA HERMENÉUTICA 

desarrollada por Gadamer en el apartado “El lenguaje como medio de la experiencia 

hermenéutica” (1977: 461–ss).

La cosa se da, así, como aquello que nos interpela. No se trata, por tanto, de 

“constituir” la cosa —como ocurre en el modelo fenomenológico clásico—, sino de 

experimentarla como algo que se da y se transforma en el propio acto de la comprensión. 

Por ello, Gadamer puede afirmar que comprender no es una acción del sujeto sobre un 

objeto, sino una forma de participación en un proceso que nos antecede, nos implica y 

nos excede. Ahora bien, mediante la interpretación es posible un esclarecimiento de la 

comprensión, lo que habilita la fusión de horizonte. Esta concepción se distancia de la 

clausura sistemática del idealismo hegeliano: la cosa no se resuelve en un saber absoluto, 

sino que permanece abierta, histórica y finita. Gadamer subraya, ante todo, el carácter 

lingüístico, situado e inagotable de la cosa, que no se reduce ni a una esencia eidética ni a 

una totalidad dialéctica cerrada.

Si la cosa se da siempre de manera situada y, por lo tanto, plural, en la medida en 

que se actualiza en relación con circunstancias históricas determinadas, ¿por qué seguir 

hablando de “la” cosa? Precisamente porque esa pluralidad no equivale a una dispersión 

arbitraria del sentido. La pregunta remite al problema de la identidad de la cosa en su 

diferencia. El fenómeno hermenéutico no se caracteriza únicamente por la apertura 

del sentido, sino también por el carácter vinculante de ese sentido, que se despliega 

tensionalmente en la comprensión. El hecho de que existan diversas lecturas de una 

misma obra —pongamos por ejemplo las múltiples interpretaciones cinematográficas de 

Los miserables (1862), de Victor Hugo— no implica que, en dichas interpretaciones, el 

asunto tenga un rango menor que en la obra original. Aunque en ninguna de ellas se 

agota el asunto, en todas se reconoce que se trata de la obra principal de Victor Hugo20. 

El asunto —la problemática de la justicia, el perdón y la dignidad humana— es tratado en 

cada una de ellas de modos distintos, pero no de manera arbitraria. Podría decirse, más 

bien, que en cada una de estas interpretaciones se destaca un aspecto de la cosa. Siempre 

que la interpretación es lograda, es la cosa la que actúa como hilo conductor entre las 

distintas interpretaciones: aquella que otorga sentido y unidad a cada una y que, al mismo 

tiempo, se manifiesta en ellas como concreción de sentido, es decir, como actualización 

particular del sentido de Los miserables.

A modo de síntesis, puede decirse entonces que la cosa de la hermenéutica no es 

un concepto totalizador y tampoco remite al sentido “en sí” de un texto ni de cualquier 

otro fenómeno hermenéutico. Por el contrario, la cosa posee una unidad, una identidad 

20 ‘Los Miserables’: Un Siglo de Adaptaciones https://delefoco.com/?action=news-view&id=200



207 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^E 2ϲϵϱͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. DK/: 1Ϭ.12ϳϵϱ/D/FFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.13. ÖÖ. 1ϵ3ͳ2Ϭϳ

dinámica que se despliega en la relación entre lo ya comprendido y lo aún por comprender, 

en la medida en que toda comprensión está siempre vinculada a una aplicación, es decir, a 

la actualización de su sentido en circunstancias concretas.

La cosa tiene un pie en la objetividad (Sachlichkeit) del texto y otro en la elaboración 

que el intérprete realiza de la misma. Ninguno de estos polos puede reducirse al otro: 

la objetividad del texto se hace presente precisamente cuando la mediación de la 

comprensión desaparece en cuanto tal. Por ello, la verdad de la cosa no se mide en 

términos de adecuación a una realidad objetiva previa —esto es, a un sentido dado de 

antemano—, sino en virtud de la fuerza de su decir. Comprender significa, desde esta 

perspectiva, hacer hablar a la cosa.

Referencias bibliográficas

GaDamer, H.-G. (1977). Verdad y método. Salamanca: Sígueme.

GaDamer, H.-G. (1986). Verdad y método II. Salamanca: Sígueme.

GaDamer, H.-G. (1991). La actualidad de lo bello. Barcelona: Paidós.

GaDamer, H.-G. (1998). Estética y hermenéutica. Madrid: Técnos.

GaDamer, H.-G. (2002). Acotaciones hermenéuticas. Madrid: Trotta.

GaDamer, H.-G. (2004). Truth and Method. London: Continuum.

GronDin, J. (2004). “El legado de Gadamer”. Zúñiga, J.F.; Sáez, L.; Pérez Tapias, J.A.; Nicolas, J.A.; 
Acero, J.J. (Coords.) El legado de Gadamer. Granada: Universidad de Granada.

“Los Miserables”: Un Siglo de Adaptaciones. Ext.  https://delefoco.com/?action=news-view&id=200

Wright, K. (2000). “Gestimmtheit, Vorurteil und Horizontverschmelzung“. Figal, G.; GronDin, J. & 
SchmiDt, D.J. (eds.). Hermeneutische Wege. Hans-Georg Gadamer zum Hundertsten. Tübingen: 
Mohr Siebeck.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Estudios





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

211 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.14 [pp. 211-223]

Recibido: 20/05/2025 – Aceptado: 3/7/2025

La existencia, la muerte y el mundo en la coyuntura de Ser y tiempo. 
A propósito de F. Dastur, La muerte. Ensayo sobre la finitud

Existence, Death and the World at the Juncture of Being and Time. 
On F. Dastur’s Death. An Essay on Finitude

Cristina García Santos 

Universidad Nacional de Educación a Distancia

Resumen: Partiendo de la obra mencionada de F. Dastur, revisamos el enfoque de la mortalidad-finitud 
presente en Ser y tiempo. Allí la finitud de la existencia conecta con la estructura ontológica del “ser-en-el-
mundo”, en virtud de la cual tanto nuestros comportamientos como sus fenómenos correlativos se inscriben 
en un horizonte de posibilidades limitado, es decir, fácticamente abierto y susceptible de ser revocado. Sin 
embargo, la destitución-institución de dicho horizonte acaba siendo remitida a una actividad autorreferencial 
del sujeto humano: el momento más “auténtico” de la existencia, en el que el Dasein, al anticipar su propia 
muerte, se abstendría del mundo y este último quedaría nihilizado. A nuestro juicio, este planteamiento 
merece ser corregido desde la ontología del Ereignis elaborada por el “segundo” Heidegger, donde se 
entiende que el ser humano puede participar en la emergencia (o en el hundimiento) de una época del ser 
sin constituir el centro ni el factor único de este acontecimiento. Ahora bien, desde esta óptica la relevancia 
ontológica del tema de la muerte no radica tanto en la finitud del individuo como en la finitud del mundo.

Abstract: Based on the aforementioned work by F. Dastur, we review the approach to mortality-finitude 
present in Being and Time. There, the finitude of existence connects with the ontological structure of 
“being-in-the-world”, by virtue of which both our behaviours and their correlative phenomena are 
inscribed in a limited horizon of possibilities, that is, factually open and susceptible to revocation. However, 
the destitution-institution of this horizon ends up being referred to a self-referential activity of the human 
subject: the most “authentic” moment of existence, in which Dasein, anticipating its own death, would 
abstain from the world and the latter would be nihilised. In our opinion, this approach deserves to be 
corrected from the ontology of Ereignis developed by the “second” Heidegger, where it is understood that 
human beings can participate in the emergence (or collapse) of an epoch of being without constituting 
the centre or the sole factor of this event. From this perspective, the ontological relevance of the theme of 
death lies not so much in the finitude of the individual as in the finitude of the world. 

Palabras clave/Keywords: Finitud (Finitude); Muerte (Death); Existencia (Existence); Ser-en-el-
mundo (Being-in-the-World); Destitución-Institución (Destitution-Institution).



212 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

1. Introducción

Decía La Rochefoucauld que “ni el sol ni la muerte se pueden mirar fijamente”. Pero aunque 

la muerte sea lo impensable por excelencia, pocos temas han dado tanto que pensar (y que 

hablar) como ella; en particular, en el campo de la filosofía occidental, para la cual este asunto 

resulta extremadamente incisivo y comprometedor. Apenas apelamos a la dama de la guadaña, 

se desata todo un magma de problemas ontológicos de alto voltaje: el ser, el ente y la nada; el 

límite; las fundaciones y los desfondamientos; las espacio-temporalizaciones; la memoria, la 

inscripción y el lenguaje… y, en definitiva, el enigma de la generación y la destrucción, que dio 

su razón de ser a la peculiar investigación iniciada por los milesios. También se nos presenta 

–y no en último lugar– la cuestión del estatuto de lo humano: en efecto, al menos dentro de la 

tradición que se remonta a Homero, el apelativo de “mortales” pasa por ser el que mejor nos 

define. Y aquí empiezan las dificultades a la hora de enfocar la muerte desde una perspectiva 

filosófica: en esta tesitura, a menudo se corre el riesgo de confundir ontología con antropología.

El libro de F. Dastur La muerte. Ensayo sobre la finitud (2007a, ed. cast. 2008) tiene 

entre sus virtudes la de poner sobre la mesa toda la complejidad que rodea a este tópico. 

Concebido inicialmente como una obra de divulgación filosófica, su desarrollo excede con 

creces en riqueza y profundidad tal objetivo. El Capítulo I, “La cultura y la muerte”, comienza 

por visitar la tesis tradicional de los rituales y signos funerarios como origen de la cultura, en 

tanto comunidad de vivos y muertos que implica una “supervivencia espectral” del difunto 

en la memoria colectiva y da pie a la noción de “espíritu”. Este tipo de “trascendencia” se 

distingue netamente de aquella que aparece con la invención del “más allá escatológico”, 

invención que la autora retrotrae hasta el monoteísmo mazdeísta, y que introduce “la noción 

de una temporalidad lineal orientada hacia el futuro de un juicio final en el que cada individuo 

deberá dar cuenta de sus acciones pasadas” (2008: 43). Frente a las religiones que prometen 

la resurrección, justificando y a la vez anulando la condición mortal del hombre, la tragedia 

griega constituiría una “representación auténtica” de dicha condición (2008: 51). El Capítulo 

II lleva a cabo tres interesantes catas (Platón, Hegel y Aristóteles) en la historia de la filosofía, 

caracterizada aquí como una “metafísica de la muerte”. Cuando la filosofía establece una 

cesura entre “lo sensible-temporal” y “lo inteligible-intemporal”, adopta –señala Dastur– una 

estructura metafísica, con lo que se ve obligada a ser “a la vez pensamiento de la mortalidad 

del pensante y de la inmortalidad de lo pensado” (2008: 74); y de este modo queda hipotecada 

por una supuesta esfera puramente espiritual en la que no habría ni nacimiento ni muerte. 

Los Capítulos III y IV constituyen el corazón de la obra que nos ocupa. El primero de ellos, 

“Fenomenología del ser-mortal” pivota sobre el análisis de la mortalidad humana propuesto 

por Heidegger en Ser y tiempo (§§ 46-53), mientras que el segundo, “Mortalidad y finitud”, 

aquilata dicho planteamiento contrastándolo con varias posiciones colindantes: las de Sartre, 



213 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RK ϭ2, 2Ϭ2ϲͬϭ. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/SSE 23ϴϲͳϰϴϳϳ. �K/͗ ϭϬ.ϭ2ϳϵϱͬ�/FF�R�E�.2Ϭ2ϲ.ϭ2.ϭϰ. ÖÖ. 2ϭϭͳ223

Lévinas, E. Fink y Husserl, fundamentalmente. Y es que, desde el comienzo de este ensayo, 

se advierte que su autora habla desde el universo del “primer” Heidegger. Dastur establece 

una distinción de principio entre aquellos planteamientos que aspiran, de un modo u otro, 

a superar la muerte (desde Platón hasta Hegel, pasando por las religiones monoteístas) y 

aquellos que aceptan sin ninguna clase de subterfugio la finitud de la existencia humana. La 

línea divisoria entre unos y otros podría vincularse a la distinción establecida por Heidegger 

entre “metafísica” y “ontología”1. Desde el momento en que la mirada metafísica concibe 

el ser como presencia intemporal, invariable y absoluta de un “ente supremo” (que estaría 

definitivamente dado para una conciencia igualmente infinita), y desde el momento en que al 

hombre le cabría participar en dicha eternidad mediante el pensamiento, el alma o el espíritu, 

salta a la vista que dicha mirada implica un intento de negar o trascender la condición mortal. 

A nuestro juicio, puesto que Ser y tiempo representa un “punto de no retorno” en la 

crisis de la metafísica, parece un lugar óptimo para armar la tarea que Dastur se propone: 

pensar la finitud como un límite positivo y originario, sin hacerla deudora de ninguna clase de 

infinitud ni “apoyarla en una eternidad que pueda abarcarla” (2008: 22). Así, afirma la filósofa 

francesa, después de esta obra “ya no es posible”, como se ha hecho durante siglos, “oponer 

el ser al devenir”, toda vez que en ella se cuestiona radicalmente “la equivalencia tradicional 

entre ser y eternidad” (2008: 20-21), al mostrarse cómo la propia donación del ser a una 

comprensión óntica implica de suyo temporalización. Sin embargo, en la medida en que la 

posición del “primer Heidegger” se mantiene atada, al menos parcialmente, a la metafísica 

moderna del sujeto2, cabe temer, nos parece, que dicha ubicación incluya algunas trampas. 

Resulta sorprendente la intervención del “segundo Heidegger” en este libro de Dastur: 

aparte de algunas menciones esporádicas, las obras de después de la Kehre sólo aparecen 

al final del texto, en la conclusión3. Justo entonces la reflexión acerca de la muerte cambia 

ostensiblemente de coloratura, hasta el punto de que la mencionada conclusión parece, más 

que el cierre del ensayo, un nuevo comienzo. La mortalidad propia de la existencia humana 

es remitida ahora a la participación de esta en el lenguaje en tanto que lenguaje del ser, de 

1 La caracterización peyorativa del término “metafísica” por parte de Heidegger es posterior al entorno de Ser y 
tiempo. El rasgo fundamental del enfoque metafísico predominante en la historia de la filosofía sería el “olvido 
del ser” y de la “diferencia ontológica”, es decir, la que existe entre ser y ente. Vid. al respecto, por ejemplo, 
el ensayo de Heidegger “Die Onto-Theo-Logische Verfassung der Metaphysik” (1956-1957) (Heidegger, 1975).

2 Un detallado y consistente análisis de Ser y tiempo bajo esta perspectiva se encuentra en la obra 
de A. Escudero Pérez El tiempo del sujeto. Un diagnóstico de la crisis de la modernidad (2009).

3 Françoise Dastur ha dedicado numerosos estudios a analizar diversos aspectos de la obra del Heidegger 
posterior a la Kehre, por ejemplo, Heidegger. La question du Logos (2007b) o  Heidegger et la pensée à venir. 
(2011), ambos posteriores al texto que nos ocupa aquí.



214 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

modo que el papel de los mortales queda descentrado de su propio eje y desplazado hacia 

otro punto. Pero esto ocurre, como decimos, sólo cuando el libro está a punto de acabarse.

Nuestras observaciones siguientes tienen que ver con el “suspense” de esta conclusión, 

el cual parece coherente con el viraje (Kehre) efectuado por el pensamiento de Heidegger 

a partir de los años treinta. Por un lado, vamos a señalar un aspecto de Ser y tiempo al 

que Dastur se mantiene aquí aferrada y al que, en nuestra opinión, convendría renunciar. 

Por otro lado, vamos a indicar por qué derroteros cabría continuar un enfoque de la 

mortalidad (o sea, de la finitud) centrado en la diferencia ontológica y en el acontecer del 

ser, antes que en el problema de la autocomprensión humana. Ambos asuntos reclaman 

un desarrollo extenso e intrincado, que aquí sólo podremos esbozar con trazos gruesos.

2. Ser-en-el-mundo, totalidad y finitud

Nos recuerda Dastur que, para Heidegger, el ser que está “vuelto hacia la muerte” (Sein 

zum Tode) no es “ni el viviente en general, ni el hombre en su sentido tradicional de 

animal rationale, de viviente dotado de razón, ni un yo esencialmente determinado por 

su voluntad”, sino el Dasein, el “ser-ahí”, el “existente”, aquel que habita en un espacio de 

manifestación (Lichtung) que lo engloba y en cuyo desenvolvimiento se encuentra implicado. 

La existencia obedece a la estructura fundamental del “ser-en-el-mundo”, es decir, se 

inscribe en un horizonte de posibilidades que, como tal, articula de modo cooriginario los 

comportamientos humanos y los fenómenos correlativos a ellos (así, el reconocimiento 

de esta estructura invalida tanto el idealismo como el realismo, al poner en “jaque mate” 

tanto el supuesto de un “sujeto en sí” como el de un “objeto en sí”)4. Dicho horizonte de 

posibilidades, constitutivo de lo que el Dasein es y puede ser en cada caso, se encuentra 

siempre previamente en juego (de ahí que la existencia tenga la característica de ser 

“arrojada”, “dada fácticamente”), pero al mismo tiempo es susceptible de ser desarrollado 

de un modo u otro, e incluso revocado radicalmente (o sea: siempre somos “habiendo sido 

ya” y “yendo a ser después”, y por lo tanto temporalmente). Es esta apertura propia del ser-

en-el-mundo la que instaura, en primer y último término, nuestra condición de mortales. 

“Estamos abiertos al mundo –leemos en la obra que estamos comentando– porque estamos 

relacionados con esa nada que es la muerte” (Dastur, 2008: 229).

A nuestro juicio, lo principal a la hora de concretar este vínculo entre “virtualidad 

de habitar en lo abierto” y “capacidad para la muerte como muerte” es explicar cómo 

pueda haber algo así como una “des-mundanización”, una suerte de “hundimiento del 

4 Vid. sobre este punto el artículo de A. Escudero Pérez “Del comportamiento y el fenómeno: el a 
priori de correlación” (2010).



215 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RK ϭ2, 2Ϭ2ϲͬϭ. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/SSE 23ϴϲͳϰϴϳϳ. �K/͗ ϭϬ.ϭ2ϳϵϱͬ�/FF�R�E�.2Ϭ2ϲ.ϭ2.ϭϰ. ÖÖ. 2ϭϭͳ223

mundo” (en tanto horizonte posibilitador tanto de las actividades del Dasein como de los 

fenómenos correspondientes a ellas)5, sólo a partir del cual podría darse la emergencia 

de otra configuración de mundo6. Si no se aclara esto, no habrá más opción que seguir 

remitiendo cada existir finito (histórico, concreto, fáctico) a un conjunto de posibilidades 

mundanas indefinidamente abierto y, por lo tanto, infinito. ¿Cómo se lleva a cabo dicha 

aclaración en Ser y tiempo? A costa de perder por el camino las mejores posibilidades de 

la noción de “ser-en-el-mundo”7.

Allí dicha des-mundanización es remitida, de modo unilateral, a un comportamiento del 

Dasein: aquel que tiene lugar cuando este se abstiene de su común y corriente entrega a las 

actividades mundanas (al “término medio” de la cotidianeidad) para volverse hacia sí mismo. 

Es este comportamiento autorreferencial el que tendría un efecto nihilizante sobre del círculo 

de posibilidades constitutivo de un determinado ser-en-el-mundo. En tal repliegue del Dasein 

sobre su propia interioridad cifra Heidegger la mayor “autenticidad” o “propiedad” de la 

existencia, mientras que la exterioridad del trato ordinario con las obras y con los demás acaba 

siendo tildada de “inauténtica”. ¿Cuáles son los efectos indeseables de semejante deriva? 

Alejandro Escudero lo sintetiza con toda claridad: “En primer lugar, el Dasein auténtico se 

concibe como extramundano o premundano; en segundo lugar, el ‘mundo’ es considerado 

algo proyectado por el Dasein al proyectarse a sí mismo” (Escudero Pérez, 2009: 150-151). 

Ahora bien, no cabe aceptar ni que haya un momento extramundano de la existencia, ni que 

el existente humano sea el factor único y central de la apertura del mundo8. Además, ¿no 

5 Queda claro que no nos estamos refiriendo al “fin del mundo” en el sentido de la aniquilación del 
planeta tierra, puesto que “mundo” es aquí una estructura ontológica y no una totalidad óntica. 

6 Nos estamos refiriendo al fenómeno que el segundo Heidegger conceptuó en términos de una 
“historia” correspondiente a las “épocas del ser”, fenómeno que guarda relación con la idea de 
institución y destitución de un determinado paradigma, tal y como la formuló T. Kuhn en su teoría 
de las revoluciones científicas (aunque en este caso desde una perspectiva más epistemológica que 
ontológica); cf. Kuhn (1962). La principal exposición del mencionado punto por parte de Heidegger 
se encuentra en sus Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), (1936-1938) (1989). Además, el filósofo 
alemán incluye desarrollos de este tema de las “épocas del ser” y del “Ereignis” en numerosos cursos 
y trabajos inmediatamente posteriores a la elaboración de los Beiträge, que actualmente pueden 
encontrarse en los volúmenes 66 (1997), 67 (2018), 69 (2022) y 73 (2013) de la Gesamtausgabe. A 
ello hay que añadir la conferencia, publicada en vida del propio Heidegger, Zeit und Sein (1962) (2007).

7 Así lo denuncia Escudero en su obra El tiempo del sujeto (2009: 149-151), cuyas líneas de fuerza 
estamos siguiendo.

8 En el grueso de la obra de Dastur que estamos comentando, parece darse a entender, en sintonía 
con el universo de Ser y tiempo, que el Dasein es la única instancia que abre la Lichtung y constituye, 
así, su centro. Leemos en dicha obra: “[…] sólo en conexión con su propio poder-morir puede [sc. 
el Dasein] efectivamente hacerse cargo de la apertura que es. De modo que sólo sobre el fondo de 
este cierre abismal que es la muerte puede existir y abrir esta Lichtung, este claro que es él como 
Da-sein, es decir, en la medida en que él mismo es ese ‘ahí’ por el que hay mundo” (2008: 181). 
Sólo al final del libro, en el apartado de su conclusión (el cual, como hemos dicho, habla desde el 



216 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

se ha debilitado con ello el carácter apriórico e irremontable de la estructura del ser-en-el-

mundo, en cual reside una de las principales aportaciones de Ser y tiempo? ¿No se recae así 

en un cierto idealismo del sujeto, aunque bajo una forma curiosamente sutil?

El nudo gordiano de esta coyuntura afecta precisamente a la fenomenología del 

ser-mortal en la que desemboca en Ser y tiempo la analítica de la existencia humana, 

planteamiento que Dastur reproduce en el grueso de La muerte. Ensayo sobre la finitud sin 

que parezca encontrarle ninguna objeción (vid. especialmente el Capítulo III, 2008: 123-182). 

Recordemos que los tres existenciarios que articulan el ser del Dasein en tanto “cuidado” 

–el comprender (Verstehen), el encontrarse afectivo (Befindlichkeit) y el discurso (Rede)– 

acaban siendo remitidos a sendos comportamientos autorreferenciales –la “resolución 

anticipada de la muerte” (§§ 49-53), la angustia (§ 40) y la voz de la conciencia (§§ 55-

60), respectivamente–. Con ellos la existencia alcanzaría su punto álgido, su autenticidad, 

su apropiación; una apropiación que es aquí, más que nada, una cierta destitución, un 

vaciamiento. La opción por esta autenticidad se dirime, en este contexto, en la anticipación 

de la propia muerte, decisión por la que el Dasein se haría cargo de su propia finitud. Al 

anticipar lo inanticipable (el abismarse de toda posibilidad), cada Dasein resulta totalizado; 

en palabras de Dastur: “esta posibilidad que para él es el ‘no poder-estar-ya-en el mundo’ 

remite a la totalidad de su propio ser en cuanto éste ya no mantiene ninguna relación con 

los demás” (2008: 170), es decir, en cuanto ha quedado de algún modo suspendida su 

participación en el plexo de referencias mundanas en las que habitualmente está inmerso.

Pero ¿cabe remitir la totalidad de posibilidades que definen, en cada caso, el espacio 

abierto del existir (y que da lugar, al mismo tiempo, a una serie de comportamientos y a los 

fenómenos correlativos a ellos) de modo unilateral al sujeto humano que participa en él 

(más aún, al individuo)? ¿No implica esto un desmembramiento artificial de la estructura del 

ser-en-el-mundo? Es como si, a la hora de explicar el acontecimiento límite del “hundirse del 

mundo”, contrapartida del de su emergencia y garantía última de la finitud de la existencia, 

alguien saliera milagrosamente a flote, como rescatado por un Deus ex machina. Ese alguien 

ya no es el “existente”, el “ser ahí” (el cual, en rigor, no resulta separable de la configuración 

de posibilidades mundanas que lo delimita) sino un “yo” mondo y lirondo, un “ego” que 

guarda un secreto parentesco con aquel sujeto en el que el idealismo moderno había puesto 

el fundamento de todo. Este “sí mismo” al que apelan los mencionados comportamientos 

segundo Heidegger), se reconoce que el Dasein no es más que un factor de la Lichtung. Señala allí 
Dastur, en un punto en el que está reseñando la interpretación propuesta por E. Fink del Poema de 
Parménides: “[…] ‘el orden de todas las cosas verosímiles’, esta diakósmesis que es el orden de las 
cosas en un mundo, no se produce solamente por el hombre, sino en una dimensión que parece 
dominar al hombre y el mundo y al mismo tiempo reunirlos: la dimensión del lenguaje” (2008: 230). 



217 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RK ϭ2, 2Ϭ2ϲͬϭ. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/SSE 23ϴϲͳϰϴϳϳ. �K/͗ ϭϬ.ϭ2ϳϵϱͬ�/FF�R�E�.2Ϭ2ϲ.ϭ2.ϭϰ. ÖÖ. 2ϭϭͳ223

autorreferenciales de Ser y tiempo no es, desde luego, una sustancia, ni tampoco un ser 

idéntico a sí mismo9, pero sí la huella de un cierto intento fallido de auto-fundación. 

Byung-Chul Han expresa esta misma objeción de modo elocuente: 

Ante la “posibilidad de la desmesurada imposibilidad de la existencia” (Ser y tiempo, § 53), la 
existencia aborda su “yo más propio” como instancia determinante que asigna las medidas. 
A la “extrema posibilidad” de “desistir de sí mismo” responde con un énfasis del yo. […] 
Heidegger podría haberlo formulado también cartesianamente: morior ergo sum (2018: 41)10.

Pues bien, si es verdad lo que estamos sosteniendo, habría que concluir que la totalidad 

a la que remite nuestra condición de mortales no es en primer término la totalidad del 

yo, sino más bien la totalidad del mundo, es decir, del conjunto de posibilidades de 

manifestación que configuran el “ahí” al que pertenecemos. Es esta última totalidad la 

que compromete de modo más radical a la finitud que nos hace posibles. Con esto no se 

trata, en modo alguno, de quitarle hierro al hecho de la propia muerte. Se trata de mostrar 

que el yo (ese que puede angustiarse ante la perspectiva de su propia aniquilación) nunca 

constituye ni siquiera el centro de mi existencia, considerada esta desde el punto de vista 

de su ser, es decir, de sus condiciones de posibilidad. Para empezar, porque existir es habitar 

en un plexo de posibilidades que estaban en curso antes de mi nacimiento y se extenderán 

más allá de mi muerte. Por otra parte, porque la intervención humana en el troquelado de 

dichas posibilidades se ejerce a través de una comunidad, de suerte que, como se afirma en 

el planteamiento inicial de Ser y tiempo, el coexistir unos con otros siempre tiene prioridad 

sobre el existir individual11. Y además, porque lo humano es sólo un factor del espacio abierto 

en el que nos es posible obrar y comportarnos; señala A. Escudero glosando el ensayo de 

Heidegger Meditación (1938-39): “lo Abierto incluye a la existencia humana, pero a la vez, 

la excede y la desborda” (Escudero Pérez, 2021: 313). El ser humano es un “factor a priori 

de lo Abierto”, pero no, desde luego, el único, ni tampoco su clave de bóveda. Seguimos de 

nuevo la exposición que hace A. Escudero de este delicado y relevante asunto: 

9 Sobre el estatuto del “sí mismo” en Ser y tiempo, vid. Romano (2021).

10 Continúa el filósofo surcoreano: “La aspiración a poseerse a sí mismo es inherente a lo que ‘mi 
muerte’ tiene de mía. En cierto sentido, la heteronomía es encarnada por aquel ‘uno impersonal’ 
del que la existencia, al resolverse a sí misma, se aparta expresamente cuando ‘se adelanta hacia la 
muerte’. A ella se le opone la ‘autonomía’, en el sentido de ‘tener consistencia por sí mismo’. Pese 
a todas las diferencias, en su estructura profunda esa ‘autonomía’ se parece a la constitución de 
la ‘razón autónoma’ o del ‘yo auténtico’ en Kant” (2018: 41-42). A este mismo respecto, F. Dastur 
reproduce las siguientes palabras de Heidegger: “Únicamente en el morir puedo en cierto modo 
decir en sentido absoluto ‘yo soy’” (1994: 437-438, cit. Dastur, 2008: 148). 

11 Es cierto que en Ser y tiempo se reconoce lo comunitario como constitutivo de la existencia, pero no 
es menos cierto que la fenomenología de la muerte desemboca allí en un “solipsismo existencial”. Dicho 
solipsismo ha sido abundantemente cuestionado; por ejemplo, por parte de Gabriel Marcel (2005).



218 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

[…] El existir está a priori vertido en la exterioridad: el centro de gravedad está, para el ser 
humano, siempre fuera de sí mismo, es decir, en los desempeños con los que realiza su 
vida mundana. Estar en lo Abierto es vivir en el Afuera volcado en la comprensión del ente 
en sus distintos ámbitos (ciencia, técnica, arte, política, etc.) (Escudero Pérez, 2021: 313). 

Y esto implica que la existencia se tenga que definir “relacionalmente, nunca 

sustancialmente o autorreferencialmente” (Escudero Pérez, 2021: 313).

Con estas observaciones no pretendemos restar valor a la fenomenología del ser-mortal 

que se delinea en Ser y tiempo, ni mucho menos desecharla. Dicho análisis aporta elementos 

irrenunciables a la hora de pensar nuestra condición de seres concernidos por la muerte y la 

finitud. Pensamos, eso sí, que este planteamiento de la obra publicada por Heidegger en 1927 

se merece, por un lado, algunas matizaciones y, por otro lado, una re-ubicación dentro una 

ontología centrada en el acontecer del ser12. En el capítulo de matizaciones, habría que retomar 

la cuestión “¿qué muerte nos es más constitutiva, la propia o la de los y las demás?”. Y, aunque 

los argumentos que le llevan a Heidegger a decantarse por la primera de estas dos opciones no 

carecen de peso, por nuestra parte creemos, en coherencia con las observaciones anteriores, 

que la “dimensión intersubjetiva del morir”13 ha de tomarse como la realidad primaria.

3. Finitud óntica y donación-reservar(se) del ser

Ocupémonos ahora, para finalizar nuestra propuesta, de la mencionada re-ubicación. 

Siguiendo la coyuntura de Ser y tiempo, se trata de retomar la oposición que allí se 

establece entre “autenticidad” e “inautenticidad”, pero de modo que ya no gire sobre 

el comportamiento autorreferencial por el que el Dasein se expropia y apropia a sí 

mismo, comportamiento que allí es considerado como el eje de la apertura del mundo. 

En cambio, dicha oposición ha de focalizarse en el hundimiento y la emergencia de una 

configuración de mundo como tal, en el acontecimiento límite (y limitante: dador de una 

trama de posibilidades finitas) de su destitución-restitución. 

¿Cómo les concierne a los mortales dicho acontecimiento –garante primordial de la 

finitud–, sin que ellos sean su único ingrediente ni su punto arquimédico? F. Dastur, en 

diversos puntos de La muerte. Ensayo sobre la finitud, ofrece pistas muy certeras a la hora 

de responder a esta pregunta. Así, vincula nuestra constitutiva exposición a la muerte con la 

posibilidad de experimentar la extrañeza radical, el fondo enigmático que rodea al ser-en-

el-mundo (2008: 171-172). El cuidado de dicho enigma tendría la virtud de “impedir toda 

12 Tomamos la idea de esta reubicación de A. Escudero: “Debe redefinirse la distinción entre 
autenticidad e inautenticidad (distinción que de algún modo hay que mantener, pues posee un 
alcance ‘crítico’ del que la filosofía no puede prescindir)” (2009: 151).
13 La expresión procede de A. Carrasco Conde (2024).



219 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RK ϭ2, 2Ϭ2ϲͬϭ. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/SSE 23ϴϲͳϰϴϳϳ. �K/͗ ϭϬ.ϭ2ϳϵϱͬ�/FF�R�E�.2Ϭ2ϲ.ϭ2.ϭϰ. ÖÖ. 2ϭϭͳ223

obstinación respecto a la existencia ya alcanzada” (2008: 176) y haría posible la “libertad” 

de “ser arrancados de la inmersión en el ente” (2008: 172). Al mismo tiempo, la filósofa 

francesa afirma que la diferencia heideggeriana entre inautenticidad y autenticidad “es 

análoga a la que estableció el platonismo entre la dóxa […] y la episteme” (2008: 162).  

En efecto, uno de nuestros modos de contribuir a la apertura del “mundo” en el 

que habitamos (la cual implica el desarrollo de las posibilidades que ya están en juego, 

pero también la eventualidad de una cancelación y una reinauguración del propio juego 

en sus términos definitorios) es el ejercicio de la crítica y la investigación tocante a los 

presupuestos constitutivos de ese mundo, ejercicio al que se encuentra dirigida, de modo 

señalado, la actividad filosófica. A tal epojé o suspensión del “juego que ya estábamos 

jugando”14 remite la abstención que, en el contexto de Ser y tiempo, lleva a cabo el Dasein 

cuando se distancia de esa “cotidianeidad de término medio” en la que se desarrollan 

sus actividades comunes y corrientes. Dicha epojé filosófica es necesaria, no porque el 

mundo compartido –tal y como tiene lugar ordinariamente en los diversos saberes que 

conforman una época– represente una situación “decadente” o “deficiente”15 (pues, al 

contrario, no hay otro modo de habitar la tierra que desde determinados repertorios de 

posibilidades instituidos en común), pero sí porque esa configuración mundana tiende 

de suyo a anquilosarse, a estereotiparse, a funcionar en modo piloto automático; con 

ello pierde su frescor, su vivacidad, la savia que requiere su desenvolvimiento, y además 

se vuelve ciega para las posibilidades otras que puedan estar emergiendo, es decir, para 

el acontecimiento ex-propiador y re-apropiador por el que fragua una configuración de 

mundo inédita (es decir, para aquello que el segundo Heidegger llama “Ereignis”).

Así, la conciencia que nos toca en tanto que mortales sirve al cometido de atenuar 

la insistencia en lo dado, el apego a lo ente en su definición instituida, para no obturar 

la donación que lo hace posible, esto es, el acontecer del ser en su inagotable dar(se) y 

reservar(se)16. Pues sólo gracias al abismarse de una determinada configuración de mundo 

es posible la emergencia de otra(s) configuración(es). Afirma Dastur en la conclusión de su 

libro, afín al universo del segundo Heidegger: “Lo que otorga […] la muerte” es la “donación 

aún impensada de lo inconmensurable” (2008: 240). De modo que la recurrencia de la 

14 La expresión procede de F. Martínez Marzoa, vid., por ejemplo, (2000).

15 Estamos aludiendo, como es notorio, a la noción de “caída” (Verfallen) puesta en juego por 
Heidegger en Ser y tiempo (§ 38, principalmente).

16 Afirma A. Escudero, en su interpretación de la obra de Heidegger Meditación: “En este marco se 
señala […] un aspecto o vertiente del existir en su inautenticidad (un extravío o una huida de lo propio) 
diciendo que ésta consiste en un obstinado aferrarse al ente ya descubierto (empecinándose, pues, 
en la seguridad de lo manifiesto, seguridad que culmina en agarrarse a un Fundamento que detiene el 
devenir encorsetándolo en un orden fijo, permanente, acabado, definitivo […]”, (2021: 318).



220 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

donación del ser requiere una escurridiza, pero efectiva, intervención de la nada. En esto 

radica, en nuestra opinión, la principal contribución de Heidegger al problema filosófico de 

la muerte y la finitud: en invitarnos a pensar la nada, no ya como negación lógica de un ente 

total, al estilo tradicional de la metafísica, sino como un “anonadar(se)” que sólo puede estar 

enraizado en el ser. En una de las últimas páginas de la obra que estamos comentando se 

reproduce el siguiente pasaje de la conferencia “La cosa”, elaborada por Heidegger en 1950:

La muerte es el cofre de la nada, es decir, de aquello que desde ningún punto de vista es algo 
que simplemente es, pero que, a pesar de todo, esencia, incluso como el misterio del ser 
mismo. La muerte, como cofre de la nada, alberga en sí lo esenciante del ser (das Wesende 
des Seins). La muerte, como cofre de la nada, es el albergue del ser (Dastur, 2008: 235).

4. Conclusión 

Con estas observaciones a propósito de La muerte. Ensayo sobre la finitud, hemos intentado 

defender que la relevancia ontológica del tema de la muerte no radica principalmente 

en la categoría del “yo”, sino más bien en la del “mundo”, como totalidad finita de 

posibilidades en la que habita, en cada caso y junto con otros seres, una determinada 

comunidad humana; hemos tratado de argumentar también que la marca y garantía 

de la finitud de cada configuración de mundo es su condición de “emergida”, y por lo 

tanto su posibilidad de “hundirse”. Hay que preguntar también si el acontecimiento de la 

destitución/donación de un mundo (ese acontecimiento que parece apelar a la conciencia 

de la muerte y a la reflexión filosófica) tiene algo de autorreferencial, de retorno sobre sí 

mismo. Pues, en realidad, el abismarse de un mundo, más que revertir sobre él, recae 

siempre sobre la eclosión de otro mundo. Es decir: dicho hundimiento/emergencia actúa 

en todo caso en favor de la(s) diferencia(s). Pero si esto es así, ¿quizás habría que decir 

que lo primero aquí es la natalidad, antes que la mortalidad? F. Dastur advierte que la 

“comprensión de la mortalidad como finitud constitutiva de la apertura al mundo […] 

es al mismo tiempo una comprensión del nacimiento como capacidad finita de tener un 

mundo” (208: 227); y dedica unas pocas páginas de La muerte… al vínculo entre “finitud y 

natalidad”, en las que trae a colación ideas de Hannah Arendt, pero en el conjunto de esta 

obra, la categoría de la natalidad queda “sepultada” por lo que la propia autora llama la 

“omnipotencia” de la muerte (2008: 234).

En las últimas décadas se ha generado una abundante y variopinta literatura filosófica en torno 

al tema del nacimiento en su dimensión ontológica17; sin duda hay que celebrar esta iniciativa 

17 Dentro de esta literatura hay que mencionar, para empezar, los trabajos pioneros de Hannah Arendt 
(que tematiza el nacimiento en diversos puntos de sus obras principales, así, en La condición humana 
[1958] y en Entre el pasado y el futuro [1954 a 1968]). Además, destaca aquí muy especialmente la 



221 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RK ϭ2, 2Ϭ2ϲͬϭ. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/SSE 23ϴϲͳϰϴϳϳ. �K/͗ ϭϬ.ϭ2ϳϵϱͬ�/FF�R�E�.2Ϭ2ϲ.ϭ2.ϭϰ. ÖÖ. 2ϭϭͳ223

y calibrarla como parte de los intentos que se están aventurando para salir de la crisis de la 

Modernidad, es decir, como brotes prometedores de un posible mundo por venir. Ciertamente, 

cuando se repara en la atención que ha merecido la categoría de la muerte en la historia de 

la filosofía occidental (una atención machacona, casi obsesiva y desproporcionadamente 

grande en relación con la que se le ha prestado al motivo del nacimiento), cabe sospechar 

que “aquí hay gato encerrado”. ¿No esconderá esta focalización de la muerte, desde Homero 

hasta el primer Heidegger, un cierto énfasis del yo18, coherente con un cierto tipo de sociedad 

o de civilización19? Un enfoque prioritario del nacimiento, ¿nos ayudaría tal vez a descubrir la 

preeminencia de lo comunitario sobre lo individual, de la alteridad sobre la identidad y de la 

matriz receptiva de la vida sobre su vertiente productiva o proyectiva? Al fin y al cabo, es posible 

darse muerte, pero no es posible darse nacimiento, de modo que el don de haber nacido (en un 

mundo finito) comparece como lo indisponible por excelencia20.

Sea como fuere, lo más importante no se cifra ni el nacimiento ni en la muerte, sino 

en lo de en medio21, en el “entre” (Zwischen, en términos del segundo Heidegger) 

perspectiva feminista, por ejemplo, el enfoque de Luce Irigaray, quien ha relacionado el olvido de la 
categoría ontológica del nacimiento con el patriarcado y con un “matricidio simbólico” que estaría 
en la base de nuestra cultura (puede encontrarse una interesante y provocativa puesta en escena de 
dicho enfoque en la obra de A. Cavarero (2024)). Recordemos también las iniciativas de E. Lévinas, M. 
Henry (M. Lipsitz aborda conjuntamente las propuestas de ambos autores en Eros y nacimiento fuera 
de la ontología griega (2004)) y P. Sloterdijk (2003; 2006). Por último, reparemos en dos estudios 
relativamente recientes: el de F. Jacquet (2018), y el de J. Llorente (2023), quien recoge las principales 
aportaciones de la tradición fenomenológica a este mismo asunto (las de Jean-Luc Marion, Michel 
Henry, Claude Romano y Jan Patočka, fundamentalmente). 
18 Como se ha visto antes, la expresión “énfasis del yo” procede de B.-Ch. Han (2018: 41-ss).

19 La sospecha a la que estamos aludiendo queda puesta de manifiesto, por ejemplo, cuando se lee 
entre líneas el ensayo de J.-P. Vernant El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia (1989), 
en particular el artículo “La muerte en Grecia, una muerte con dos caras” (2001: 81-83), en el que 
se caracteriza la muerte, en el contexto de la Grecia arcaica, como “ideal de vida heroica”. En efecto, 
el aspecto horroroso con el que se presenta la muerte del héroe individual (Aquiles, por excelencia) 
en los poemas homéricos parece servir, antes que nada, a los intereses de una sociedad competitiva 
(a una cultura de guerra) y aristocrática. 

20 No es este el lugar para calibrar a fondo en qué medida la categoría del “arrojamiento” 
(Geworfenheit), próxima al significado ontológico del nacimiento, comporta en Ser y tiempo ciertas 
connotaciones negativas, por cuanto se la relaciona con una “falta” y con una “deuda” o “culpa” 
(Schuld). Leemos en el § 58 de Ser y tiempo: “Tanto en la estructura de la condición de arrojado 
como en la del proyecto, se da esencialmente una nihilidad (Nichtigkeit)” (1997: 304). ¿No implica 
esto concebir negativamente uno de nuestros límites posibilitantes?

21 A. Carrasco relaciona nuestra condición “intermedia” con nuestra condición “relacional”, es decir, 
comunitaria: “Ni seres para la muerte (o mortales), como sostendría Heidegger, ni seres natales con 
todo por hacer, como diría Hannah Arendt, el ser humano está en el medio: ni el final tajante del 
camino o el comienzo lleno de posibilidades, sino un devenir (gr. gignomai) que nos enlaza con los 
otros; de hecho, de gignomai proceden las palabras ‘genealogía’, ‘generación’ y también ‘genética’. 
Este ‘nacer comenzados’ se completa con un ‘vivir relacionalmente’” (2024: 243).



222 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

al que pertenecemos y en cuyo obrarse podemos participar, tanto contribuyendo al 

desenvolvimiento de un campo de posibilidades previamente abierto como permitiendo 

–mediante el ejercicio del desapego y el del asombro– su destitución en favor de lo(s) otro(s). 

Para los y las mortales-natales, dicho obrarse fluctúa siempre entre el érgon y la enérgeia, 

entre la obra como signo muerto y sus re-vivificaciones. Una fluctuación que va cabalgando 

a lomos del enigma, pues, como dice F. Dastur, “ese don que es la muerte sigue siendo lo 

impensado de todas las inútiles estratagemas imaginadas para superarla” (2008: 241).

Referencias bibliográficas

Carrasco ConDe, A. (2024). La muerte en común. Sobre la dimensión intersubjetiva del morir. 
Barcelona: Galaxia Gutenberg.

Cavarero, A. (2024). A pesar de Platón. Figuras femeninas en la filosofía antigua. Tr. D. Paradela. 
Barcelona: Galaxia Gutenberg.

Dastur, F. (2007a). La mort. Essai sur la finitude. Paris: Presses Universitaires de France [(2008). La 
muerte. Ensayo sobre la finitud. Tr. M. Pons Irazábal. Barcelona: Herder]. 

Dastur, F. (2007b). Heidegger. La question du Logos. París: Vrin.

Dastur, F. (2011). Heidegger et la pensée à venir. París: Vrin.

EscuDero Pérez, A. (2009). El tiempo del sujeto. Un diagnóstico de la crisis de la modernidad. 
Madrid: Arena Libros.

EscuDero Pérez, A. (2010). “Del comportamiento y el fenómeno: el a priori de correlación”. Endoxa 
1 (25), 235-266. DOI: 10.5944/endoxa.25.2010.5233.

EscuDero Pérez, A. (2021). “Existencia humana y acontecer del ser”. Eikasía, 91, 293-326. DOI: 
10.57027/eikasia.97.235.

Han, B.-C. (2012). Tod und Alterität. Paderborn: Wilhelm Fink [(2018). Muerte y alteridad. Tr. A. Ciria. 
Barcelona: Herder].

HeiDegger, M. (1975). “Die Onto-Theo-Logische Verfassung der Metaphysik” [1956-57]. Identität 
und Differenz. GA 11. Frankfurt am Main: Klosterman: 51-79 [(1988) “La constitución onto-teo-
lógica de la metafísica”, Identidad y Diferencia, ed. bil. A. Leyte. Barcelona: Ánthropos, 98-157].

HeiDegger, M. (1977). Sein und Zeit. GA 2 [1927], Frankfurt am Main: Klostermann [(1951) El ser y 
el tiempo. Tr. J. Gaos. México: FCE; (1997). Ser y tiempo. Tr. E. Rivera. Santiago de Chile: Editorial 
Universitaria); (2003) Ser y tiempo. Tr. E. Rivera. Madrid: Trotta].

HeiDegger, M. (1989). Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis). GA 65 [1936-1938]. Frankfurt am 
Main: Klostermann [(2006). Aportes a la filosofía. Acerca del evento. Tr. D.V. Picotti, Buenos 
Aires: Biblos].

HeiDegger, M. (1994). Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. GA 20 [1925], Frankfurt am 
Main: Klostermann.

HeiDegger, M. (1997). Besinnung. GA 66. [1938/1939]. Frankfurt am Main: Klostermann.

HeiDegger, M. (2007). “Zeit und Sein”. Zur Sache des Denkens. GA 14 [1962-1964]. Frankfurt am 
Main: Klostermann [(2009). Tiempo y ser. Tr. M. Garrido, J.L. Molinuevo y F. Duque. Madrid: 
Tecnos].

HeiDegger, M. (2013). Zum Ereignis-Denken. GA 73 [1932], Frankfurt am Main: Klostermann.



223 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RK ϭ2, 2Ϭ2ϲͬϭ. /SSE 2ϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/SSE 23ϴϲͳϰϴϳϳ. �K/͗ ϭϬ.ϭ2ϳϵϱͬ�/FF�R�E�.2Ϭ2ϲ.ϭ2.ϭϰ. ÖÖ. 2ϭϭͳ223

HeiDegger, M. (2018). Metaphysik und Nihilismus. GA 67 [1938-1939; 1946-1948], Frankfurt am 
Main: Klostermann.

HeiDegger, M. (2022). Die Geschichte des Seyns. GA 69 [1938-1940], Frankfurt am Main: Klostermann.

Jacquet, F. (2018). Métaphysique de la naissance. Louvain-la-Neuve: Peeters.

Kuhn, T.S. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: Chicago University Press [(1971)
La estructura de las revoluciones científicas. Tr. C. Solís. México-Madrid-Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica].

Lipsitz, M. (2004). Eros y nacimiento fuera de la ontología griega. Buenos Aires: Prometeo.

Llorente, J. (2023). Filosofía y fenomenología del nacimiento. Hermenéutica de una presencia 
inmemorial. Granada: Comares.

Marcel, G. (2005). “Muerte e inmortalidad”. Homo Viator. Prolegómenos a una metafísica de la 
esperanza. Tr. M.J. de Torres. Salamanca: Sígueme.

Martínez Marzoa, F. (2000). Historia de la Filosofía I. Madrid, Istmo.

Romano, C. (2021). “El enigma del Selbst en la ontología fundamental heideggeriana”. Studia 
Heideggeriana, X, 7-26. DOI: 10.46605/sh.vol10.2021.156.

Vernant, J.-P. (1989). L´individu, la mort, l´amour. Soi-même et l´autre en Grèce ancienne. París: 
Gallimard [(2001). El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia. Tr. J. Palacio. Barcelona-
Buenos Aires-México: Paidós].

SloterDijk, P. (2003). Esferas I. Burbujas. Microsferología. Tr. I. Reguera. Madrid: Siruela.

SloterDijk, P. (2006). Venir al mundo, venir al lenguaje. Tr. G. Cano. Valencia: Pre-textos.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

225 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.15 [pp. 225-241]

Recibido: 8/7/2025 – Aceptado: 11/9/2025

Platón, Heidegger y los fundamentos metafísicos de la 
matemática y la poesía

Plato, Heidegger and the Metaphysical Foundations of 
Mathematics and Poetry 

Toma Gruica

Karl-Franzens-Universität Graz

Resumen: Este artículo examina la compleja relación entre la metafísica, la poesía y las matemáticas 
a través de la lectura que Heidegger hace de Platón. Los diálogos de Platón revelan una profunda 
ambivalencia hacia la poesía: reconoce su origen divino, pero condena su irracionalidad. Heidegger 
desafía las lecturas tradicionales de Platón para criticar el ocultamiento del Ser por parte de la 
filosofía. La poesía permanece ligada a la imprevisibilidad de la naturaleza, mientras que las 
matemáticas se convierten en un acceso autónomo a las Formas. Este cambio marca el auge de 
una metafísica de la tecnicidad, que suprime la naturaleza ctónica de la poesía en favor del control 
racional y la abstracción.

Abstract: This paper examines the complex relationship between metaphysics, poetry, and 
mathematics through Heidegger’s reading of Plato. Plato’s dialogues reveal a deep ambivalence 
toward poetry: he recognizes its divine origin but condemns its irrationality. Heidegger challenges 
traditional readings of Plato to critique philosophy’s concealment of Being. Poetry remains tied to 
nature’s unpredictability, while mathematics becomes a self-grounding access to the Forms. This 
shift marks the rise of a metaphysics of technicity, which suppresses the chthonic nature of poetry 
in favor of rational control and abstraction.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Platón (Plato); Poesía (Poetry); Techne; Aletheia.



226 

TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

1. Introduction

When discussing Plato’s understanding of mathematics, one must consider the influence 

of the Pythagoreans. More broadly, Heidegger’s critique of Plato must be situated 

within the Greek cultural and spiritual world—Orphism, Eleusinian Mysteries, Eleatics, 

and others—that shaped his context (Burkert, 1985: 317). We cannot assume Plato’s 

differentiation from the pre-Socratics is solely his own creation; it likely reflects cultural 

tensions already present. Plato replaces the dark Pythagorean notion of mimesis with 

methexis (participation), which he reassigns to art (Plato, Rep., 392d).  This shift raises a 

central question: does art hold a similar relation to truth as mathematics and philosophy? 

Or is this Plato’s attempt to reconcile poetry with mathematical rationality? To answer 

these questions, we must first examine the place of poetry and mathematics in Plato’s 

thought, and then consider how these elements are reinterpreted in Heidegger’s critique 

of the history of philosophy and its concealment of Being.

This paper thus argues that the long-standing tension between poetry and 

mathematics—revived through Heidegger’s critique of Plato—reveals not only two 

divergent modes of articulating Being but also a metaphysical rift at the heart of Western 

thought. While mathematics became the foundation for a technocratic ontology that seeks 

certainty, universality, and control, poetry preserves a chthonic, embodied, and temporal 

mode of revealing that modernity has suppressed. Rather than choosing one over the 

other, the essay seeks to uncover how both speak, in radically different yet intertwined 

ways, of the same truths of Being. Ultimately, this is not a plea for the return of poetic 

thinking alone, but a call to confront and rethink the metaphysical assumptions behind 

modernity’s privileging of mathematized abstraction, and to re-open the space for poetic 

modes of understanding as equally valid articulations of truth.

2. What is meant by „Poetry“ and „Mathematics“?

To clarify the conceptual stakes of this essay, we first must define with greater precision what is 

meant by mathematics and poetry. These are not merely names for disciplines or genres, but 

designations for two distinct ways in which Being becomes accessible, as interpreted through 

both Platonic and Heideggerian frameworks. The goal is not to oppose them simplistically, but 

to uncover their underlying metaphysical function as modes of world-disclosure. 

Mathematics, particularly in its modern, post-Cartesian and Galilean form, does not 

simply refer to the study of numbers, quantities, or geometrical relations. Instead, it must 

be understood as a fundamental mode of revealing the world—a way in which beings 

are disclosed as measurable, formalizable, and ultimately calculable. Heidegger argues 



227 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERK 12, 2Ϭ26/1. I^^E 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 2ϯ86ͳ48ϳϳ. DKI: 1Ϭ.12ϳϵ5/DIFFEREE�.2Ϭ26.12.14. ÖÖ. 225ͳ241

that mathematics projects a world of entities governed by structure and necessity, one 

in which things are stripped of their qualitative richness and instead rendered accessible 

through quantification (Heidegger, 1967a: 65-78). This begins already in Plato, where 

mathematics is elevated above the empirical world and situated on the path toward 

knowledge of the Forms. In The Republic (510c ff.), Plato suggests that disciplines like 

arithmetic and geometry “lead the soul upward,” because they deal not with visible 

things but with intelligible structures (Plato, Rep. 510c-511d; Meno, 82b-86b). However, 

Plato is also aware that mathematics, unlike dialectic, begins from hypotheses it does not 

interrogate. As such, it approaches truth (aletheia) but does not reach it fully (Plato, Rep., 

511b-511c).1 This is where methexis—participation—enters. Plato posits that particular 

beings partake in the eternal Forms, which themselves are immaterial, atemporal, and 

unchanging (Plato, Parm., 130e-131a; Rep. 476a-480a). Mathematics, in this framework, 

is ontologically privileged because it mediates between the sensible and the intelligible; 

its objects (numbers, ratios, geometrical forms) are more stable than empirical things but 

still fall short of the radical unity of the Forms themselves. Mathematics thus becomes a 

transitional mode of thinking—more abstract than poetry, but not yet capable of disclosing 

Being in its fullness. It is structured, but not self-transparent (Annas, 1981: 256-263).

Poetry, by contrast, is traditionally associated in Plato with mimesis—imitation. In 

dialogues such as Ion and The Republic, Plato expresses deep ambivalence toward poetry. 

On the one hand, he acknowledges its divine inspiration, its power to move the soul and 

reveal aspects of truth that lie beyond rational calculation. On the other hand, he criticizes 

poetry for its distance from the truth: it is the imitation of appearances, not of the Forms 

themselves. However, this condemnation is not absolute (Plato, Ion, 533e-534d; Rep. 

598b-602b). Plato himself is a poet-philosopher; his own work is filled with myth, metaphor, 

and dramatic form. More importantly, mimesis is not merely mimicry: it is a relational mode 

in which something absent becomes present—poetry imitates not the form as such, but 

the trace of its participation (methexis) in Being (Halliwell, 2002: 54). From a Heideggerian 

perspective, poetry escapes its Platonic subordination to philosophy by being rethought 

not as imitation, but as disclosure (Entbergung). In The Origin of the Work of Art, Heidegger 

claims that the work of art—especially poetry—is a site where truth happens: not as 

propositional accuracy, but as aletheia, the unconcealment of beings in their strife between 

earth and world (Heidegger, 2002: 50-56). Poetry reveals what calculative thinking cannot—

through rhythm, metaphor, and ambiguity, it gestures toward what resists being pinned 

down. In this sense, poetry becomes the highest form of logos—not as rational account, 

1“Dialecticians do not argue on the basis of established, scientific principles, but on the basis of only re-
putable assumptions, i.e. of what is accepted either by all or the many or the few experts” (Rapp, 2023)



228 

TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

but as gathering, naming, and opening a world (Hofstadter, 2013). Thus, the distinction 

between mathematics and poetry is not only between number and word, or abstraction 

and image, but between two fundamentally different ontological styles. Mathematics seeks 

clarity, closure, universality. Poetry sustains ambiguity, historicity, and relational tension. 

And yet, both are responses to the same question: how does Being disclose itself? One 

might even suggest that mimesis and methexis reappear—implicitly—as the poetic and 

mathematical relations to Being. Where mathematics seeks participation in form through 

structured thought, poetry mimetically invokes the shadow or echo of form through 

expressive language. Each fails in its own way to exhaust truth; each opens a different path. 

The risk is not in either mode, but in the loss of their tension—when one silences the other. 

This paper, then, aims to recover that tension—not in the name of reconciliation, but to 

resist the metaphysical closure of truth into a single register. For it is between poetry and 

mathematics, in the space of their estrangement, that the question of Being remains alive.

3. Tensions

A possible step forward in addressing the tension and relation between Mathematics and 

Poetry can be found in The Republic, where Plato writes:
Surely no one will reproach us if we say that there is a kind of inquiry—distinct from 
those already mentioned—that strives systematically to grasp what each thing is 
in itself. All other arts either deal with the opinions and desires of human beings, or 
concern themselves with the coming-to-be and composition of things, or with the care 
of what is becoming and composed. As for the sciences we earlier said reach toward 
being—such as measurement and those that follow it in order—we see that they dream 
about being, but cannot see it in wakefulness, since they take their assumptions and 
leave them untouched, unable to give an account of them. For someone who begins 
with what they do not know, and weaves both beginning and end from what they do not 
know—how can such a person ever arrive at knowledge?

—Not at all.

—Is it not, then,” I said, “the method of dialectic alone, which, by setting aside 
assumptions, proceeds rightly—from a true beginning—and gently pulls and lifts the 
soul, long buried in the mud of ignorance, upward…? (Plato, Rep. 533b)2

Plato situates mathematics above the empirical arts but still sees it as incomplete: it 

“dreams” of being without fully awakening, because it begins from assumptions it never 

questions. Only dialectic, for Plato, transcends these assumptions and ascends to the archē, 

the true origin of knowledge. Mathematics holds a middle ground—more abstract than poetry, 

yet still subordinate to dialectic. The real tension is not just between modes of thought, but 

between dreaming and waking, approximation and clarity. Heidegger asks whether metaphysics 

ever truly woke from Plato’s dream, or merely replaced mythos with number.

2 Based on the comments provided by Zovko (1997: 290).



229 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERK 12, 2Ϭ26/1. I^^E 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 2ϯ86ͳ48ϳϳ. DKI: 1Ϭ.12ϳϵ5/DIFFEREE�.2Ϭ26.12.14. ÖÖ. 225ͳ241

What is essential to highlight in the cited passage is that measurement—that is, 

mathematics—“reaches toward something of being,” yet “dreams of being but cannot see 

it in wakefulness, since it takes its assumptions and leaves them unchanged.” In contrast, 

“the method of dialectic alone proceeds along the correct path.” By the end of Book VII 

of The Republic, it becomes clear that for Plato, dialectic is more than mere dialogue, as 

we find in the form of his written conversations. Rather, dialectic presupposes an entire 

worldview—a Weltanschauung—that moves from the highest principles to the lowest 

details and back again, weaving all things into relation with one another. Heidegger, in 

tracing the etymology of dialectic, argues that the root of the word logos (in dia-logos, 

speech or discourse) derives from légomai (in dia-légomai, to enter into dialogue with 

another); that is, to gather, which he believes shares a related etymology with the German 

word legen, meaning to lay down or to place. And to the question of where this is laid down, 

the answer is: there, Da-—the “there” of Dasein (Heidegger, 2013a: 8). What is crucial here 

is that Heidegger redirects attention to dialectic as the gathering of the hyperuranian Forms 

in the Phaedrus—not as the beginning of reason, but as its end. When we analyze the 

structure of the word dialectic, we uncover two roots: dia-, meaning “through” or “across,” 

and légomai, or legein: to arrange, to gather, to select, to count, to reckon, to say, to name, 

to speak. Dialectic thus already contains within itself both mathematics and poetry3. But if 

mathematics “dreams of being,” then in what way does poetry speak of being?

If we read the Symposium, particularly Diotima’s speech on Eros in which she offers 

a mythical and poetic genealogy of love (Bury, 1973: XXXVII; Plato, Symp. 201a-201c),  

and if we turn to the Apology, where Socrates recounts the oracle’s proclamation and 

his examination of the poets (Plato, Apol., 20c-24e),  we find a crucial moment: Socrates 

remarks that poets “say” many beautiful and true things, but do not possess knowledge 

of how they say them. This seems to point toward a fundamental distinction between the 

philosopher and the poet—namely, that the philosopher has something firm, something 

concrete in mind, and uses poetic expression only rhetorically. This would help explain why 

Plato, though highly critical of poetry, still includes himself among the poets. Furthermore, 

both Protagoras and Theaetetus suggest that this is precisely what the greatest poets do—

that their poetry may in fact contain a philosophical dimension. This raises the question: is 

the difference between philosophy and a certain form of chthonic poetry perhaps not as 

great as it first appears? (Plato, Thea., 152e). The idea that philosophical arguments may 

themselves be poetic is also supported by Socrates’ remark in the Phaedo, where he tells his 

interlocutors that he will “sing his swan song.” A striking point of comparison can be found 

3 https://en.wiktionary.org/wiki/%CE%BB%CE%AD%CE%B3%CF%89#Ancient_Greek [Consulted: 8/7/2025]; 
https://en.wiktionary.org/wiki/%CE%B4%CE%B9%CE%B1-#Ancient_Greek [Consulted: 8/7/2025].



230 

TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

in the Sophist and the Statesman, where Socratic philosophy is described in the former as a 

kind of “noble sophistry”—and therefore potentially a kind of noble poetry—while the latter 

dialogue suggests that the philosopher-statesman is closer to the poets than he might be 

willing to admit. This leads us to an essential question: why does Socrates claim that poetry 

is true, beyond the fact that it is beautiful? And how could this be substantiated? Through 

mathematics? Through religious faith? Or perhaps through the dialectical path?

The idea that philosophical argumentation is in some way poetic can also be supported by 

Socrates’ remark in the Phaedo, where he tells his interlocutors that he will “sing his songs” 

(Plato, Phae., 85a-85c). A compelling point of comparison can be found in the Sophist and the 

Statesman: in the former, Socratic philosophy appears as a kind of “noble sophistry”—and 

therefore potentially as a form of noble poetry—while in the latter, the philosopher-statesman 

is portrayed as being closer to the poets than he might otherwise admit. This invites a crucial 

question: why does Socrates claim that poetry is true, in addition to being beautiful? And 

by what means could such truth be grounded? Through mathematics? Through religious 

inspiration or divine madness? Or, perhaps more profoundly, through the dialectical path?

4. Plato’s Mathematical Ambiguity

Plato’s view that mathematics “dreams” of Being without fully grasping it establishes a 

hierarchy: dialectic alone reaches the unhypothetical archē. Yet mathematics retains an 

ambiguous role—both a rational tool for ascent and a symbolic structure embedded in myth. 

To understand the full metaphysical weight of mathematics in Plato—and how it relates to 

the poetic—we must now turn to the tension between its dialectical and cosmological 

roles. Thus, Plato’s position on mathematics, much like his treatment of poetry, is not as 

stable or unequivocal as it first appears. While mathematics is elevated above doxa and 

sensory experience, and placed on the path toward knowledge (epistēmē), it is not equated 

with full truth. Moreover, in other dialogues, especially the Timaeus, mathematics takes 

on a symbolic, mythic, and cosmological role that complicates any reading of it as pure 

rationality. In Republic VI–VII, Plato positions mathematics as an intermediary discipline. 

Sciences like arithmetic and geometry elevate the soul “upward” toward the Forms (Plato, 

Rep. 525b-527c), but they proceed from unexamined postulates. As Plato writes, “they take 

their hypotheses not as first principles, but as hypotheses—stepping stones and starting-

points—until they arrive at the unhypothetical first principle of everything” (Plato, Rep. 

511b-511c)4. The highest stage of knowledge, dialectic, alone questions these assumptions 

4 All quotations from Plato’s dialogues follow the translations in Platon. Complete Works. Ed. J.M. 
Cooper (1997).



231 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERK 12, 2Ϭ26/1. I^^E 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 2ϯ86ͳ48ϳϳ. DKI: 1Ϭ.12ϳϵ5/DIFFEREE�.2Ϭ26.12.14. ÖÖ. 225ͳ241

and ascends to the archē—Being itself. Yet in the Timaeus, mathematics is given a very 

different ontological function. The cosmos is presented not through dialectical argument 

but as a likely story (eikos mythos) structured around mathematical proportion. The 

demiurge uses arithmetic, geometry, and harmonic ratios to impose order upon primordial 

chaos, forming the World Soul and crafting the elements out of Platonic solids (Plato, 

Tim. 29d-36b)5. While the mathematical regularities reflect a rational structure, they are 

embedded in a cosmological narrative rather than a demonstrative proof (Annas, 1981: 

122). These two roles—mathematics as epistemic ladder and as cosmic order—stand in 

tension. Plato praises mathematics for its purity, yet in the Timaeus it operates within a 

mythopoetic structure, inseparable from image, metaphor, and teleology (Johansen, 2004: 

272-276). This ambiguity is mirrored in Plato’s own style: though he critiques poetry as 

mimetic and irrational in Republic X, his dialogues are composed with profound literary and 

poetic care. The myths of the Cave, the Charioteer, and Atlantis—each deeply symbolic—

reveal that philosophical truth, for Plato, may not be fully expressible in propositional 

form (Brisson, 2000: 40-49). This complicates the sharp contrast between mathematics 

and poetry. If Plato uses myth to express what lies beyond dialectical grasp, and uses 

mathematics in a narrative form to model the cosmos, then both domains participate in a 

form of technē—structured world-disclosure. The philosopher, in this view, is not someone 

who merely ascends from poetry to mathematics and then to dialectic, but someone who 

must traverse and inhabit all three, recognizing their respective powers and limitations.

Heidegger will take this ambiguity seriously, arguing that Plato’s philosophical project 

contains the seeds of a metaphysical rupture—one in which the poetic dimension of 

Being is gradually eclipsed by the mathematization of presence. But even within Plato, 

this eclipse is not complete. Poetry and mathematics are not entirely separable; they are 

rival siblings within the same metaphysical family (Halliwell, 2002: 54-55).

5. Chthonic Poetry and Universal Mathematics

It is precisely this internal tension in Plato—between mathematics as a rigorous path toward 
the Forms and mathematics as part of a poetic, cosmological narrative—that becomes decisive 
for Heidegger. In his reading, Plato marks both the beginning of philosophy’s turn toward Being 
and the moment of its concealment. By elevating the eidos and introducing mathematics as a 
pathway to truth, Plato simultaneously initiates the metaphysical privileging of presence and 
the eventual forgetting of Being itself. Heidegger thus returns to Plato not to reject him outright, 
but to uncover the latent ambiguities in his treatment of poetry, mathematics, and technē, and 
to show how these very ambiguities have shaped the trajectory of Western thought.

5 On the demiurge’s use of mathematics to shape the cosmos, see also (Plato, Tim., 53c–56c).



232 

TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

For Heidegger—and we may presume for Plato as well—poetry and the other artistic 

crafts are chthonic (χθών) in the sense that they “spring from the earth.” They may 

emerge chaotically and unpredictably, blossoming into full expression from higher causes 

we can only speculate about, inspiring others and offering necessary vision, direction, and 

meaning (Heidegger, 2013b: 77). This is the source of Plato’s inner conflict: some of these 

poetic visions are true and beautiful, but also unreflective. It is important to recall that 

Heidegger, in his lectures on Nietzsche, argues that Platonism contains a hidden tension 

between beauty, appearance, and truth. Plato holds that the radiance of beauty is both a 

reminder of the non-sensory eidos (εἴδη)—the Form—and a deceptive image that belongs 

to the sensible world.

Here, two metaphysical distinctions become clear. Poetry belongs to the realm of 

becoming. Mathematics belongs to the realm of being. Poetry introduces new possibilities 

more readily than mathematics; it “springs from the earth” and provides direction and 

intention. It is a snapshot of a particular time, place, mood, atmosphere, and narrative. 

Mathematics, by contrast, evaluates, fixes, and “follows things to their end.”6 It descends 

from the heavens and perceives things as they are according to their form. It is universal. 

Poetry too has form, through which it expresses a fragment of the transcendent and of 

truths of nature that can only be conveyed poetically (Heidegger, 2013b: 40). Mathematics, 

on the other hand, appears to establish that form—setting rhythm, rhyme, syllable, and 

stanza (Heidegger, 2009: 274). In other words, mathematical insight arises from the logical 

evaluation of information disclosed internally, expressed in the language of number. Poetic 

insight, by contrast, gathers meaning from information disclosed externally, expressed 

through symbolic language or myth. Mathematics is our method for describing the world 

in terms of the microcosm—what lies within our grasp to measure—while poetry is more 

obscure and intangible, as it attempts to describe the world in terms of the macrocosm, or 

at least gestures toward it, within the limits of language (Heidegger, 2009: 275-276). True 

poetry is that which in the world calls the poet to write. If we accept that there is nothing 

in the macrocosm that is not also contained in the microcosm, then what mathematics 

reveals and what poetry discloses are the same transcendental truths—though neither 

offers a complete description. But if we seek to approach these truths as closely as 

possible, we must strive to reconcile the two, or at least attempt to unite them. They 

6 Poetry, while capable of evoking timeless experiences, remains inextricably embedded in the his-
torical world from which it arises. As Gadamer notes, understanding a poem involves a fusion of 
horizons, where the interpreter must engage both the poem’s historical context and their own. A 
poem by Rilke, for instance, bears the existential marks of fin-de-siècle Vienna, even as it gestures 
beyond it. The truth of poetry may be timeless, but its appearance—its language, form, mood—is 
shaped by the epoch in which it emerges (Gadamer, 2004: 301–307).



233 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERK 12, 2Ϭ26/1. I^^E 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 2ϯ86ͳ48ϳϳ. DKI: 1Ϭ.12ϳϵ5/DIFFEREE�.2Ϭ26.12.14. ÖÖ. 225ͳ241

represent two distinct modes of thinking that both lay claim to truth, to beauty, and to the 

essence of being. They cannot live entirely apart from one another, but neither can they 

exist in full harmony together. The dichotomy is clear: once we commit to one possibility, 

we must close off the others and follow it to the end—otherwise, we risk remaining in 

aporia for our entire lives. And to remain undecided is, in a sense, not to live at all.

6. Quantity and Quality

While Plato expresses a certain hostility toward poetry and myth, Heidegger longs for the 

days when we were still held captive by such visions, seeing in them a more authentic way 

of being that has since been lost—sacrificed to Cartesian and Kantian speculation and the 

naïve belief that an “objective” mode of thinking could be achieved (Heidegger, 2013a: 

22). Heidegger laments the fact that the world, through the dominance of mathematics 

and technology, has been flattened to the point of sterilization. The possibility of new 

and genuine ways of life, new modes of existence, and new visions of the future has 

been uprooted. In its place, everything has been subordinated to the forces of production 

(Heidegger, 2013a: 15; 2009: 295). The world has become nothing more than a stockpile 

of resources—for what greater end? No one can say. According to Heidegger, post-

Cartesian mathematics is deprived of orientation, intention, and perspective. Rather 

than perceiving the world as a space that should be “objectively” dissected, cataloged, 

and then exploited, mathematics now operates within a framework devoid of any sense 

of direction (2013: 89-90). To the question of why, there is no longer any answer. We 

become slaves to technology rather than guiding it toward a fuller unfolding (Entfaltung) 

of Being. In Heidegger’s view, modern thinking has abandoned any authentic engagement 

with poetry. The contemporary human being, caught in the fallenness (Verfallen) of 

the technological world, sees poetry merely as a product created by the poet—and, 

by extension, as something the philosopher can “use” in the service of illustrating 

representational concepts (Heidegger, 2013a: 8; 2013b: 124-125). Heidegger’s readings 

of poetry are most distinctly marked by a refusal to participate in the affirming discourse 

of European aesthetics, with its accompanying project of bracketing epistemological 

categories such as subject and object (Land, 2011: 82). He claims that once aesthetic 

categories are transferred into linguistics or other quantitative studies of language, they 

assume the form of a distinction between normal language and metalanguage (Land, 

2011: 84-86). Metalanguage, in its minimal form, consists of technical terminology that 

differs from the critical or interpretive text. This terminology has an origin fundamentally 

separate from the texts to which it is applied. The kinship between the thinker and the poet 

is thereby dissolved. In contrast to this sedimentation of metaphysics, Heidegger seeks 



234 

TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

the complete erasure of terminological difference. The language of poetry should not be 

translated but brought into relation with itself. Derrida would later capture this thought 

in the phrase: Il n’y a pas de hors-texte—“there is no outside-text” (1998: 158). From this 

perspective, one might argue that poetry is in fact more complete than mathematics, 

insofar as it is alive and instantiated. Mathematics can only ever be a structure; poetry has 

structure, which makes it formally sound, but it also has flesh, which makes it immanent 

(Heidegger, 2013b: 128).  Mathematics is less limited by communicative constraints, but 

this may also be its weakness. Once one has learned the language of mathematics, one 

can reproduce the phenomenon it describes. Yet, as with poetry, the transmission still 

depends on the skill of the one who had the experience and the ability to communicate 

it effectively. It is far easier to calculate the trajectory of an arrow or a planet given the 

necessary equations and units than it is to feel what Rilke felt when he wrote Der Panther. 

Mathematics expresses eternal truths—but eternal truths are, by definition, unchanging. 

It is true that there are infinite ways to reach a particular mathematical result, but we 

must not confuse the process with the result itself. In the final equation—a² + b² = c²—

there is no reflection of a particular time, place, or context. Each solution is equally true, 

even if they may differ in elegance—worthy, perhaps, of what Erdős called placement “in 

the Book”7. Yet the elegance of such a solution is timeless and bears no intentionality.

There is nothing controversial in saying that Rilke’s works are timeless—but they 

are timeless in a different sense. For example, the texts of the Bible were interpreted 

differently by different generations of ancient Jews. Their value is timeless, but they are 

unmistakably products of their time. Mathematical theorems, whether developed by 

Pythagorean thinkers like Timaeus and Simmias or by non-Pythagorean figures such as 

Theaetetus and the young Socrates, differ less in their content than in their methods of 

approach. From what we can determine, their mathematical proofs are not drawn out 

of the mathematician’s specific historical and existential context, even if the experience 

of discovery and formulation surely involved it. This does not mean that mathematical 

solutions are not beautiful or timeless. But how do we judge such proofs? It seems that in 

order to truly value a mathematical result, something human must be added—something 

that does not belong to mathematics itself and can only be expressed through poetry.

When it comes to poetry, we have figures like Jorge Luis Borges, who adored Beowulf and 

sought to recapture the feeling of the rustic, baritone Anglo-Saxon bard in his full aesthetic 

glory—just as Heidegger wanted to bring Greek thinking back into the light (Borges, 1972: 171). 

Aesthetics is connected to care (Sorge), and care is often linked to lack, to the experience of 

7 This refers to the Hungarian mathematician Pál Erdős, who often spoke of the “Book” in which 
“God keeps the most elegant mathematical proofs and theorems”, as discussed by Klarreich (2018).



235 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERK 12, 2Ϭ26/1. I^^E 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 2ϯ86ͳ48ϳϳ. DKI: 1Ϭ.12ϳϵ5/DIFFEREE�.2Ϭ26.12.14. ÖÖ. 225ͳ241

fallenness, and the pursuit of completeness, of authenticity (Heidegger, 1967b: 191-195). If we are 

fallen and empty, then we seek that which we lack until we become whole. From this perspective, 

it is not hard to understand why someone living in sterile, superficial, mechanical times—like 

Borges or Heidegger—would be drawn to ancient Anglo-Saxon Britain or classical Greece, with 

their sagas, magic, mysteries, chaos, roughness, and rustic vitality. Would someone immersed in 

such a world, someone who lived amidst that kind of poetic existence, have the same aesthetic 

preferences? (Heidegger, 1967b: 166-175; 177). In contrast, we must ask why mathematics lacks 

this quality. Quite simply, it lacks it—unless mathematics is explicitly poeticized. Speaking only 

of the final product, poetic works are products of their time, yet possess timeless value. The 

same cannot be said of mathematics. Mathematics, in some sense, lacks intentionality. When 

we are trapped in a mathematical way of thinking about the world, there are no new openings, 

no new hypotheses, no anticipatory moods, no intentionality, no imagination. Is there a way 

out? This is at the core of Heidegger’s critique concerning the question of Being, and of how 

we have collectively reduced our thinking to modes that fundamentally close off other poetic 

possibilities. Mathematics—or any noetic domain it represents—must remain open: open to 

infinite possibility, to contemplation, to spontaneous unconcealment (Unverborgenheit)8.

6.1. Dwelling and Enframing

Another important aspect is the divergence between poiesis and Gestell. These two modes 

of revealing—originary technē and modern enframing—structure the contrast between 

poetry and mathematics. Poiesis, from poiein (“to bring forth”), is a revealing that lets beings 

emerge in their presencing. Heidegger identifies it with ancient technē as Her-vor-bringen, a 

bringing-forth that participates in aletheia. As he writes: “Technē is a mode of aletheuein... 

It reveals whatever does not bring itself forth” (2013a: 12-13). This includes both blooming 

flowers and poetic words. In The Origin of the Work of Art, truth “happens” in beauty—

not as pleasure, but as strife between earth and world. This applies to the blooming of a 

flower no less than to the poetic word or the work of art (Heidegger, 2002a: 22-24). Gestell is 

modern technology’s essence—not a bringing-forth, but a challenging-forth (Herausfordern), 

compelling nature to appear as standing-reserve (Bestand), stripped of mystery and ordered 

for use. Under Gestell, Being becomes raw data. Mathematics underwrites this enframing, 

8 Modern mathematics, particularly in its post-Cartesian form, tends to operate independently of human 
intentionality in the phenomenological sense. Whereas poetry is often directed by mood, purpose, or exis-
tential orientation, mathematics is structured to eliminate the situatedness of the knower in favor of uni-
versality. This is not to say that mathematical thought involves no human projection—it clearly does—but 
that its goal is precisely to bracket subjectivity in order to attain formal purity. In Heideggerian terms, one 
might say that mathematics reveals beings without revealing the Being of those beings, precisely because 
it suppresses the intentional horizon through which beings are disclosed; (Heidegger. 1967a: 65–78).



236 

TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

becoming not meditative but abstractly formal (Heidegger, 2002a: 19-23; 2002b: 57-85). 

This shift from poetic technē to mathematical Gestell marks modernity’s forgetting of Being. 

Heidegger does not oppose technology but urges Gelassenheit—releasement, a letting-be 

open to poetic worlding. “The closer we come to danger, the more brightly the saving power 

shines”, he writes. That saving power, for him, dwells in the poetic (Heidegger, 2013a: 28). 

Derrida, influenced by Heidegger, extends technē into the realm of trace, presence, 

and différance. In Plato’s Pharmacy, he shows how writing—technē—is a pharmakon: both 

cure and poison, supplementing what was never fully present. There is no pure origin, only 

deferral. Différance names both temporal delay and spatial difference, undoing metaphysical 

immediacy (Derrida, 1981: 95-119). For Derrida, poiesis is no privileged site of Being—it 

is one inscription among others. Poetry and mathematics are both forms of writing, both 

vulnerable to ambiguity. While Heidegger longs for a return to originary revealing, Derrida 

sees no such return—only slippage and instability. Yet both critique enframing and affirm 

poetry as where truth resists reduction to function. The real difference lies in how resistance 

is understood: Heidegger seeks return; Derrida finds it in perpetual displacement. Thus, 

poetry and mathematics must be seen not simply as opposites, but as historically sedimented 

technai that might yet speak—not in domination, but in difference (Derrida, 1982: 1-27).

7. Centrality of truth

Central to our inquiry is Heidegger’s reading of Aristotle’s Categories, particularly the 

section dealing with the continuum. Heidegger writes: 

No student could write like this. This fundamental phenomenon is the ontological 
condition for the possibility of something like stretching, megethos: the position and 
orientation are such that from one point there can be continuous progression toward 
others; only in this way is movement understandable... (Heidegger, 1997: 118-119). 

A direction, which is uninterrupted, may have distinct points, but these points together 
do not constitute a direction. A line is more than a multitude of points; it has a thesis. 
But numbers have no thesis, so a series of numbers constitutes itself only through effect. 
Since a thesis is not required for understanding arithmetic, the number is ontologically 
prior: it seeks to explain Being without recourse to beings. For this reason, Plato begins 
with number in his radical ontological reflection. Aristotle, however, does not claim this. 
Instead, he shows that the true arche of number, the unit, the monas, is no longer a 
number, and therefore a more fundamental discipline is discovered, one that studies the 
fundamental constitution of Being, namely sophia (Heidegger, 1997: 120-121).

Here Aristotle reveals that the existence of each number entails a certain 

thesis—a quality that transcends its mere quantity (Christiaens, 2008: 4). This 

quality provides a pathway connecting mathematics back to poetry, which reigns 

supreme over qualia. Mathematics means nothing unless we can associate it 



237 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERK 12, 2Ϭ26/1. I^^E 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 2ϯ86ͳ48ϳϳ. DKI: 1Ϭ.12ϳϵ5/DIFFEREE�.2Ϭ26.12.14. ÖÖ. 225ͳ241

with phenomena, which we do through poetry. For example, in the statement: 

“a² + b² = c² is the formula that explains the ratio of the lengths of the sides of a right triangle,” 

the first part, “a² + b² = c²,” is mathematics, but the phenomenon—the ratio of the lengths 

of the sides of the right triangle—is suggested poetically. Without the latter, the formula 

is just a number, but even that requires communication (Christiaens, 2008: 2). There 

remains a phenomenon inherent in numbers, something that is the “being” of three of 

something, namely that mathematics is an abstraction from beings and that, certainly, 

Being and beings precede every possibility of mathematics (Elden, 2001: 312-318).

This recalls the idea that poetry and mathematics speak about the same kind of fixed 

phenomena. We may conclude that poetry is strengthened by its capacity for multiple 

meanings but is limited in its ability to communicate phenomena clearly. Mathematics has the 

inverse case: it is limited by its rigid meaning but excels in the possibility of communicating 

phenomena. Science, which culminates in mathematics, stands in a certain tension with art, 

resulting in a dichotomy between the two. The primary reason for this tension is that art and 

science are the two most important sources from which knowledge can be drawn—insight 

that Nietzsche offers in The Birth of Tragedy—namely, the techniques of science and the 

techniques of art. In its modern configuration, mathematics, and thus science, excludes art 

as a potential source of knowledge, since the methods of the artist lack what scientists claim 

confers validity. The exclusive claim of science to truth is the key issue for Heidegger here. The 

reaction to this claim has been harmful as well, leading to the possible conclusion, held by 

some strands of poststructuralism, that science does not claim truth (Wolin, 2019: 195). For 

Heidegger, however, one cannot suppose that he rejects the possibility of scientific knowledge. 

Rather, Heidegger’s critique of mathematics targets Kantian and Cartesian philosophy, which 

treat geometrical space and mathematical truths as a priori (Hellmers, 2004: 29-30).

Heidegger relies on Kant’s use of space and time to solve the problem of schematism in the 

Critique of Pure Reason as a way to demonstrate the essential nature of time, intuition, and 

imagination. The problem of the division between the transcendental unity of apperception and 

the thing-in-itself is resolved by Kant by appealing to space and time as the conditions under 

which the thing-in-itself is related to categories that must be applied for it to become thinkable.

Heidegger uses this argument to show that time precedes space because space is only 

a map for intuitions. Time, on the other hand, has primacy as a universal intuition and 

is the fundamental element of pure knowledge. The essence of his argument is that it is 

possible to have an experience lacking any spatial reference, but impossible to have an 

experience lacking temporal context. Space provides only “the totality of those relations in 

which that which is encountered in the external sense would be arranged,” which can only 

be understood as displayed within ordering in the succession of time (Heidegger, 1990: 32). 



238 

TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

Heidegger then shows that there are phenomena within the “inner sense” that lack any 

spatial reference but contain elements of temporal sequence, such as all important moods. 

He argues it is impossible to conceive of spatial appearance outside of time, asserting that: 

“Time has primacy over space. As a universal, pure intuition, it must therefore become the 

leading and supportive fundamental element of pure knowledge, the transcendence that 

constitutes knowledge” (Heidegger, 1990: 32). Dasein is thus able to transcend itself while 

standing outside itself in the world around it, which is the very same world from which its 

identity cannot be separated (Hellmers, 2004: 29-30). The purely mathematical view of 

the world, like any scientism, is based on a confusion arising from the failure to distinguish 

between mathematical realism in nature and the isomorphism of mathematical concepts 

with the mathematically expressive structure of the world. Algebraic, abstract geometry—

which underpins most modern mathematics—is a contingent, linguistic, conceptual system 

and only one of many possible models of the world. This idea can also be found in Kurt Gödel’s 

logical proof of the contingency of mathematics, Morris Kline’s critique of pure mathematics,9 

Edmund Husserl’s Crisis, and Jacob Klein’s investigations into the origins of algebra. 

Mathematicians, then, simply confuse and conflate two things: the apparent apodicticity of 

their mathematical proofs and the apparent isomorphism of post-Cartesian–Galilean physical 

theory with the material world. Yet both rely, subtly, on a tautological and circular structure: 

mathematics suffers from the problem that “we get out only what we put in.” A vivid metaphor 

for this predicament is the story of someone who drops their keys on the street and chooses 

to look only under the streetlamp—because there is no point searching in the dark where 

nothing is visible. The definitions of correspondence and apodicticity are silently smuggled 

in a priori at the outset, so that they may be used to “prove” the validity of a proof circularly 

at the end. Physical theory “corresponds” to the world because it works—but it “works” only 

when analyzed correctly. On further inspection, we always find that it has built-in definitions 

of correspondence and the physicality of the world. What is crucial to emphasize is that 

mathematics as such is not contingent, but Gödel, Husserl, and Klein each reveal the extent 

to which our forms of mathematics and algebraic geometry are contingent. Ironically, the 

solution to this whole dilemma may lie in “reconnecting” our capacity for concept-formation 

with philosophical-poetic intuition, both in mathematics and in other domains. Heidegger 

perhaps expresses this best in the opening lecture of What Is Called Thinking?, where he 

writes, “Science does not think” (Heidegger, 1968: 8), and again in Being and Time:

Scientific research enacts, roughly and naïvely, the demarcation and initial delimitation of the 
domain of its subject matter. The basic structures of such a domain are already articulated in 
some way in our pre-scientific modes of experience and interpretation of the region of Being 

9 Concretely, it is based on mathematics criticism and mathematics (Kline, 1982: 278–279).



239 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERK 12, 2Ϭ26/1. I^^E 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 2ϯ86ͳ48ϳϳ. DKI: 1Ϭ.12ϳϵ5/DIFFEREE�.2Ϭ26.12.14. ÖÖ. 225ͳ241

within which the subject matter is delimited. The ‘basic concepts’ that thus emerge remain 
approximate indicators for uncovering this domain concretely for the first time. [But] genuine 
progress does not come so much from the accumulation of results and their deposition in 
‘textbooks’ as it does from inquiry into the way each particular domain is originally constituted 
[Grundverfassungen]… The real ‘movement’ of science takes place when its foundational 
concepts undergo a more or less radical, self-transparent revision [durchsichtig]. The level 
which science has reached is determined by how capable it is of undergoing a crisis in its basic 
concepts. In such immanent crises, the relation between positive investigative inquiry and the 
very things being questioned [i.e., the foundational concepts of the domain of mathematics 
and their validity] begins to waver (Heidegger, 1967b: 29-30).

What Heidegger wishes to stress here is that science today is fundamentally in crisis. 

This underscores the necessity of a phenomenological approach—the approach of Husserl, 

Klein, and Heidegger himself—as well as a renewed grounding of knowledge and its validity 

in the light of self-awareness. Modern mathematics is impoverished by its conventional 

concept of mimesis, which is poorly understood—or rather, not transparent. If it were 

transparent, it would also be clear that this concept is used in a one-sided way, always 

meaning “imitation” based on a material, physical, and visual metaphor. That is to say: 

when we attempt to represent the mimetic relation between our concepts (in this case, 

mathematical) and their “real” forms in nature, we can only think in terms of metaphors 

that have been smuggled uncritically into our understanding—such as Descartes’s wax 

impression—via the natural sciences, which treat such metaphors as more rigorous 

(because they “work,” albeit in a circular, self-justifying way) than poetic metaphors and 

philosophical concepts like Heidegger’s Dasein and authenticity (Gillespie, 2000: 141-142). 

If we read Jacob Klein, we see just how open and available metaphors were in Greek 

“natural ontology” compared to today (Klein, 1992: 17). Does this mean Heidegger, Husserl, 

and Klein are necessarily right? Not necessarily. But at the very least, their philosophy allows 

us to begin thinking otherwise, in ways not constrained by the shallow Cartesian–Kantian 

spatial-mechanical mimesis that dominates modernity. This is the beauty of phenomenology 

and Heidegger’s philosophy: it frees human thinking. It is therefore unsurprising that 

Gadamer’s hermeneutics, Derrida’s deconstruction, and Rorty’s pragmatism were all 

inspired or influenced by Heidegger’s thought. “Correspondence” can be structured in other 

ways than the isomorphic reflection of one “thing” in another “thing” within a preassumed 

“container” of likeness—which is itself paradoxically modeled on the very notion of a “thing.” 

Still, it is vital to underline that there remains an unresolved problem in the simple idea 

of “thinking differently.” Even if we were to transform mathematics away from Cartesian 

reasoning, how would that guarantee an improvement in our condition? What step must we 

take, and in what direction must we move? A new direction would necessarily demand that 

we “close off” certain possibilities in favor of others. Moreover, authenticity by no means 

guarantees virtue—as we are unfortunately reminded by Heidegger’s own Black Notebooks. 



240 

TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

If we extend this to the scale of an entire society, we have a recipe for authentic self-

destruction, for a new, potential primordial error. We return, again, to the Kantian problem: 

is intellectual intuition sufficient, or is it even possible to say anything coherent about it at 

all? As long as this dilemma endures, I believe that a fully affirmative or “positive” philosophy 

cannot exist—and we will always harbor a Platonic skepticism toward poetry.

8. Conclusion

We can only marvel at Heidegger’s contribution to philosophy. The chthonic, irrational, 

rustic—and perhaps natural—element of the world that Heidegger reveals through the 

question of Being opens new possibilities and directions. It offers a way of traversing the 

Cartesian landscape of coordinates, with its fixed beginnings and ends, and its cosmic 

orchestration. But how are we to confront this? Can we—or should we—control it? It 

seems we have no choice but to try. Philosophy, and society more broadly, has forgotten 

how to reconcile with nature, how to create the distance necessary for new experiments 

and ways of life—a flourishing of Being sorely needed in this age of the internet, where 

space and time have collapsed into immediacy. These are precisely the dimensions 

extinguished by our obsession with certainty—by mathematics, technology, cities, and 

civilization. We have created a world of endless possibility, yet feeble judgment, in which 

culture remains sterile, offering no true blossoming. Heidegger, like others before him, 

foresaw the dangers ahead but lacked a clear path forward. He sought to slay the snake 

of Cartesian mathematics and return to a simpler, more authentic mode of being, rather 

than transfigure the snake into a servant of greater flourishing. Yet once Pandora’s box is 

opened, return is no longer possible. Still, we must not lose hope.

Bibliographics References

Annas, J. (1981). An Introduction to Plato’s Republic. Oxford: Clarendon Press.

Borges, J.L. (1972). Selected Poems 1923–1967. Tr. T. diGiovanni. London: Penguin.

Brisson, L. (2000). Plato the Myth Maker. Tr. G. Naddaf. Chicago: University of Chicago Press.

Burkert, W. (1985). Greek Religion. Cambridge: Harvard University Press.

Bury, R.G. (1973). “Introduction”. Plato, Symposium. Cambridge: W. Heffer and Sons.

Christiaens, W. (2008). The Interaction of Logos and Mathesis in Heidegger’s Account of the Advent 
of Metaphysics. Bloomington: Indiana University Press.

DerriDa, J. (1981). Dissemination. Tr. B. Johnson. Chicago: University of Chicago Press.

DerriDa, J. (1982). Margins of Philosophy. Tr. A. Bass. Chicago: University of Chicago Press.

DerriDa, J. (1998). Of Grammatology. London: The Johns Hopkins University Press.



241 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERK 12, 2Ϭ26/1. I^^E 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^E 2ϯ86ͳ48ϳϳ. DKI: 1Ϭ.12ϳϵ5/DIFFEREE�.2Ϭ26.12.14. ÖÖ. 225ͳ241

ElDen, S. (2001). “The Place of Geometry: Heidegger’s Mathematical Excursion on Aristotle”. The 
Heythrop Journal 42 ( 3).

GaDamer, H.-G. (2004). Truth and Method. Tr. J. Weinsheimer & D G. Marshall. London: Continuum.

Gillespie, M.A. (2000). “Martin Heidegger’s Aristotelian National Socialism”. Political Theory 28 (2).

Halliwell, S. (2002). The Aesthetics of Mimesis: Ancient Texts and Modern Problems. Princeton: 
Princeton University Press.

Hellmers, R.S. (2004). Heidegger’s Relationship to Kantian and Post-Kantian Thought. Baton Rouge: 
Louisiana State University, 2004.

HeiDegger, M. (1967a). What Is a Thing? Tr. W.B. Barton Jr. & V. Deutsch. South Bend: Gateway Editions.

HeiDegger, M. (1967b). Sein und Zeit. Tübingen, Max Niemeyer Verlag.

HeiDegger, M. (1990). Kant and the Problem of Metaphysics. Bloomington: Indiana University Press.

HeiDegger, M. (1997). Plato’s Sophist. Bloomington: Indiana University Press.

HeiDegger, M. (2002a). “The Origin of the Work of Art”. Off the Beaten Track. Tr. J. Young & K. 
Haynes. Cambridge: Cambridge University Press, 50–56.

HeiDegger, M. (2002b). “The Age of the World Picture”. Off the Beaten Track. Tr. J. Young & K. 
Haynes. Cambridge: Cambridge University Press, 57–85.

HeiDegger, M. (2009). “Modern Science, Metaphysics, Mathematics”. Basic Writings. Ed. D.F. Krell. 
London: Harper Perennial.

HeiDegger, M. (2013a). Poetry, Language, Thought. Tr. A. Hofstadter. New York: Harper Perennia.

HeiDegger, M. (2013b). Question Concerning Technology. New York: Harper Perennial.

HofstaDter, A. (2013). “Introduction”. HeiDegger, M. Poetry, Language, Thought. Tr. A. Hofstadter. 
New York: Harper & Row.

Johansen, T.K. (2004). Plato’s Natural Philosophy: A Study of the Timaeus-Critias. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2004.

Klarreich, E. (2018). “In Search of God’s Perfect Proofs,” QwantaMagazine, Jan. 2018. 

Klein, J. (1992). Greek Mathematical Thought and the Origin of Algebra. New York: Dover Publications.

Kline, M. (1982). Mathematics: The Loss of Certainty. New York: Oxford University Press.

LanD, N. (2011). Fanged Noumena. New York: Sequence/Urbanomic.

Plato (1997). Complete Works (Ed. J.M. Cooper). Indianapolis: Hackett, 1997.

Plato. Država. Ur. J. Zovko. Zagreb, Naklada Jurčić, 1997.

Rapp, C. (2023) “Aristotle’s Rhetoric”. Zalta, N. & NoDelman, U. The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (Winter 2023 Edition). Eds. E. N. Zalta and U. Nodelman. https://plato.stanford.edu/
archives/win2023/entries/aristotle-rhetoric/ [Consulted: 8/7/2025].

Wolin, R. (2019). The Seduction of Unreason. Princeton: Princeton University Press.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Reseñas





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

245 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.16 [pp. 245-248]

Recibido: 31/7/2025 – Aceptado: 3/10/2025

Reseña/Review: Belgrano, Mateo (2023). El oasis del arte en 
la filosofía de Martin Heidegger. Buenos Aires: SB, 2556 pp.

Esteban Raúl Cardone 

Universidad Nacional de Mar del Plata

La reflexión sobre el arte ocupa un lugar fragmentario en la vasta obra de Martin 

Heidegger, pero no por ello carece de importancia; su tratamiento representa un 

momento significativo en su itinerario filosófico. Siguiendo la línea de otros especialistas 

que reconocen en esta reflexión un punto clave para comprender su pensamiento, Mateo 

Belgrano ofrece una reinterpretación fundada de esa dedicación. Hablar de una “estética” 

en el marco del pensamiento heideggeriano resulta problemático por varias razones. En 

primer lugar, porque desde temprano Heidegger concibe el filosofar como anterior a 

la constitución de cualquier disciplina, lo que limita la posibilidad de definir un campo 

específico como el de la estética moderna. En segundo lugar, esta disciplina nace en la 

modernidad y se consolida con el sesgo subjetivista introducido por Kant. De allí que un 

pensamiento que busca desandar la metafísica de la subjetividad difícilmente legitime 

ámbitos construidos a partir de la noción de sujeto. No obstante, en Heidegger hay una 

atención constante a problemas que conciernen a lo estético.

¿Dónde radica la necesidad de Heidegger de reflexionar sobre el arte, y por qué lo hace 

tras la publicación de Ser y tiempo? La respuesta a estos interrogantes gira en torno a la 

interpretación del ensayo El origen de la obra de arte (1936), texto clave para comprender 

una inflexión en la modulación de su pensamiento y, con ello, de su proyecto filosófico más 

amplio. Belgrano se pronuncia con solvencia sobre las polémicas que genera este escrito. 

A su juicio, el ensayo no actúa como bisagra en el proyecto iniciado con la pregunta por el 



246 

ESTEBAN RAÚL CARDONE
Z�^�H�ͬZ�s/�t͗ ��>'Z�EK͕ M�d�K ΈϮϬϮϯΉ͘ �> K�^/^ ��> �Zd� �E >� &/>K^K&1� �� M�Zd/E H�/��''�Z

ser, sino más bien como una frontera entre momentos en diálogo dentro del pensamiento 

heideggeriano: “viene a ser una instancia de transición entre los dos momentos en tanto 

recoge lo desarrollado en la década del veinte, pero anticipa el pensar del Ereignis” (p.18). 

El matiz que introduce Belgrano orienta al lector a comprender el viraje heideggeriano 

de forma menos tajante, evitando así una lectura esquemática que presupone una etapa 

superada por otra. En su lugar, propone una visión del recorrido filosófico del autor 

alemán en la que resulta problemático hablar de una rectificación plena.

La investigación se organiza en seis capítulos que abordan la complejidad del ensayo 

heideggeriano sobre el arte de mediados de los años treinta. Desde el inicio, se expone la 

concepción del ser propia de los años de Ser y tiempo (1927). El capítulo I trata la relación 

entre ser y sentido, subrayando que el ser, como principio de inteligibilidad, es condición 

de posibilidad para toda comprensión: todo ente se vuelve significativo en virtud de la 

comprensión del ser, con el que se identifica. El análisis de la trama de sentido en la que 

los útiles encuentran su lugar remite, en última instancia, al ser humano, lo que revela su 

centralidad en la propuesta de 1927. La sospecha de haber quedado demasiado ligado 

al paradigma subjetivista que intentaba superar llevó a Heidegger a buscar un modo de 

pensar el sentido del ser más allá del Dasein. “La analítica del Dasein se presenta en el 

marco de una teoría de la subjetividad, aunque se distancie de la idea moderna de un 

sujeto omnipotente, y postula a la existencia como la instancia de fundación de sentido 

que articula el mundo” (pp.58-59). La atención al concepto de verdad será clave en el 

posterior viraje . Al retomar la noción griega de verdad como aletheia (desocultamiento), 

Heidegger logra resaltar lo siempre indisponible en el encuentro con la verdad.

En el capítulo II, Belgrano caracteriza la obra de arte como un ente “anfibio” entre 

el ser y el ente. Llega a esta formulación tras examinar el interés de Heidegger por el 

esquematismo kantiano desarrollado en la Crítica de la razón pura. Tras el giro (Kehre) 

posterior a Ser y tiempo, Heidegger pasa a privilegiar la condición de arrojado del Dasein: 

“la filosofía heideggeriana hace hincapié en que el Dasein está inmerso en posibilidades no 

elegidas. La pregunta será ahora por el origen del ser Ahí (Da), por cómo se constituye el ahí 

donde somos arrojados” (p.68). Si antes el énfasis recaía en el proyecto del Dasein, ahora 

se traslada hacia las determinaciones históricas que configuran su horizonte existencial. 

La obra de arte se convierte en la instancia que instituye el ámbito de sentido donde el 

Dasein es arrojado. Heidegger piensa esta función del arte de forma análoga al modo en 

que Kant concibe la relación entre las categorías del entendimiento y los fenómenos: el 

esquematismo, mediado por la imaginación, permite aplicar conceptos puros a la intuición 

empírica, gracias a su anclaje en el tiempo. “La esquematización consiste en adaptar un 

concepto puro del entendimiento a las condiciones del tiempo... En última instancia el 



247 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�ZK ϭ2, 2Ϭ26ͬϭ. /SSE 26ϵ5ͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/SSE 2ϯϴ6ͳϰϴϳϳ. �K/: ϭϬ.ϭ2ϳϵ5ͬ�/&&�Z�E�.2Ϭ26.ϭ2.ϭ6. ÖÖ. 2ϰ5ͳ2ϰϴ

tiempo es aquello que posibilita el vínculo entre las categorías y los fenómenos” (p.73). 

Aunque El origen de la obra de arte no menciona expresamente esta influencia, Belgrano 

sostiene que Heidegger se apropia creativamente de la doctrina del esquematismo. “La 

obra de arte es una prueba de la finitud de nuestro conocimiento y de la necesidad de que 

tanto el ente como sus condiciones de manifestación nos sean dadas” (p.84). El arte es 

entonces el ámbito que conforma el horizonte “que le es donado a la existencia, en el que 

es arrojada, y que determina cómo se nos manifiestan los entes” (p.84). Por ello, puede 

considerarse un ente anfibio, que transita entre lo óntico y lo ontológico.

El capítulo III explicita una pregunta central en el recorrido propuesto por Belgrano: ¿por 

qué la obra de arte es el ente privilegiado en su relación con la verdad? Para responder, el 

autor analiza las primeras secciones de El origen de la obra de arte, revisa las nociones de 

“cosa” allí tratadas y desentraña la verdad del útil, ejemplificada en el célebre cuadro de 

Van Gogh. La pintura pone en obra la verdad al desautomatizar nuestra percepción del útil, 

revelando así las condiciones de su manifestación. Este extrañamiento perturba la trama de 

sentidos que constituye el ser-en-el-mundo: “la obra de arte produce este choque porque 

es capaz de autoexhibirse, porque no se deja subsumir por el horizonte pragmático que 

inaugura el Dasein” (p.108). En Ser y tiempo, Heidegger ya había mostrado que el útil se hace 

visible cuando falla o se ausenta, pero esa visibilidad obedece a una decepción funcional. 

En cambio, la obra de arte no depende de un sistema de remisiones, sino que desoculta las 

condiciones mismas de manifestación de cualquier ente. Es precisamente ese “choque” lo 

que permite que se haga visible el orden de sentido en el que el ente aparece como tal.

El capítulo IV aborda cómo entiende Heidegger la verdad en relación con la obra 

de arte. Recuperando el sentido griego de aletheia, la verdad es pensada como el 

manifestarse del ente, anterior a toda representación. Sin embargo, este desocultamiento 

ocurre dentro del conflicto entre mundo y tierra. La tierra representa aquello que resiste 

toda apropiación por parte del Dasein. En palabras de Belgrano, “la tierra es a la obra de 

arte lo que el estado de arrojado (Geworfenheit) es al Dasein” (p.150). En ambos casos, 

se trata de una indisponibilidad de sentido. La obra, por tanto, mantiene una opacidad 

que señala su autonomía respecto de la existencia: “Que la obra no sea absolutamente 

transparente está hablando también de su autonomía frente a la existencia” (p.151). 

Pese a ello, la verdad que la obra inaugura es histórica. Por eso cobra sentido pensarla 

como acontecimiento (Ereignis), en contraposición a una idea de verdad invariante. La 

obra abre un mundo y abre futuras posibilidades. Esta dimensión histórica de la verdad 

marca el interés de Heidegger, quien en adelante se centrará en los distintos modos de 

desocultamiento en la historia de la metafísica, incluida la técnica (Gestell), que impone 

una comprensión del ente regida por la disponibilidad y el cálculo.



248 

ESTEBAN RAÚL CARDONE
Z�^�H�ͬZ�s/�t͗ ��>'Z�EK͕ M�d�K ΈϮϬϮϯΉ͘ �> K�^/^ ��> �Zd� �E >� &/>K^K&1� �� M�Zd/E H�/��''�Z

El capítulo V aborda la comprensión heideggeriana de la poesía y del lenguaje, 

concebido como “horizonte de todo horizonte” (p.172). Heidegger vincula el lenguaje con 

la esencia del arte, al entender la poesía (Dichtung) como un modo en que la verdad se 

presenta. Para que la obra de arte funde un mundo, debe haber ya un horizonte disponible; 

de lo contrario, lo fundado resultaría incomprensible. El lenguaje, entonces, aparece 

como una dimensión impersonal y previa al Dasein que posibilita toda constitución de 

sentido: “la verdad se da originariamente en el lenguaje, éste es el que abre al ente, 

permite que se manifieste, en primera instancia” (p.174). Desde esta perspectiva, el 

lenguaje posee una esencia mostrativa antes que comunicativa, y el nombrar poético se 

independiza de la voluntad humana, como donación del ser. Todo esto señala un proceso 

de descentramiento del Dasein. La copertenencia entre ser y Dasein implica también el 

cuidado que la obra de arte requiere: un gesto de acogida que la reafirma en su horizonte 

de sentido. “La relación entre obra y el ‘cuidado’, o, podríamos decir, el ‘contemplador’, no 

es simplemente una relación ‘estética’... sino que tiene un alcance ontológico” (p.183). Así, 

“la obra abre un nuevo espacio de sentido, pero para que la existencia pueda apropiarse 

de éste (...) es preciso que se inserte en el horizonte previo en el que fuimos arrojados, el 

lenguaje” (p.187)

El capítulo final precisa qué entiende Heidegger por el fin del arte, funcionando como 

corolario del recorrido propuesto. Esta cuestión remite a su postura crítica frente a la 

estética moderna. La denominada muerte del arte alude al modo de comprensión centrado 

en las vivencias del sujeto, es decir, a toda concepción del arte subordinada al individuo. 

Tal enfoque desontologiza la discusión estética, efecto característico del planteo moderno. 

Belgrano examina entonces la situación del arte en la era del predominio técnico, donde la 

comprensión del ente se rige por el cálculo. Si bien la técnica constituye también un modo 

de desocultamiento, lo hace desde un horizonte que eclipsa otros modos de verdad. Este 

dominio técnico, que Heidegger considera la culminación de la historia del ser, inhibe 

otras formas de relación con el mundo. De allí que Belgrano afirme: “La técnica es un 

marco de comprensión totalitario” (p.206). Aun en su madurez, Heidegger confía en que 

el arte pueda revelar una verdad no subordinada al sujeto. Por eso se interesa en diversos 

artistas (Chillida, Klee, Trakl, Char, Celan, entre otros) movido por la esperanza de hallar en 

sus obras el acontecimiento de la verdad que solo el arte puede suscitar.

El trabajo de Mateo Belgrano se cierra con un exhaustivo apartado bibliográfico, que 

incluye tanto los volúmenes de la Gesamtausgabe —con su numeración y paginación 

correspondiente— como obras externas a dicha colección y una cuidada selección de 

bibliografía secundaria.



Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

249 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.17 [pp. 249-253]

Recibido: 12/9/2025 – Aceptado: 3/10/2025

Reseña/Review: Vidal Calatayud, José (2024). El Nietzsche 
francés: Georges Bataille. Rigor y urgencia de lo imposible 
(Hilos de Ariadna II). Madrid: Dykinson, 461 pp.

Miguel Fernández Nicasio 

Universidad de Sevilla

A pesar de ser el introductor de la interpretación ontológica de Nietzsche en Francia, la 

figura de Georges Bataille quedó relegada a un segundo plano dentro de la historia de la 

filosofía contemporánea. Ante esto, la presente obra tiene como objeto principal sacar a 

relucir la importancia del pensamiento de un autor harto influyente en la filosofía francesa 

de su siglo. Esta investigación centra sus esfuerzos en el análisis de la relación entre la 

ontología y la política de cara a resolver la siguiente cuestión: ¿qué acción revolucionaria 

puede ser fundada desde un (no)saber imposible?

Para dilucidar la interrogativa, este texto divide su curso en cuatro grandes apartados, 

cada uno dedicado a ciertas nociones vitales de su filosofía. El libro comienza con un 

excelso prólogo del investigador Joan Morro Delgado acerca de la importancia del estudio 

batailleano. Cabe destacar que Bataille no solo fue el primero en introducir a Nietzsche 

en Francia, sino que, a su vez, comprende al alemán desde una lectura ético-política, 

entrando así en contraste con la interpretación heideggeriana. En este sentido, -y en 

conexión con el preámbulo del autor principal- toda la obra hace hincapié en dejar de 

entender a Nietzsche como el último metafísico, pues esto sería comprenderle como 

sucesor hegeliano. 

Bataille es gran deudor de la dialéctica tanto hegeliana como marxiana, sin embargo, 

la filosofía nietzscheana es el pilar fundamental de toda su obra. Es por ello por lo que 



250 

MIGUEL FERNÁNDEZ NICASIO
RESEÑA/REVIEW: VIDAL CALATAYUD, JOSÉ (2024). EL NIETZSCHE FRANCÉS: GEORGES BATAILLE. RIGOR Y URGENCIA...

comprenderá el pensamiento ontológico-político del alemán como una subversión negativa 

hegeliana de cara a buscar un pensamiento revolucionario que se sitúe al mismo tiempo 

contra fascismos, estalinismos y capitalismo libertario. No obstante, las consecuencias 

políticas del pensador francés parecen haber perdido recorrido tras sus publicaciones; 

¿por qué no se ha conseguido mantener el impulso revolucionario batailleano?

Iniciando el análisis, el primero de los capítulos muestra la conexión entre el autor 

alemán y el francés. Bataille es popularmente considerado el Nietzsche francés por su 

identificación con el alemán.  Sin embargo, en los primeros escritos de su obra todavía 

no había leído todo lo que el autor tenía que ofrecer. Considera así errado en ciertos 

momentos al pensador del Eterno Retorno en tanto que sigue viendo en su filosofía una 

voluntad de ideal. Algo que este rechaza: “el hombre reposa su ser sobre la inmundicia 

para mirar a los valores supremos” (Vidal Calatayud, 2024: 51). No obstante, la influencia 

de Nietzsche es latente, hay una identificación a través de la muerte de Dios, de la pérdida 

de toda brújula de Bien y del Mal. Sin embargo, el autor no tiene ningún respaldo de 

fundamento como sí lo tuvo el pensador del Eterno Retorno, reposando sobre Grecia. 

Como bien señala José Vidal, la vida y obra de los pensadores no son apartados inconexos, 

y, en este sentido, estriba la diferencia de fundamento entre ambos filósofos a través 

de su momento histórico. Bataille sufrió en sus carnes los estragos de las dos guerras 

mundiales y el auge de los totalitarismos, ¿qué fundamentos se puede mantenerse ante 

tanto horror? La respuesta del autor que se analiza en esta obra se da a través de una 

búsqueda por una afirmación completamente positiva: la soberanía. 

Gran parte del pensamiento batailleano va contra la opresión política, siendo desde esta 

perspectiva desde donde se asienta en la filosofía nietzscheana. Es una relación entre una 

interpretación ontológica y otra política -que en su pensamiento siempre van de la mano- para así 

poder luchar contra la “moral de los siervos”. El caso más contundente se da a través del uso de las 

nociones de lo homogéneo y lo heterogéneo que emplea para combatir el fascismo, pero también 

para comprender toda la estructura de las relaciones humanas en sociedad. Estos conceptos son 

desarrollados con mayor profundidad en el capitulo tres a partir de la noción de soberanía y su 

relación con el principio de pérdida, analizado por el colaborador de la obra, Adriá Vilches.  

En las últimas páginas de esta sección, se muestra como desde la interpretación 

ontológica nietzscheana, Bataille despliega la noción de acefalía, fundamental para 

separarse del existencialismo. En la acefalía se rechaza todo proyecto existencial, toda 

autoridad y todo fin, pues son solo modos de caer en una existencia servil, de no 

ser soberanamente libre -que cabe destacar como la misión principal del proyecto 

batailleano-. Esto se muestra en conexión con la visión de lo absurdo de Albert 



251 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 1Ϯ, ϮϬϮ6ͬ1͘ /^^E Ϯ6ϵϱͳϵϬ11 ͵ �ͳ/^^E Ϯϯϴ6ͳ4ϴϳϳ͘ DK/: 1Ϭ͘1ϮϳϵϱͬD/&&�R�E�͘ϮϬϮ6͘1Ϯ͘ϳ͘ ÖÖ͘  Ϯ4ϵͳϮϱϯ

Camus1. Sísifo, obrero de los dioses, niega a toda autoridad -de ahí su castigo- y, en 

su felicidad, asume el carácter irrisorio de la existencia humana (Camus, 2019: 150).

El segundo de los capítulos tiene como intención principal el desarrollo del (no)saber 

batailleano. Para ello, se examina la noción de experiencia interior en tanto “esfuerzo por 

ir más allá de todo saber especializado y de todo interés limitado, poniendo en cuestión 

no solo los prejuicios que dirigen la propia razón” (Campillo, 1996: 12). Este método2 de 

cuestionamiento supone poner en juego todo el ser de lo humano para alcanzar “una vida 

sin calmantes” (Vidal Calatayud, 2024: 137). Es la transvaloración nietzscheana llevada 

al extremo. De este modo se pasa de conocer en tanto acto servil a un pensamiento 

soberano: el (no)saber, siendo su herramienta fundamental la risa, se comprende como 

un pensar activo que reniega de la angustia frente a la muerte.

La tercera parte está principalmente escrita por Adriá Vilches donde se examina en 

profundidad las obras principales del autor: La parte maldita la cual –en sus tres partes– 

tiene como centro la noción de existencia soberana. La exploración siguiente se da desde una 

problemática histórica concreta: siendo la soberanía una liberación –y por tanto contiene 

en su seno un carácter destructivo– ¿qué tipo de destrucción puede defenderse tras la 

Segunda Guerra Mundial donde el ser humano ha descubierto su faceta más monstruosa? 

Para responder a la interrogación, se indaga en los conceptos principales de la obra 

a través del principio de pérdida. Esto es un nuevo modo más general de entender la 

economía, y su relación con la política, que pueda dar cuenta también de las actividades 

no utilitarias, como son el derroche o la destrucción. Dicho principio se relaciona con 

la soberanía en tanto que desde su perspectiva económica se refiere a dicho concepto 

como “lo excedente à fond perdú, no subordinado a ningún objetivo productivo como 

crecimiento o acumulación” (Vidal Calatayud, 2024: 254). Es, por lo tanto, la soberanía 

una manera de enfrentarse al gasto productivo, de lo homogéneo, dentro de una lógica-

causal que conforma la sociedad. 

Así pues, la soberanía es propia de la actividad heterogénea, hace suyo toda lógica 

no-productiva. La existencia del soberano no pertenece al mundo de las cosas –no tiene 

actividad productiva alguna, no trabaja– y, por tanto, no tiene una vida constreñida en 

restricciones morales homogéneas. 

1 Albert Camus mantuvo una estrecha relación con Bataille (Campillo, 1996: 14). Algo que se 
demuestra también en sus planteamientos, donde el franco-argelino declara sobre El mito de Sísifo 
(1942) su rechazo al existencialismo. 

2 El uso de la palabra “método” es crucial para el propósito de esta obra. José Vidal indaga en 
esta investigación las posibilidades de rechazar la visión de Bataille como un autor irracional para 
mostrar dentro de su (no)saber una racionalidad especializada y verdaderamente escéptica. 



252 

MIGUEL FERNÁNDEZ NICASIO
RESEÑA/REVIEW: VIDAL CALATAYUD, JOSÉ (2024). EL NIETZSCHE FRANCÉS: GEORGES BATAILLE. RIGOR Y URGENCIA...

Con el desarrollo de esta noción, –desde la cual y en relación con el principio de 

pérdida, el francés hace una filosofía de la historia (Campillo, 1996: 25)– Bataille intenta 

encontrar nuevos modos de relaciones humanas, nuevas formas de comunidad, que 

se alejen de la idea de Estado, puesto que tiene en su esencia la homogeneización. La 

soberanía, ontológicamente hablando, sobrepasa toda libertad: su fin es la soberanía 

compartida, se rompe la estructura sujeto-objeto en tanto que en dicha estructura el 

individuo ya está subordinado al orden del trabajo, del esclavo. 

El último capítulo –como bien se expresa al inicio de este– tiene la función de 

conclusión, donde estimo que principalmente se intenta responder a la siguiente 

interrogación: ¿cuáles son las posibilidades de mantenerse en un (no)saber de absoluta 

virtualidad en la actualidad de un mundo que exige criterios de acción? 

Para responder a dicha cuestión, el autor principal problematiza acerca de la noción 

de voluntad de(l) poder en su recepción batailleana, la cual se traslada al posmodernismo 

francés. Siendo esta noción sin fundamento: “una experiencia de vacío” (Vidal Calatayud, 

2024: 357) ¿cómo utilizarla a favor de la revolución que propugna Bataille? Es decir ¿desde la 

imposibilidad, desde la ruptura del pensamiento, como llegar a legitimar su utopía imposible?  

Aunque por la abstracción de este razonamiento pueda verse alejado de todo pensamiento 

político, como bien sugiere José Vidal, Bataille se adelanta a Mark Fischer y su Realismo 

capitalista (2016) para reflexionar acerca de la posibilidad de acción revolucionaria desde la 

izquierda en un mundo donde “There is no alternative”. Sin embargo, la solución del francés 

–y en relativa conexión con la del británico3– se da desde el arte y la literatura en tanto que 

en la sociedad moderna son los grados desde que la soberanía puede comunicarse. De este 

modo puede “hacerse posible una forma de comunidad que no es la del contrato sino la del 

amor, que no está basada en el interés propio sino en el deseo del otro” (Campillo, 1996: 40). 

El soberano se torna entonces a su vez artista y amante, pero, al mismo tiempo, descubre la 

futilidad de la nada en la que se envuelve. En su desnudarse alcanza la risa y el amor. 

En definitiva, el profuso análisis que la obra ejerce acerca del pensamiento batailleano 

es fundamental para reflexionar acerca de las acuciantes problemáticas políticas que 

actualmente circundan nuestra existencia. La posibilidad de, desde la pérdida, desde la 

3 Si se estructurase el pensamiento de Mark Fischer en Realismo capitalista desde términos 
batailleanos, se podría comprender que el británico también sostiene la necesidad de imaginar 
una nueva modernidad consumada que tenga por bandera un movimiento revolucionario desde 
lo absolutamente otro, desde lo heterogéneo. Sin embargo, en tanto que Fischer no defiende un 
comunismo libertario, puede suponerse que su reflexión cae en el mismo problema que la URRS: 
sostener la primacía del trabajo en la existencia humana concibe la relaciones entre los seres desde 
una perspectiva homogénea (Fisher, 2018: 150).  



253 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 1Ϯ, ϮϬϮ6ͬ1͘ /^^E Ϯ6ϵϱͳϵϬ11 ͵ �ͳ/^^E Ϯϯϴ6ͳ4ϴϳϳ͘ DK/: 1Ϭ͘1ϮϳϵϱͬD/&&�R�E�͘ϮϬϮ6͘1Ϯ͘ϳ͘ ÖÖ͘  Ϯ4ϵͳϮϱϯ

nada que nos recorre, hacer una ontología positiva capaz de devenir en nuevos modos 

de relación política es necesaria. Cada día estamos más solos –este filósofo tal vez diría 

que somos más sujetos–. Es indispensable reflexionar desde Bataille para descubrir, en 

la desnudez de nuestra existencia, la posibilidad de una nueva comunidad revolucionara 

amorosa que verdaderamente tome en cuenta de la dualidad trágica que recorre a todo 

ser humano. 

Referencias bibliográficas

Campillo, A. (1996). “Introducción. El amor de un ser mortal”. Bataille, G. Lo que entiendo por 
soberanía. Barcelona: Paidós.

Camus, A. (2019). El mito de Sísifo. Madrid: Alianza.

Fisher, M. (2018). Realismo capitalista: ¿no hay alternativa? Buenos Aires: Caja Negra 

ViDal CalatayuD, J. (2024). El Nietzsche Francés: Hilos de Ariadna, II. Dykinson.





Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

 

Sobre la revista

1. Enfoque y alcance

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

es editada por el Grupo de Investigación Filosofía aplicada: sujeto, sufrimiento, sociedad 

(Cód. PAIDI: HUM-018) y el Archivo Heidegger de la Universidad de Sevilla (Delegación 

del M. Heidegger-Stifftung-Meßkirch) en colaboración con la Universidad de Sevilla. Fue 

fundada en 2014 y se publica con periodicidad anual, alternando números monográficos 

(en los que predomina temas específicos de la obra de Heidegger) y números misceláneos, 

que brindan al lector un panorama representativo del rumbo de las investigaciones sobre 

Heidegger en Europa y América. La revista dedica, así mismo, amplia atención al examen y 

crítica de las novedades bibliográficas en torno a la figura y la obra de Heidegger, así como 

a la creación filosófica y la publicación de elencos bibliográficos especializados. La revista 

tiene las siguientes secciones:

Estudios: Artículos de investigación.

Derivas: Artículos especializados, de información y de creación filosófica, reportes, 

debates, traducciones...

Reseñas de libros.

Se busca la calidad mediante una doble evaluación anónima de todos los artículos. Se 

admiten colaboraciones en las diferentes lenguas de amplia difusión en Occidente: 

español, inglés, francés, portugués, alemán e italiano.

Differenz viene a ser un largo compendio de la variedad de visiones filosóficas que 

conviven sobre la obra de Heidegger y sus derivas. Todas las ideas u opiniones publicadas 

lo son de sus autores/as y, por lo mismo, Differenz sólo ejerce de altavoz. En esta función, 

le complace abrir sus páginas tanto a reputados/as estudiosos/as y profesores/as 

universitarios/as como a los/as filósofos/as más recientes y/o más jóvenes.

Difusión: Además de a las universidades españolas, su difusión alcanza a la mayor 

parte del Espacio universitario Iberoamericano y a diversos Centros universitarios y de 

Investigación de Europa y EEUU.



2. Evaluación de originales

Todas las secciones son evaluadas. El comité editorial decide inicialmente si  el artículo 

es apropiado para la revista. En el caso de los artículos de investigación (Estudios), si no 

se rechaza, el comité editorial elige revisores/as expertos/as en la materia tratada en 

el artículo. Y, entonces, el artículo sigue un proceso de evaluación más exhaustivo que 

se desarrolla del siguiente modo: La revisión de cada artículo será realizada por dos 

revisores/as expertos/as que aconsejarán sobre su publicación (Evaluación por pares). 

Para asegurar la transparencia, los/as revisores/as no se conocen entre sí ni tampoco 

conocen la identidad del autor evaluado (Evaluación Ciega). Más del 80% de los/as 

evaluadores/as son externos a la revista y a la Universidad de Sevilla, son profesores/

as doctores/as pertenecientes a instituciones internacionales de investigación, además 

de todos/as aquellos/as autores/as que han publicado más de dos artículos en la revista 

y poseen el título de licenciado/a o doctor/a en la especialidad. Si así lo desean, los/as 

autores/as podrán proponer evaluadores/as externos/as expertos/as en la materia.

3. Política de acceso abierto (Open Access) y políticas de archivo

Esta revista proporciona un acceso abierto a su contenido, basado en el principio de que 

ofrecer al público un acceso libre a las investigaciones ayuda a un mayor intercambio 

global del conocimiento. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y 

sus derivas contemporáneas sigue una política de difusión de sus contenidos a partir de 

Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional 

License. La publicación pretende conferir la mayor difusión posible a todo trabajo de 

suficiente calidad, publicado en cualquier medio de difusión más limitada. De esta manera 

quedan integrados en un diálogo científico universal abierto investigadores e instituciones 

que de otra manera quedarían marginadas. Differenz. Revista internacional de estudios 

heideggerianos y sus derivas contemporáneas no cobrará a los autores ninguna tasa por 

presentación o envío de artículos, ni tampoco cuotas por su publicación.

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

se adhiere a las licencias LOCKSS, CLOCKSS y PKN (PN) de políticas de archivo.

4. Periodicidad, lenguas de edición y declaración de privacidad.

La secuencia de la publicación es anual, alternando números monográficos (en los que 

predomina temas específicos de la obra de Heidegger) y números misceláneos, que 

brindan al lector un panorama representativo del rumbo de las investigaciones sobre 



Heidegger en Europa y América. La revista dedica, así mismo, amplia atención al examen 

y crítica de las novedades bibliográficas en torno a la figura y la obra de Heidegger, así 

como a la creación filosófica y la publicación de elencos bibliográficos especializados. Las 

lenguas en que se aceptan originales, edita colaboraciones y mantiene correspondencia 

son español, portugués, inglés, francés, italiano y alemán.

Declaración de privacidad: Los nombres y direcciones de correo-e introducidos en esta 

revista se usarán exclusivamente para los fines declarados por esta revista y no estarán 

disponibles para ningún otro propósito u otra persona.

5. Directrices éticas y buenas prácticas

1. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

se articula de acuerdo a una serie de principios éticos y deberes fundamentales que 

conciernen al autor, el comité editorial, los autores y los evaluadores externos. Asimismo, 

posee un procedimiento público para recibir y gestionar quejas. Los principios que 

determinan la evaluación de los artículos son difundidos tanto en su página web como 

en el contenido de la revista con el fin de promocionar la transparencia de la publicación.

2. Aparecerá en la edición de la revista todos los procesos inherentes a la transparencia 

y que respeten el principio de confidencialidad. Concretamente, implicará la publicación 

de la guía de evaluación de artículos facilitada a los referees, el procedimiento para la 

recepción y gestión de quejas y la declaración ética y de buenas prácticas. La revista se 

compromete a mantener la confidencialidad de los autores para asegurar un proceso de 

evaluación a doble ciego. Asimismo, este principio será básico en el caso de interposición 

de quejas o de desvelamiento de plagio o autoplagio hasta que no se haya obtenido un 

dictamen oficial del caso. Este principio habrá de respetarse por los autores en los artículos 

que impliquen estudios experimentales con humanos u otra circunstancia que obligue la 

aparición de este principio ético. La revista mantendrá mecanismos para la lucha contra 

el plagio y autoplagio en todas sus instancias de acuerdo a lo señalados más abajo en los 

deberes de cada miembro de la misma.

3. Los autores son libres de expresar su propia opinión siempre y cuando no lesiones el 

resto de principios de esta declaración, se encuentren fundamentadas en los criterios 

académicos y posean el rigor científico oportuno. Este principio se convierte en libertad 

de decisión para los evaluadores y comités de la revista siempre y cuando cumplan los 

mismos requisitos de rigor académico y fundamentación argumental.



4. Atención y respeto a la diversidad y al género Con el fin de evitar cualquier tipo de 

discriminación, se han creado mecanismos que promocionen en respeto a la diversidad. 

En este sentido, el editor, el comité editorial, los autores y los referees deberán evitar en 

sus juicios y escritos cualquier tipo de discriminación por razón de género, raza, ideología 

política o religiosa o condición sexual. Los autores deberán informar del género en los 

datos de origen de las investigaciones publicadas con el fin de identificar las diferencias 

debidas a este aspecto. El consejo editorial de la revista anima a la utilización de lenguaje 

inclusivo en los artículos remitidos. Algunas indicaciones para dar formato inclusivo se 

derivan de documentos internacionales como los aprobados por las Naciones Unidas y 

pueden resumirse en evitar expresiones discriminatorias: utilizar formas de tratamiento 

adecuadas, incluir los nombres y apellidos completos en ambos géneros y evitar expresiones 

que perpetúan estereotipos de género; visibilizar el género cuando lo requiera la situación 

comunicativa: explicitar los grupos de género referenciados; usar los pares de femenino y 

masculino (desdoblados cuando sea preciso) e incentivar las estrategias tipográficas: o/a, 

o(a). No visibilizar el género cuando no lo exija la situación comunicativa: Omitir el artículo 

ante sustantivos comunes al género (periodista, participante, representante), emplear 

sustantivos colectivos y otras estructuras genéricas cuando sea posible, elegir adjetivos 

sin marca de género en lugar de sustantivos.

5. Se entiende por conflicto de intereses aquellas circunstancias en que los intereses 

primarios de una persona se encuentran determinados por otros secundarios ajenos 

a este. Este principio implica, concretamente, las situaciones en que un referee tenga 

conocimiento de que está evaluando un artículo de una persona conocida o con la que 

mantiene una relación de cualquier tipo o viceversa, cuando el autor es consciente de 

que su evaluación depende de estas circunstancias. Esta circunstancia se traslada a cada 

uno de los miembros de la revista. En todos estos casos, será preceptiva la declaración del 

conflicto de intereses de modo que la edición de la revista tome las oportunas medidas.

6. Los deberes éticos del editor y del comité editor son actuar de modo justo evitando 

cualquier tipo de discriminación por razón de género, raza, ideología política o religiosa 

o condición sexual tanto en relación a los autores como al equipo de la revista; gestionar 

todas las contribuciones basándose únicamente en su valor académico y no en los recursos 

financieros aportados para su publicación o en intereses empresariales; incentivar la 

libertad de expresión, la calidad argumentativa de los autores y la promoción de los 

modos diferentes de racionalidad en los trabajos remitidos; mantener la independencia 

editorial de la revista; publicar disculpas, correcciones, clarificaciones o retracciones 

cuando sea necesario; generar y monitorizar un procedimiento justo para gestionar las 

quejas que incluya la posibilidad a los querellantes de queja y de recibir una respuesta de 



acuerdo a los principios éticos de la Revista; incentivar la corrección de errores si estos 

aparecen en los artículos; mantener la confidencialidad de los autores y de los referees 

o árbitros en el proceso de revisión por pares ciegos de los trabajos remitidos; publicar 

los criterios y procedimientos de evaluación de la revista; mantener la integridad de los 

registros académicos a lo largo de la existencia de la publicación. El editor es el último 

responsable de la aceptación y rechazo de los artículos, con cuyos autores no debe tener 

conflictos de intereses.

7. Los deberes éticos de los evaluadores externos son aceptar exclusivamente los artículos 

para los que se dispongan competencias y conocimientos académicos suficientes; informar 

al editor/comité editorial en el caso de que se pueda deducir la autoría y rechazarlo para 

evitar violar el deber de realizar revisión a doble ciego; en caso de detección de plagio o 

autoplagio parcial o total, uso del texto en conferencias o ponencias de diversa índole, 

informar al editor/comité editorial; realizar una revisión ciega imparcial de los trabajos 

recibidos aportando comentarios constructivos a los autores; evaluar los artículos 

exclusivamente de acuerdo a criterios académicos, generando un informe articulado por 

la guía de evaluación de la revista, evitando asímismo en el arbitraje cualquier tipo de 

discriminación por razón de género, raza, ideología política o religiosa o condición sexual; 

ser consciente de la posibilidad de conflicto de intereses de naturaleza institucional, 

financiera, colaborativa entre el referee y el trabajo y, en caso de que sea detectada, avisar 

el editor para que el trabajo recibido sea remitido a otro autor; responder en un tiempo 

razonable a la evaluación de los artículos.

8. Los deberes éticos de los autores son confirmar que el artículo no está siendo evaluado 

por otra publicación, no ha sido publicado o expuesto en cualquier evento académico; 

en el caso de que el artículo sea una reelaboración de una conferencia, ponencia, 

comunicación, charla o semejante o se corresponda con una reelaboración posterior, 

el autor habrá de informar al editor e indicarlo en nota a pie de la primera o última 

página del trabajo; evitar en el cuerpo del trabajo cualquier tipo de discriminación por 

razón de género, raza, ideología política o religiosa o condición sexual;obtener permiso 

para la publicación de los textos, gráficos o tablas que no pertenezcan al autor y así lo 

requiera e indicar su fuente; citar la fuente de todas las ideas o contenidos sobre los que 

se desarrolla la argumentación del trabajo; informar sobre cualquier posible conflicto de 

interese en relación al arbitraje; en el caso de estudios empíricos con humanos o animales, 

se deberán respetar los principios éticos exigidos por las normativas éticas nacionales 

e internacionales. Si el estudio lo requiere, se deberá obtener el preceptivo permiso 

del comité de ética indicado para tal investigación. Estos permisos incluyen obtener el 

consentimiento informado explícito de los sujetos implicados en el estudio; facilitar la 



corrección de errores y enmiendas si el propio artículo ha sido aceptado y de acuerdo a 

los plazos marcados; remitir artículos de acuerdo a la línea editorial de la revista y aceptar 

su rechazo en el caso de que no sea congruente con la misma, su área de conocimiento 

o la bibliografía y discusiones propias de su campo de desarrollo (no obstante, hay una 

línea de quejas en caso de que quiera utilizarse en relación a este punto); informar en el 

artículo de quién ha financiado la investigación, si ese fuera el caso. Se prohíbe publicar el 

artículo en cualquier otra revista, cediendo los derechos de edición de artículos a la revista 

y solicitar permiso para su publicación o edición en otro medio si han sido aprobados. En 

el caso de artículos editados por varios autores, todos ellos deberán haber participado de 

forma igualitaria en el proceso.

9. El editor y el consejo editor recibirán cualquier demanda ética o queja relacionada con la 

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

en cualquier momento del año en el email differenz@us.es. La acusación deberá estar 

motivada y anexar todas las pruebas y documentos necesarios para su evaluación por parte 

el editor y el comité editor. El editor recabará todos los datos ayudado, en caso necesario, 

por los miembros del comité editor. El editor pedirá testimonios y argumentos a favor y 

en contra de las posiciones. Si es posible, el editor deberá recabar estas informaciones por 

escrito para transmitirlas al comité editor. El editor convocará al comité editor con el fin de 

exponer los pormenores y les facilitará toda la información, gestionará el desarrollo de un 

dictamen y la creación de línea de acción conjunta. De modo ordinario, el comité editor 

presidido por el editor, o el editor, resolverá el problema en un plazo máximo de seis meses 

desde la recepción de toda la documentación. Asimismo, dictaminará resolución que se 

trasladará a las personas implicadas. Los dictámenes incluirán: Información al autor sobre 

la decisión tomada; información a las instituciones implicadas en el trabajo remitido sobre 

la decisión del comité de ética. En caso necesario, por ejemplo en el caso de detección de 

plagio o autoplagio después de publicar un artículo, se retirará de inmediato el trabajo y 

se informará de la circunstancia públicamente. Asimismo, se informará de este asunto a 

todos los índices y catálogos donde se encuentra indexada la Revista, y se prohibirá al autor 

de volver a publicar en la revista por un tiempo a determinar en el dictamen y que decidirá 

el Comité Editor. En el caso de que el problema esté relacionado con el editor, se elegirá 

al miembro del comité de ética con más antigüedad efectiva para dirigir todo el proceso.

6. Directrices para autores

1. Los autores deberán enviar a la revista sus artículos mediante la plataforma OJS (https://

revistascientificas.us.es/index.php/ Differenz/index). La primera página debe incluir la 



siguiente información en su idioma original y en inglés sobre los artículos: título, resumen 

de unas 100 palabras y unas 5 palabras clave separadas por punto y coma.

2. Los trabajos presentados por primera vez serán anónimos. No incluirán los datos del 

autor, una vez aceptados y revisados se añadirán los datos pertinentes. Los autores deben 

rellenar completamente los datos de usuario al registrarse en la plataforma de la revista: 

es obligatorio que incluyan su nombre completo, su filiación académica y su ORCID ya 

que sólo estos tres serán publicados. Para facilitar su revisión anónima, el autor debe 

eliminar también toda referencia en el artículo a otras obras y artículos escritos por él 

mismo –tanto en el cuerpo como en las notas–, o hacerlo de forma que no revele su 

propia autoría. También deberá omitir la mención a reconocimientos de su participación 

en proyectos financiados y otros agradecimientos.

3. Todos los escritos que se envíen para su publicación en Differenz. Revista internacional 

de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas, tanto artículos, como notas, 

reseñas, traducciones, etc., deben ser completamente inéditos. Mientras están en 

proceso de evaluación o de edición no deberán remitirse a ninguna otra publicación. 

Una vez hayan sido publicados, los autores podrán utilizar sus textos con total libertad, 

citando siempre su publicación original en Differenz. Revista internacional de estudios 

heideggerianos y sus derivas contemporáneas. Muy excepcionalmente, y si los revisores 

lo consideran oportuno, se podrán publicar artículos ya publicados en otras revistas de 

escasa difusión, especificándolo en cada caso.

4. Los Estudios tendrán una extensión de entre 5.000 a 10.000 palabras (entre 15 y 20 

páginas). Las reseñas bibliográficas deben tener un máximo de 1.800 palabras. Salvo casos 

excepcionales, no se aceptarán reseñas de libros con más de siete años de antigüedad. Las 

obras recensionadas han de ser primeras ediciones, o bien reediciones con modificaciones 

sustantivas. Para evitar conflictos de intereses, es preferible que no estén escritas por 

personas cercanas al autor del libro recensionado o que hayan colaborado en su edición o 

diseño. El autor de un libro recensionado no debe tener ascendiente profesional sobre el 

autor de la reseña, como es el caso de un director de tesis. 

5. El formato en que el trabajo es presentado a la revista ha de ser .doc, .docx, .odt o .rtf. 

El tipo de letra del cuerpo de texto (incluídos títulos, títulos de epígrafes y referencias 

bibliográficas) será Times o Arial a 11 puntos con interlineado a 1.5. Las notas, siempre 

a pie de página, a 10 puntos con interlineado a 1.5. El texto será presentado sin ningún 

tipo de sangría. No se admiten negritas ni subrayados; únicamente cursivas y comillas 

inglesas (“...”) y comillas simples (‘...’), según los casos. Sólo en casos excepcionales se 

admitirán comillas angulares («...»). No podemos garantizar que no haya problemas con 



signos especiales (griegos, hebreos, lógicos, matemáticos). Recomendamos restringirlos 

al máximo, y en todo caso, enviar los originales conjuntamente con su transliteración al 

alfabeto latino.

6. La estructura de los artículos será: Título, título en ingles, nombre del autor, institución, 

resumen abstract, palabras clave-keywords. En caso de que el manuscrito haya sido 

elaborado gracias a la subvención de un proyecto de investigación, beca o similar se 

indicará como nota al pie número 1 al finalizar el título del primer epígrafe del texto. Tras 

los encabezamientos, se recomienda la ordenación del artículo en epígrafes numerados 

secuencialmente, así: 1. 2. 3., etc. Los títulos de posteriores subdivisiones deben 

seguir una ordenación numérica, así: 1.1.; 1.2 ; 1.3. Es recomendable que los artículos 

tengan como primer epígrafe una introducción y como último unas conclusiones. Los 

agradecimientos y referencias bibliográficas se incluirán al final del texto. Las figuras y 

tablas deben incorporarse al texto, numeradas e indicando sus respectivas leyendas, en 

letra cursiva a 10 puntos. 

7. Las notas a pie de página han de ser concisas. Las citas en el cuerpo del texto también 

serán breves, y han de ir entrecomilladas: “así”. Si superan las tres líneas, deberán ir en 

párrafo aparte, sin entrecomillar y no deben llevar sangría (que se aplicará cuando sea 

compuesto tipográficamente). Para introducir un término explicativo dentro de una cita 

se usarán corchetes, como en el siguiente ejemplo: “La vinculación de ésta [situación 

especial] al fin del agente...”. Las citas deben incluir al final su referencia conforme a 

modelo de citación (Véase punto 8 de estas directrices). Esto será aplicable también a las 

notas al pie donde se aluda a alguna obra. 

8. El modelo de citación de referencias bibliográficas es (Apellido autor, año: página), 

siguiendo las directrices APA 7a ed. Puede consultarse en https://normas-apa.org. Las 

referencias bibliográficas utilizadas para la elaboración de los artículos o reseñas 

deberán presentarse en un listado final, con dicho formato APA establecido y ordenadas 

alfabéticamente por autor. En caso de incluir más de una obra del mismo autor, se 

ordenarán las referencias cronológicamente según la fecha de edición. Al ser Differenz. 

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas una revista 

especializada en la filosofía de Heidegger, se recomienda citar a este autor conforme a 

la edición de su obra completa en alemán (Gesamtausgabe) editada por Klostermann 

Verlag. Las citaciones incluídas en el cuerpo de texto deberán citarse conforme al volumen 

de la GA al que pertenecen (GA X: p).

9. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

comunicará la aceptación o rechazo de un artículo, junto con las observaciones o 



sugerencias emitidas por los evaluadores. Se informará de la publicación de los trabajos 

a los autores correspondientes Los autores de artículos en vía de publicación recibirán 

la prueba del texto tras ser compuesto tipográficamente, para su inmediata corrección 

(máximo dos semanas de plazo). Una vez publicado, podrán adquirir separata electrónica 

de su artículo en la web en formato pdf. En caso de aceptación, se autoriza a Differenz. 

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas a incluir 

nombre y apellidos del autor, ORCID, así como filiación institucional y, en su caso, dirección 

de correo electrónico, en todos los documentos relacionados con la publicación del artículo 

que se somete a evaluación. Asimismo se garantiza la autoría y originalidad del artículo, 

y asumo la plena y exclusiva responsabilidad por los daños y perjuicios que pudieran 

producirse como consecuencia de reclamaciones de terceros respecto del contenido, 

autoría o titularidad del contenido del mismo. La recepción de artículos está abierta todo 

el año. La maquetación y corrección ortotipográfica se realiza en los dos meses previos a 

la salida del número. Todo ello siempre cumpliendo la periodicidad establecida en tiempo 

y forma. Si en un caso excepcional, por causas ajenas a la revista ésta se viese obligada a 

la modificación o retraso en el plazo de la publicación de los artículos seleccionados, a un 

número posterior, se le comunicaría a cada autor para que confirmasen su aprobación o, 

en caso contrario, dispusiesen del artículo para presentarlo a otras revistas.

10. Los editores no se responsabilizan de los errores que se hayan podido deslizar por no 

haber seguido estas instrucciones. En caso de tropezar con dificultades de desciframiento, 

interpretación, formato, etc., requerirán al autor a través del e-mail para que envíe un 

nuevo archivo, y si en el término de una semana no lo reciben, entenderán que renuncia 

a la publicación del trabajo.

7. Historial de la revista

Son ya algunos años los que llevamos leyendo, comentando, debatiendo y criticando la 

obra de M. Heidegger. Entre una cosa y otra, desde el siglo pasado. Amigos/as y alumnos/

as de ayer y ahora otros/as de hoy nos venimos reuniendo en torno a esa obra ingente y 

desproporcionada, en el seminario permanente dedicado a ese interminable cuéntame 

cómo pasó que es la Gesamtausgabe. Differenz. Revista internacional de estudios sobre 

Heidegger y sus derivas contemporáneas, así como el Archivo Heidegger de la Universidad 

de Sevilla y el Grupo de Investigación Filosofía aplicada: sujeto, sufrimiento, sociedad 

son proyectos surgidos de ese seminario permanente. Su finalidad, en parte, es la de 

estimular, desarrollar y dar a conocer los trabajos e investigaciones relacionadas con la 

obra y la figura del emboscado de Todtnauberg. En 2014, Differenz nace con la vocación 



de convertirse en un referente internacional de los estudios heideggerianos en cuanto a 

calidad, rigor y pluralidad.

About the journal

1. Focus and scope

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

is published by the Research Group: Filosofía aplicada: sujeto, sufrimiento, sociedad 

(PAIDI Code: HUM-018) and the Heidegger Archive of the University of Seville (Delegation 

of the M. Heidegger-Stifftung-Meßkirch) in collaboration with the University of Seville. It 

was founded in 2014 and is published annually, alternating between monographic issues 

(which focus on specific topics related to Heidegger’s work) and miscellaneous issues, 

which provide readers with a representative overview of the direction of research on 

Heidegger in Europe and America. The journal also devotes considerable attention to the 

examination and critique of new publications on Heidegger’s life and work, as well as to 

philosophical creation and the publication of specialised bibliographies. The journal has 

the following sections:

Studies: Research articles.

Derivas: Specialised articles, information and philosophical creation, reports, debates, 

translations...

Book reviews.

Quality is ensured through a double-blind peer review process for all articles. Contributions 

are accepted in the various languages widely spoken in the West: Spanish, English, French, 

Portuguese, German and Italian.

Differenz is a comprehensive compendium of the variety of philosophical views that 

coexist on Heidegger’s work and its derivations. All ideas and opinions published are 

those of their authors, and therefore Differenz acts solely as a mouthpiece. In this role, it 

is pleased to open its pages to both renowned scholars and university professors and to 

newer and/or younger philosophers.

Distribution: In addition to Spanish universities, its distribution reaches most of the Ibero-

American university space and various university and research centres in Europe and the 

United States.



2. Evaluation of originals

All sections are evaluated. The editorial committee initially decides whether the article is 

appropriate for the journal. In the case of research articles (Studies), if it is not rejected, the 

editorial committee selects reviewers who are experts in the subject matter of the article. 

The article then undergoes a more exhaustive evaluation process, which is carried out as 

follows: Each article is reviewed by two expert reviewers who advise on its publication 

(peer review). To ensure transparency, the reviewers do not know each other or the 

identity of the author being evaluated (blind review). More than 80% of the reviewers are 

external to the journal and the University of Seville. They are professors with doctorates 

from international research institutions, as well as authors who have published more than 

two articles in the journal and hold a bachelor’s or doctoral degree in the field. If they 

wish, authors may propose external reviewers who are experts in the field.

3. Open Access and Archive Policy 

This journal provides open access to its content, based on the principle that offering the 

public free access to research helps to promote a greater global exchange of knowledge. 

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas  

follows a policy of disseminating its content under a Creative Commons Attribution-

NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International Licence. The publication aims to give 

the widest possible dissemination to all work of sufficient quality, published in any medium 

with more limited dissemination. In this way, researchers and institutions that would 

otherwise be marginalised are integrated into a universal scientific dialogue. Differenz. 

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas will not 

charge authors any fees for submitting or sending articles, nor will it charge any fees for 

their publication.

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

adheres to the LOCKSS, CLOCKSS and PKN (PN) archiving policies.

4. Frequency, languages of publication and privacy statement

The journal is published annually, alternating between monographic issues (focusing 

on specific topics related to Heidegger’s work) and miscellaneous issues, which provide 

readers with a representative overview of the direction of research on Heidegger in 

Europe and America. The journal also devotes considerable attention to the examination 

and critique of new publications on Heidegger’s life and work, as well as to philosophical 



creation and the publication of specialised bibliographies. The languages accepted for 

original articles, contributions and correspondence are Spanish, Portuguese, English, 

French, Italian and German.

Privacy statement: The names and email addresses entered in this journal will be used 

exclusively for the purposes stated by this journal and will not be made available for any 

other purpose or to any other person.

5. Ethical guidelines and good practice

1. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

is structured according to a series of ethical principles and fundamental duties concerning 

the author, the editorial committee, the authors, and external reviewers. It also has a 

public procedure for receiving and handling complaints. The principles that determine the 

evaluation of articles are published both on its website and in the content of the journal 

in order to promote the transparency of the publication.

2. All processes inherent to transparency and that respect the principle of confidentiality 

will appear in the journal. Specifically, this will involve the publication of the article 

evaluation guide provided to referees, the procedure for receiving and managing 

complaints, and the ethical and good practice statement. The journal is committed to 

maintaining the confidentiality of authors to ensure a double-blind evaluation process. 

Likewise, this principle will be fundamental in the event of complaints or the disclosure 

of plagiarism or self-plagiarism until an official ruling on the case has been obtained. This 

principle must be respected by authors in articles involving experimental studies with 

humans or other circumstances that require the application of this ethical principle. The 

journal will maintain mechanisms to combat plagiarism and self-plagiarism in all instances, 

in accordance with the duties of each member of the journal, as outlined below.

3. Authors are free to express their own opinions as long as they do not violate the other 

principles of this statement, are based on academic criteria, and possess the appropriate 

scientific rigour. This principle translates into freedom of decision for the journal’s 

reviewers and committees, provided that they meet the same requirements of academic 

rigour and argumentative justification.

4. Attention and respect for diversity and gender In order to avoid any type of discrimination, 

mechanisms have been created to promote respect for diversity. In this regard, the editor, 

editorial committee, authors, and referees must avoid any type of discrimination based on 

gender, race, political or religious ideology, or sexual orientation in their judgements and 



writings. Authors must report gender in the source data of published research in order to 

identify differences due to this aspect. The journal’s editorial board encourages the use 

of inclusive language in submitted articles. Some guidelines for inclusive formatting are 

derived from international documents such as those approved by the United Nations and 

can be summarised as follows: avoid discriminatory expressions; use appropriate forms 

of address; include full names and surnames for both genders and avoid expressions that 

perpetuate gender stereotypes; make gender visible when the communicative situation 

requires it: explicitly refer to gender groups; use feminine and masculine pairs (split when 

necessary) and encourage typographical strategies: o/a, o(a). Do not make gender visible 

when the communicative situation does not require it: omit the article before gender-

neutral nouns (journalist, participant, representative), use collective nouns and other 

generic structures when possible, choose gender-neutral adjectives instead of nouns.

5. A conflict of interest is understood to be those circumstances in which a person’s 

primary interests are determined by secondary interests unrelated to them. Specifically, 

this principle applies to situations in which a referee is aware that they are evaluating an 

article by a person they know or with whom they have a relationship of any kind, or vice 

versa, when the author is aware that their evaluation depends on these circumstances. 

This circumstance applies to each of the members of the journal. In all these cases, a 

declaration of conflict of interest is mandatory so that the journal’s editorial team can take 

the appropriate measures.

6. The ethical duties of the editor and the editorial committee are to act fairly, avoiding 

any type of discrimination based on gender, race, political or religious ideology, or sexual 

orientation, both in relation to authors and the journal’s team; to manage all contributions 

based solely on their academic value and not on the financial resources contributed for 

their publication or on business interests; to encourage freedom of expression, the quality 

of the authors’ arguments and the promotion of different modes of rationality in the works 

submitted; to maintain the editorial independence of the journal; to publish apologies, 

corrections, clarifications or retractions when necessary; to generate and monitor a fair 

procedure for handling complaints, including the possibility for complainants to receive a 

response in accordance with the ethical principles of the journal; encourage the correction 

of errors if they appear in articles; maintain the confidentiality of authors and referees 

or arbitrators in the blind peer review process of submitted works; publish the journal’s 

evaluation criteria and procedures; maintain the integrity of academic records throughout 

the publication’s existence. The editor is ultimately responsible for the acceptance and 

rejection of articles, with whose authors he or she must not have any conflicts of interest.



7. The ethical duties of external reviewers are to accept only those articles for which 

they have sufficient academic competence and knowledge; to inform the editor/editorial 

committee if the authorship can be deduced and to reject it to avoid violating the duty of 

double-blind review; in the event of detecting partial or total plagiarism or self-plagiarism, 

use of the text in conferences or presentations of various kinds, to inform the editor/

editorial committee; to carry out an impartial blind review of the works received, providing 

constructive comments to the authors; to evaluate the articles exclusively according to 

academic criteria, generating a report articulated by the journal’s evaluation guide, Avoid 

any type of discrimination based on gender, race, political or religious ideology, or sexual 

orientation in the review process. Be aware of the possibility of conflicts of interest of an 

institutional, financial, or collaborative nature between the referee and the work and, 

if detected, notify the editor so that the work received can be sent to another author. 

Respond to the evaluation of articles within a reasonable time frame.

8. The ethical duties of authors are to confirm that the article is not being evaluated by 

another publication, has not been published or presented at any academic event; if the 

article is a reworking of a conference, paper, communication, talk or similar, or corresponds 

to a subsequent reworking, the author must inform the editor and indicate this in a 

footnote on the first or last page of the work; to avoid any type of discrimination based on 

gender, race, political or religious ideology, or sexual orientation in the body of the work; 

to obtain permission for the publication of texts, graphics, or tables that do not belong 

to the author and require it, and to indicate their source; to cite the source of all ideas or 

content on which the argumentation of the work is based; to report any possible conflict 

of interest in relation to the review process; in the case of empirical studies involving 

humans or animals, the ethical principles required by national and international ethical 

regulations must be respected. If the study requires it, the necessary permission must 

be obtained from the ethics committee indicated for such research. These permissions 

include obtaining the explicit informed consent of the subjects involved in the study; 

facilitating the correction of errors and amendments if the article itself has been accepted 

and in accordance with the deadlines set; submitting articles in accordance with the 

journal’s editorial line and accepting their rejection if they are not consistent with it, its 

area of knowledge or the bibliography and discussions specific to its field of development 

(however, there is a complaints line if you wish to use it in relation to this point); and 

stating in the article who has funded the research, if applicable. It is prohibited to publish 

the article in any other journal, transferring the rights to publish articles to the journal 

and requesting permission for their publication or editing in another medium if they have 



been approved. In the case of articles edited by several authors, all of them must have 

participated equally in the process.

9. The editor and editorial board will receive any ethical complaints or grievances related to 

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

at any time of the year at the email address differenz@us.es. The complaint must be 

substantiated and accompanied by all the evidence and documents necessary for its 

evaluation by the editor and the editorial board. The editor will gather all the information, 

assisted, if necessary, by the members of the editorial board. The editor will request 

testimonies and arguments for and against the positions. If possible, the editor should 

gather this information in writing to forward it to the editorial board. The editor shall 

convene the editorial committee in order to present the details and provide them with 

all the information, manage the development of a ruling and the creation of a joint 

course of action. Normally, the editorial committee chaired by the editor, or the editor, 

shall resolve the issue within a maximum period of six months from receipt of all the 

documentation. It shall also issue a ruling, which shall be communicated to the persons 

involved. The rulings shall include: information to the author about the decision taken; 

information to the institutions involved in the submitted work about the decision of the 

ethics committee. If necessary, for example in the case of detection of plagiarism or self-

plagiarism after publication of an article, the work shall be immediately withdrawn and 

the circumstance shall be publicly reported. Likewise, all indexes and catalogues where 

the Journal is indexed will be informed of this matter, and the author will be prohibited 

from republishing in the journal for a period of time to be determined in the ruling and 

decided by the Editorial Committee. In the event that the problem is related to the editor, 

the most senior member of the ethics committee will be chosen to lead the entire process.

6. Guidelines for authors 

1. Authors must submit their articles to the journal via the OJS platform (https://

revistascientificas.us.es/index.php/Differenz/index). The first page must include the 

following information in the original language and in English: title, abstract of approximately 

100 words, and approximately 5 keywords separated by semicolons.

2. Papers submitted for the first time will be anonymous. They will not include the author’s 

details; once accepted and reviewed, the relevant details will be added. Authors must fill 

in their user details completely when registering on the journal’s platform: it is mandatory 

to include their full name, academic affiliation and ORCID, as only these three will be 

published. To facilitate anonymous review, authors must also remove all references in 



the article to other works and articles written by themselves, both in the body and in the 

notes, or do so in a way that does not reveal their own authorship. They must also omit 

any mention of acknowledgements of their participation in funded projects and other 

acknowledgements.

3. All writings submitted for publication in Differenz. Revista internacional de estudios 

heideggerianos y sus derivas contemporáneas, whether articles, notes, reviews, 

translations, etc., must be completely unpublished. While they are in the process 

of evaluation or editing, they should not be submitted to any other publication. Once 

they have been published, authors may use their texts freely, always citing their original 

publication in Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas 

contemporáneas. In very exceptional cases, and if the reviewers deem it appropriate, 

articles already published in other journals with limited circulation may be published, 

specifying this in each case.

4. Studies should be between 5,000 and 10,000 words in length (between 15 and 20 

pages). Book reviews should be no longer than 1,800 words. Except in exceptional cases, 

reviews of books more than seven years old will not be accepted. The works reviewed 

must be first editions or reissues with substantial modifications. To avoid conflicts of 

interest, it is preferable that they not be written by people close to the author of the book 

being reviewed or who have collaborated in its editing or design. The author of a reviewed 

book should not have professional authority over the author of the review, as in the case 

of a thesis supervisor.

5. The format in which the work is submitted to the journal must be .doc, .docx, .odt or 

.rtf. The font for the body of the text (including titles, section headings and bibliographical 

references) should be Times or Arial 11 point with 1.5 line spacing. Footnotes should be 

10 point with 1.5 line spacing. The text should be presented without any indentation. Bold 

and underlining are not allowed; only italics and English quotation marks (“...”) and single 

quotation marks (‘...’), as appropriate. Angle quotation marks («...») will only be accepted 

in exceptional cases. We cannot guarantee that there will be no problems with special 

characters (Greek, Hebrew, logical, mathematical). We recommend restricting their use as 

much as possible and, in any case, sending the originals together with their transliteration 

into the Latin alphabet.

6. The structure of the articles will be: Title, title in English, author’s name, institution, 

abstract, keywords. If the manuscript has been produced thanks to a research project 

grant, scholarship or similar, this should be indicated as footnote number 1 at the end 

of the title of the first section of the text. After the headings, it is recommended that the 



article be organised into sequentially numbered sections, as follows: 1. 2. 3., etc. The titles 

of subsequent subdivisions should follow a numerical order, as follows: 1.1.; 1.2 ; 1.3. It 

is recommended that articles have an introduction as the first section and conclusions as 

the last. Acknowledgements and bibliographical references should be included at the end 

of the text. Figures and tables should be incorporated into the text, numbered and with 

their respective captions in 10-point italics.

7. Footnotes should be concise. Quotations in the body of the text should also be brief and 

should be enclosed in quotation marks: ‘like this’. If they exceed three lines, they should 

be in a separate paragraph, without quotation marks and without indentation (which will 

be applied when typeset). To introduce an explanatory term within a quotation, square 

brackets should be used, as in the following example: ‘The link between this [special 

situation] and the agent’s goal...’. Quotations must include their reference at the end in 

accordance with the citation model (see point 8 of these guidelines). This also applies to 

footnotes that refer to a work.

8. The citation format for bibliographic references is (Author’s surname, year: page), 

following the APA 7th edition guidelines. These can be consulted at https://normas-apa.

org. The bibliographic references used in the preparation of articles or reviews must be 

presented in a final list, using the established APA format and arranged alphabetically 

by author. If more than one work by the same author is included, the references shall 

be ordered chronologically according to the date of publication. As Differenz. Revista 

internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas is a journal 

specialising in the philosophy of Heidegger, it is recommended that this author be cited in 

accordance with the edition of his complete works in German (Gesamtausgabe) published 

by Klostermann Verlag. Citations included in the body of the text should be cited according 

to the volume of the GA to which they belong (GA X: p).

9. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas 

will communicate the acceptance or rejection of an article, together with the comments 

or suggestions made by the reviewers. The authors will be informed of the publication 

of their works. The authors of articles in the process of publication will receive the proof 

of the text after it has been typeset, for immediate correction (maximum two weeks). 

Once published, they will be able to purchase an electronic offprint of their article on the 

website in pdf format. In case of acceptance, Differenz. Revista internacional de estudios 

heideggerianos y sus derivas contemporáneas is authorised to include the author’s 

name and surname, ORCID, as well as institutional affiliation and, where applicable, 

email address, in all documents related to the publication of the article submitted for 

evaluation. I also guarantee the authorship and originality of the article, and I assume 



full and exclusive responsibility for any damages that may arise as a result of third-party 

claims regarding the content, authorship or ownership of the content thereof. Articles are 

accepted throughout the year. Layout and proofreading are carried out in the two months 

prior to the issue’s release. All of this is always done in accordance with the established 

frequency in a timely manner. If, in an exceptional case, for reasons beyond the control of 

the journal, it is forced to modify or delay the publication of the selected articles to a later 

issue, each author will be notified so that they can confirm their approval or, if not, make 

the article available for submission to other journals.

10. The editors are not responsible for any errors that may have crept in due to failure 

to follow these instructions. In the event of difficulties with deciphering, interpretation, 

format, etc., they will request the author by email to send a new file, and if they do not 

receive it within a week, they will understand that the author has withdrawn the work 

from publication.

7. History of the journal

We have been reading, commenting on, debating and criticising the work of M. Heidegger 

for several years now. Between one thing and another, since the last century. Friends 

and students from yesterday and today have been gathering around this enormous and 

disproportionate work in the permanent seminar dedicated to the endless ‘tell me how 

it happened’ that is the Gesamtausgabe. Differenz. Revista internacional de estudios 

heideggerianos y sus derivas contemporáneas as well as the Heidegger Archive at the 

University of Seville and the Research Group: Filosofía aplicada: sujeto, sufrimiento, 

sociedad are projects that have emerged from this permanent seminar. Its purpose, in part, 

is to stimulate, develop and publicise work and research related to the work and figure 

of the Todtnauberg hermit. In 2014, Differenz was created with the aim of becoming an 

international benchmark for Heideggerian studies in terms of quality, rigour and plurality.

Contacto / Contact

Differenz, Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas.

Archivo Heidegger de Sevilla. 

Facultad de Filosofía - Universidad de Sevilla

C/ Camilo José Cela, s/n - 41018 Sevilla (Spain)

Tlf.: 00-34-954557788      e-Mail: differenz@us.es    


