Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Grupo de Investigacion Filosofia Aplicada: Sujeto, Sufrimiento, Sociedad (HUM-018)
Archivo Heidegger de Sevilla (Delegacion de Mefkircher Martin-Heidegger-Stiftung)
Editorial Universidad de Sevilla

ANO 13 NUMERO 12: 2026

ISSN: 2695-9011 e-ISSN: 2386-4877



Editor:

Grupo de Investigacion Filosofia Aplicada: Sujeto, Sufrimiento, Sociedad (HUM-018)
Archivo Heidegger de Sevilla (Delegacidon de MelRkircher Martin-Heidegger-Stiftung)
Editorial de la Universidad de Sevilla

Edicion a cargo de:
José Orddiiez Garcia y Fernando Gilabert Bello

Del Dossier Hermenéutica: tradicion, debates y nuevas perspectivas: Gastéon G. Beraldi y
Vanesa Gourhand

Redaccion, administracion, secretaria e intercambio:
Archivo Heidegger de Sevilla

Facultad de Filosofia - Universidad de Sevilla

C/ Camilo José Cela, s/n

41018 Sevilla (Espaiia)

e-mail: differenz@us.es

© De los autores

Disefio y maquetacion edicién impresa y digital: Fernando Gilabert y Juan Antonio
Rodriguez Vazquez

Deposito Legal: SE-1288-2020.

ISNN: 2695-9011

e-ISSN: 2386-4877

N2 DOI: http://dx.doi.org/10.12795/Differenz
0JS: https://revistascientificas.us.es/Differenz

Indexacién

Differenz se encuentra indexada y catalogada en CIRC, CITEFACTOR, DIALNET, DOAJ,
ERIHPLUS, LATINDEX, MIAR, y continua con el proceso de inclusion en la mdas importantes
y prestigiosas bases de datos, asi como su inclusion en indices de impacto.

Los editores y miembros de los comités de |la presente publicacion no se hacen responsables
de las opiniones vertidas por los autores de los trabajos publicados en este nimero.

Differenz. Revista Internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
gracias a Centro de Estudios Heideggerianos tiene licencia Creative Commons
Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional License. Creado a partir
de la obra en http://institucional.us.es/differenz.



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Consejo de Redaccion / Editorial Board

Director:
Ordoiiez Garcia, José (Universidad de Sevilla)

Editor:
Gilabert, Fernando (Universidad de Valladolid)

Vocales (Vowels):

Bak, Agata J. (Universidad Nacional de Educacidn a Distancia)
Castafio Sanchez, Diego (Universidad de Sevilla)

Gourhand, Vanesa (Universidad Nacional de Educacion a Distancia)
Mingo Rodriguez, Alicia Maria de (Universidad de Sevilla)

Pedraza Hinojosa, Patrizia (Universidad Complutense de Madrid)
Portillo Palma, Fabian (Universidad de Sevilla)

Romero Martin, Francisco (Universidad Nacional de Educacion a Distancia)
Romero Pérez, Rosalia (Universidad de Sevilla)

Santamaria Santiago, Manuel (Universidad de Granada)

Ucha Serrano, José Luis (Universidad de Sevilla)

Estudiantes en prdcticas

Nicolas Devesa Lopez (Universidad de Valladolid)
Guillermo Esteban de Prado (Universidad de Valladolid)
Mario Saldafia Turrado (Universidad de Valladolid)

Comité Cientifico / Scientific Committee

Adrian Escudero, Jesus (Universitat Autonoma de Barcelona)
Anton Pacheco, José Antonio (Universidad de Sevilla)

Bayon Torres, Manuel E. (Universidad de Sevilla)
Borges-Duarte, Irene (Universidade de Evora)

Bravo Delorme, Cristian A. de (Universidad de Cérdoba)
Breeur, Roland (Katholieke Universiteit te Leuven)

Brencio, Francesca (University of Birmingham)

Castro Caeiro, Antonio (Universidade Nova de Lisboa)
Chillén Lorenzo, José Manuel (Universidad de Valladolid)
Denker, Alfred (The European Centre for Heidegger Studies)
Fabris, Adriano (Universita di Pisa)

Gabas Pallas, Raul (Universitat Autonoma de Barcelona)



Gander, Hans-Helmut (Albert-Ludwigs-Universitat Freiburg)
Gonzalez Galvan, Humberto (Universidad Auténoma de la Baja California Sur)
Grijalba Uche, Miguel (Universidad Isabel I)

Macera Garfia, Francisco A. (Universidad de Sevilla)

Maldonado, Rebeca (Universidad Nacional Auténoma de México)
Mantas Espafia, Pedro (Universidad de Cérdoba)

Marramao, Giacomo (Universita degli Studi Roma Tre)

Milldn Campuzano, Marco A. (Universidad Auténoma Metropdlitana de México)
Moreno Marquez, César (Universidad de Sevilla)

Mujica, Hugo (Ensayista y poeta. Argentina)

Ofiate Zubia, Teresa (Universidad Nacional de Educacidn a Distancia)
Rodriguez Garcia, Ramén (Universidad Complutense de Madrid)
Rodriguez Ribas, José Angel (Universidad de Wales)

Rodriguez Sudrez, Luisa Paz (Universidad de Zaragoza)

Rojas Jiménez, Alejandro (Universidad de Malaga)

Sdez Rueda, Luis (Universidad de Granada)

Segura Peraita, Carmen (Universidad Complutense de Madrid)
Trawny, Peter (Bergische Universitdt Wuppertal)

Vigo, Alejandro G. (Universidad de los Andes)

Xolocotzi, Angel (Benemerita Universidad Auténoma de Puebla)
Zaborowski, Holger (Universitat Erfurt)



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

N2 12, 2026/1

indice/Table of Contents
Dossier: Hermenéutica: tradicion, debates y nuevas perspectivas.
Monografico de la Red IberoAmericana de Hermenéutica [RIAH].

Dossier: Hermeneutics: Tradition, Debates and New Perspectives.

Special Issue of Red IberoAmericana de Hermenéutica [RIAH].

Presentacion de Hermenéutica: tradicion, debates y nuevas perspectivas.
Foreword to Hermeneutics: Tradition, Debates and New Perspectives.
VaNESa GOUINNANG......uuviiiiiiiiicitieee et e e et e e e e s e s bbb e e e e e e e sesaabaeeseeesenanees 11

O reconhecimento mutuo no projeto filosofico de Paul Ricoeur: A¢do e
compromisso numa amplitude politica.

Mutual Recognition in Paul Ricoeur’s Philosophical Project: Action and
Compromise in a Political Context.

Thalyta Cristine Arrais Furtado Aradjo de OliVEIra.......cccueeeeciieeeciee e 17

La metafisica de la luz y su hermenéutica: en torno a la recepcion del

Neoplatonismo en la obra de Hans-Georg Gadamer.

The metaphysics of light and its hermeneutics: around the reception of

Neoplatonism in Hans-Georg Gadamer life’s works.

JOTEE BENITO TOITES. . anen 35

La atrofia orgdnica. Un estudio sobre los modos de ser del organismo desde
la biohermenéutica.

Organic atrophy. A study on the modes of being of the organism from
biohermeneutics.

[T To [ oY O o 4= o T TP TSP PP TP 53



John D. Caputo y Gianni Vattimo: Didlogos hermenéuticos en torno al Cristianismo.

John D. Caputo and Gianni Vattimo: Hermeneutical Dialogues on Christianity.

CICEIO CUNNA BEZEITA.cceiiiiiiiieiieieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeteeeeeeeeeeeeeereresesesesesesesesesesesererererens

La critica de Husserl al psicologismo y su impacto en la nocion heideggeriana
de verdad.

Husserl’s Critique of Psychologism and Its Impact on the Heideggerian Notion
of Truth.

Sara ESCODAI CarTio...ccuuireiiie ettt ee e e e e e e e e e s esabrreeeeeeeeeanees

Interpretacion juridica y tradicion: articulacion entre la hermenéutica
filosofica de Gadamer y la teoria hermenéutica de Kaufmann.

Legal Interpretation and Tradition: Articulation between Gadamer’s

Philosophical Hermeneutics and Kaufmann’s Hermeneutic Theory.

Mads alla de la hermenéutica: un estudio comparativo entre Oscar Wilde y
Roland Barthes.

Beyond hermeneutics: a comparative study between Oscar Wilde and
Roland Barthes.

Alejandro Mardones de 1a FUBNTE........ecviiiiiieriiieieeeec e

O compreender-se no jogo da arte: a participagdo no simbdlico festejar artistico

a luz da hermenéutica filoséfica de Gadamer.

Understanding Oneself in the Play of Art: Participation in Symbolic Artistic
Celebration in Light of Gadamer’s Philosophical Hermeneutics.

PeAro dE OlIVEITA .ottt ettt e e e et e e e e e e s eabaaeeeeeeesenrenees

Hermenéutica. Por uma filosofia sem texto.

Hermeneutics. Towards a Philosophy without Text.

Aluizio Oliveira de Souza y José Vanderlei Carneiro..........ccccecveeeeeiieeeecciieeeeciee e

Facticidad hermenéutica y excentricidad: Ortega con y contra Heidegger.

Hermeneutic Facticity and Ex-centricity: Ortega with and against Heidegger.

Guillermo SAez JIMENEZ-CaSQUET.......ceeeiiiieeiieeeceee et e e s



Hermenéutica e filosofia prdtica: a questdo filosofica da formagdo humana.

Hermeneutics and Practical Philosophy: The Philosophical Question of

Human Formation.

ROSANA SIIVA AE IMIOUI....cuviiiiiiic ettt e et e e e e e sbbar e e e e e e e eeabbaaeeee s

Las dimensiones de la cosa (die Sache) en la filosofia hermenéutica.
The Dimensions of the Thing (die Sache) in Hermeneutic Philosophy.
EFTKQWNIEN@Y... et e e e e e et e e e e e e e e e atb b e e e e e e e e snntaaeeeaens

Estudios

La existencia, la muerte y el mundo en la coyuntura de Ser y tiempo.
Existence, Death and the World at the Juncture of Being and Time.

(O [ R T (ol - BT 1 1] o L P

Platon, Heidegger y los fundamentos metafisicos de las matematicas y la poesia.
Plato, Heidegger and the Metaphysical Foundations of Mathematics and Poetry.

B o]0 F= K CT VT ot TSRS

Reseias

BELGRANO, Mateo (2023). El oasis del arte en la filosofia de Martin Heidegger.
Buenos Aires: SB, 256 pp.

EStean RAUI CardONE.. ... uueeeeeeereiiiiiiiiiiiiiiiseireresesersrarararsraraearar.——.——————————————————.—araran..—————..

VIDAL CALATAYUD, José (2024). El Nietzsche francés: Georges Bataille. Rigor
y urgencia de lo imposible (Hilos de Ariadna Il). Madrid: Dykinson, 461 pp.

Miguel FErNANdez NICASIO......cccuviiiieiiie e et e ettt et e et e et eeeetae e e eetae e e e eabeeeeenreeeenreas 253

SOBIE 1A FEVISTA. .......ooeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee et 259






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Dossier

Hermenéutica: tradicion, debates y nuevas
perspectivas

Monografico de la Red IberoAmericana de
Hermenéutica [RIAH]






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2026.i12.01 [pp. 11-15]

Presentacion del Dossier Hermenéutica: tradicion, debates y
nuevas perspectivas [Red IberoAmericana de Hermenéutica]

Foreword to Dossier: Hermeneutics: Tradition, Debates and
New Perspectives [Red IberoAmericana de Hermenéutica]

Vanesa Gourhand

Universidad Nacional de Educacion a Distancia - Red IberoAmericana de Hermenéutica

Esta publicacion se enmarca dentro del programa de aportaciones y comunicaciones a la
sociedad de la Red IberoAmericana de Hermenéutica, recogiendo algunos de los escritos
que se fraguaron en los debates, reflexiones y didlogos que se generaron en el Primer
Congreso Internacional de la Red IberoAmericana de Hermenéutica: La hermenéutica:
tradicion, debates y nuevas perspectivas celebrado presencialmente los dias 5y 6 de
marzo del 2025 en la Universidad de Buenos Aires y en la Universidad Nacional de San
Martin (Argentina), y de manera remota los dias 7, 14, 21 y 28 del mismo mes; en él
participaron un total de ciento quince expositores de diferentes universidades europeas
y latinoamericanas. En este primer congreso internacional se buscé, ante todo, fundary,
por tanto, conformar ese espacio necesario para el debate y la reflexion filosofica sobre
las investigaciones hermenéuticas que se llevan a cabo en Iberoamérica, ocasionando
de este modo un encuentro e intercambio académico entre docentes e investigadores
dedicados al estudio de esta corriente de pensamiento, con el objetivo central de difundir
y poner de relieve el rol de la hermenéutica en la actualidad y su potencialidad para dar
cuenta de la realidad.

11



VANESA GOURHAND
INTRODUCCION AL MONOGRAFICO LA HERMENEUTICA: TRADICION, DEBATES Y NUEVAS PERSPECTIVAS [RIAH]

La Red IberoAmericana de Hermenéutica (RIAH) nace a partir de la propuesta de la
Dra. Luisa Paz Rodriguez Sudrez (Universidad de Zaragoza) y del Dr. Gastén G. Beraldi
(Universidad de Buenos Aires). Ambos, movidos por la inquietud ante la escasa proyeccidn
de la filosofia hermenéutica en los paises iberoamericanos, convocaron a otros fildsofos
y filésofas con el fin de discutir juntos la posibilidad de constituir una red que facilitara
el encuentro entre docentes e investigadores, tanto especialistas como interesados en
los estudios hermenéuticos. Esta iniciativa buscaba dar forma a un entramado relacional
que no solo promoviera el didlogo y la discusion filoséfica, sino que, a la vez, hiciera
posible un intercambio académico sostenido. A esta primera convocatoria asistieron
Adrian Bertorello (Universidad de Buenos Aires, Universidad Nacional de San Martin y
CONICET), Andrés F. Contreras (Universidad de Antioquia), Cecilia Monteagudo (Pontificia
Universidad Catdlica del Peru), Luis Sdez Rueda (Universidad de Granada), Patricio Mena
Malet (Universidad de la Frontera) y Stefano Santasilia (Universidad Auténoma de San
Luis Potosi).

A partir de este primer encuentro, se acordd trabajar en la constitucidn de una red
interdisciplinar en el marco de la filosofia hermenéutica, entendida no Unicamente
como un espacio de coordinacion institucional, sino como un ambito de articulaciéon
tedrica-practica capaz de acoger las diversas perspectivas que confluyen en los distintos
contextos nacionales y sociales. Este propdsito supone, a su vez, el reconocimiento de
un suelo compartido desde el cual dicho didlogo pueda desplegarse: la koiné del habla
hispanoamericana y portuguesa. Hacer filosofia desde estas lenguas implica asumir una
raiz comun que, lejos de homogeneizar las diferencias, las sostiene y las cobija en su
despliegue plural. En este sentido, la lengua misma opera como una forma de resistencia,
no frente a algo, sino como aquello que soporta, resguarda y mantiene abierto el espacio
del debate y del didlogo. Desde alli se hace posible una reflexion filoséfica situada, atenta
tanto al significado de la hermenéutica como a la experiencia viva del pensar en coyunturas
sociales, politicas y religiosas concretas, es decir, en experiencias vitales que se elaboran
en didlogo con la comunidad y con las preguntas propias del quehacer filoséfico.

A finales del afio 2023 este grupo de filésofos/as dio comienzo a la organizacion del
Primer Congreso Internacional de la RIAH, que se pensé desde su inicio como un encuentro
fundacional de la red con el gran desafio de conformar un tejido vivo de colaboracién y
formacion critica en hermenéutica filoséfica.

Es, pues, en este marco fundacional en el que se gestan los trabajos que hoy
presentamos en este numero especial de la revista Differenz, con la clara intencién de
poner en juego uno de los propdsitos centrales de esta Red: difundir las investigaciones y
producciones hermenéuticas del espacio iberoamericano a nivel mundial.

12



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.01. pp. 11-15

Lo que en ese mes de marzo del 2025 nos interpeld a aquellos que nos dejamos
seducir por el llamamiento de este grupo de hermeneutas, fue la cuestion misma de la
hermenéutica como méthodo y disciplina, de este comprehender capaz de percibir el
originario darse de la vida, de este aprehender dialogal, de este darse sin mediaciones
con el habla y con la escucha que a tantos y tantas nos convoca en el devenir de la palabra
en escritura, en la tension textual en la que esta se muestra en su desboradamiento y
encauzamiento, palabra devenida en texto que aguarda ser puesta en obra en la lectura.
Y asi se puso en evidencia en los debates que tuvieron lugar en este encuentro inaugural.
Conversaciones y discusiones en torno a Gadamer, Ricoeur, Vattimo, Heidegger, Ortega,
Husserl o Barthes, entre otros, y que tan bien plasmados quedan en los articulos que

conforman este monografico.

Entre los trabajos que se presentaron para este nimero especial, el de Thalyta Cristine
Arrais Furtado Araujo nos muestra la nocidn de “reconocimiento mutuo” en el proyecto
filoséfico de Paul Ricoeur desde una perspectiva politica. Una vida compartida que no
excluye los conflictos pero que nos obliga a un ejercicio hermenéutico, es decir, de un
ejercicio de escucha y de dar lugar al otro en su diferencia. En el contrapeso critico entre
lucha y paz se tiende a un equilibrio bajo la figura del compromiso mutuo donde la
mutualidad encuentra su maxima expresién. Una verdadera experiencia hermenéutica de
la cotidianidad en que se busca trascender los intereses y voluntades particulares a favor
de una justicia comun.

En el articulo de Jorge Benito Torres se evidencia la profunda reflexion e influencia del
neoplatonismo en el pensamiento de H.-G. Gadamer; el trabajo de recepcién, traduccidén
e interpretacion de los nucleos de sentido de este movimiento que Gadamer reactualizara

criticamente en su propia ontologia hermenéutica.

Leandro Catoggio aborda en su articulo la tesis heideggeriana acerca de la diferencia
antropoldgica entre la nocién de organismo como dérgano y como util, y como estas
concepciones estructuran el concepto de mundo como medio. Lo que lo lleva a mostrar
de qué manera la atrofia organica es definida desde un modelo de la hermenéutica

comparativa.

El articulo de Cicero Cunha Bezerra nos trae el saber del filésofo italiano Gianni
Vattimo, el pensador debolista que propicié otro modo de pensar la hermenéutica desde
la ontologia. En este texto el autor pone en didlogo a Vattimo con John D. Caputo por las
similitudes tedricas en algunas de sus criticas a la tradiciéon metafisica y al cristianismo,

intentando exponer sus similitudes y diferencias.

13



VANESA GOURHAND
INTRODUCCION AL MONOGRAFICO LA HERMENEUTICA: TRADICION, DEBATES Y NUEVAS PERSPECTIVAS [RIAH]

Sara Escobar Carrio, por su parte, se atreve a plantear la critica que Husserl realiza al
psicologismo y cdmo esta influye en la concepcidn heideggeriana de la verdad, poniendo
la atencidn en la problematica de una nocion de verdad no judicativa, vinculada a la
objetividad y la intencionalidad. La autora intenta mostrar cdmo esta puesta en cuestion

influye en Heidegger y en su posterior caracterizacién de la verdad como desvelamiento.

En el articulo de Juan Manuel Hernadndez Aguilar leemos la necesidad de la
hermenéutica en los estudios juridicos. De la mano de A. Kaufmann y H.-G. Gadamer
atendemos a la pregunta de como interpretar con justicia un texto legal en las democracias
contemporaneas, desde una interpretacion creativa, situada y dialogante.

Con el trabajo de Alejandro Mardones de la Fuente vemos relucir el método
hermenéutico trascendiendo a la hermenedtica clasica desde las voces de Oscar Wilde y
Roland Barthes. Un método que nos permite “ver el objeto como en realidad no es”, tal
como nos ensefia Wilde, un trabajo de lectura donde la critica y la interpretacién lograda
deviene en una nueva obra. La propia recreacion es una puesta en obra que toma como
materia organica la obra original que se deconstruye y reconstruye en la interpretacion
recreativa. Un trabajo escritural que el autor logra plasmar en didlogo con Roland Barthes,
quien le ayuda a mostrar la apertura necesaria del texto escrito y la necesidad de un lector

jugado y auténomo.

Pedro de Oliveira, por su parte, expone los conceptos de juego, fiesta y simbolo en
la obra filosofica de Gadamer como modos de ser del arte, y reflexiona sobre los retos
ontolégicos del acontecimiento del arte y su caracter declarativo, al presentir que es en la
experiencia estética donde se evoca un conocimiento o saber amplio y necesario para la

comprension de la realidad histérica del ser.

Un articulo escrito a dos voces, la de Aluizio Oliveira de Souza y José Vanderlei que nos
sefialan el lugar controvertido que ocupa la produccidn de textos escritos en los estudios
de filosofia, en particular en la coyuntura politica y cultural de las universidades publicas
de Brasil. Para ello realizan un estudio de algunas obras de tres fildsofos fundamentales
en el campo de la hermenéutica, Ortega, Gadamer y Ricoeur, para asi proponer otras
posibilidades comunicativas que van mas alla de la concepcion del texto como norma de

fijacién de conocimientos.

Elarticulo de Guillermo Sdez Jiménez-Casquet pone en didlogo laidea de vida en Ortega
y Heidegger, pero destacando e intentando mostrar cémo la nocidn central y diferencial
de “excentricidad» en el pensamiento de la razén vital de Ortega es crucial para poder
comprender y, por tanto, dar cuenta, del caracter de proyecto de la vida humana o del

ser del ser humano; este estar inmersos, ser-ahi, en un mundo siempre interpretable y

14



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.01. pp. 11-15

comprensible desde el cual alzamos nuestra propia vida, estd condicionado por ciertas
capacidades, como la excentricidad, que nos permiten percibirnos desde fuera estando

dentro.

Rosana Silva de Moura, en su articulo, nos sefala la importancia de la hermenéutica-
fenomenoldgica en el ambito de la educacion, atendiendo al legado de Martin Heidegger.
Lo que se pone en relevancia en este texto es que la educacion, desde la irrupcién de
la fenomenologia, rompe con la tradicion de una educacién vinculada a exigencias
normativas y teleoldgicas, y pone el foco en la consideracion de la situacionalidad del
ser-ahi, es decir, su temporalizacién y situacidn coyuntural inmersos en una vida factual,

relacional y formativa en consonancia con la historia del ser.

En el articulo de Erika Whitney se exponen las dimensiones de la Cosa (die Sache) en
la filosofia hermenéutica de H.-G. Gadamer, siendo la cosa misma la que debe orientar
el modo de acceso a ella. Por tanto, esta no se da como un dato acabado que se puede
comprender de un solo golpe y para siempre, sino, que se nos da siempre en un horizonte
de comprensidén. Lo que este articulo muestra es la importancia de la hermenéutica como
modo de interpretacidon y comprensidon de nuestra propia experiencia del mundo, un
horizonte de sentido desde el cual nos encontramos interpelados.

Los textos que componen este niumero especial de la revista Differenz son parte de
una obra mayor que se complementa en otro monografico publicado en la revista Aoristo.
International Journal of Phenomenology, Hermeneutics and Metaphysics de la Universidade
Estadual do Oeste do Parand (Brasil). Esta doble publicacion entre Espafia y Brasil intenta
plasmar y asentar la vocacion iberoamericana de esta red y su clara intencién de ocupar

un lugar relevante en el pensamiento filosoéfico en lenguas hispanolusoamericanas.

Esperando encontrarlos en el préximo Congreso de la RIAH en 2028, cabe tan solo
agradecer a todas y todos aquellos que colaboraron con la organizaciéon de ese primer
congreso de la RIAH, y a quienes posibilitaron la publicacion de los trabajos que alli se
presentaron.

15






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2026.i12.02 [pp. 17-33]

Recibido: 25/10/2025 — Aceptado: 12/12/2025

O reconhecimento mutuo no projeto filoséfico de Paul Ricoeur:
Acgao e compromisso numa amplitude politica

Mutual Recognition in Paul Ricoeur’s Philosophical Project:
Action and Compromise in a Political Context

Thalyta Cristine Arrais Furtado Araujo de Oliveira

Universidade Federal do Piaui

Resumen: Este artigo reflete sobre o reconhecimento mutuo na filosofia de Paul Ricoeur a partir de
uma amplitude politica, desenvolvendo pela via das capacidades e sob o signo da pessoa capaz, a
disposigdo a uma vida compartilhada que ndo exclui os conflitos, mas que convoca a um exercicio
hermenéutico. Partimos da compreensdo de que na estrutura ortogonal da politica é exigido um
equilibrio e um anteparo critico entre as lutas e os estados de paz. Esse equilibrio é declarado sob
a figura do compromisso, onde a mutualidade encontra a sua expressdo maxima: reconhece as
diferengas e o pluralismo e transcende os interesses e vontades particulares em prol de solugGes
justas, mas nunca absolutas.

Abstract: This article reflects on mutual recognition in Paul Ricoeur’s philosophy from a political
scope, developing through capabilities and under the sign of the capable person, the disposition
to a shared life that does not exclude conflicts, but calls for a hermeneutic exercise. We start from
the understanding that in the orthogonal structure of politics a equilibrium and a critical barrier
between struggles and states of peace are required. This equilibrium is declared under the figure of
compromise, where mutuality finds its maximum expression: it recognizes differences and pluralism
and transcends particular interests and desires in favor of fair, but never absolute, solutions.

Palabras clave/Keywords: Acdo (Action); Compromisso (Compromise); Paul Ricoeur; Politica
(Politics); Reconhecimento (Recognition)

17



THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAUJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MUTUO NO PROJETO FILOSOFICO DE PAUL RICOEUR: ACAO E COMPROMISSO NUMA...

1. Introdugao

Encarando uma diversidade de pesquisas e didlogos com outros campos das ciéncias
sociais e humanas, Paul Ricoeur desenvolve em sua obra Percurso do Reconhecimento
(2006a) uma investigagdo muito particular em torno da tematica do reconhecimento,
a partir de uma abordagem semantica, ontoldgica e sobretudo ética que fundamenta
a fenomenologia da pessoa capaz?, onde a ipseidade se encontra no centro, e a a¢do
humana é tomada, neste ultimo movimento ndo apenas pela sua voluntariedade ou
involuntariedade, mas a partir de um plano intersubjetivo marcado pela conflitualidade,
mas também pela construgdo de um mundo compartilhado.

Essa dimensdo da a¢do em sua antropologia filoséfica é o que faz com que Ricoeur
situe a “relagdo triangular” (1986) entre ipseidade/alteridade/socialidade que nos leva
a crer num desenvolvimento de uma tessitura politica do reconhecimento mutuo, aliada
a heranca hegeliana da Sittlichkeit e a semantica e pragmatica da a¢do, para sustentar
o que Johann Michel (2015) chama de uma “hermenéutica ontolégica menor”. Assim o
didlogo com estes autores — o retorno a Hegel e a atualizacdo por Honneth, no ultimo
estudo do Percurso do Reconhecimento (2006a) —, passa pelo objetivo de refletir, a partir
de sua fenomenologia hermenéutica, o “estar entre”, sem trair a insubstituibilidade de
cada, como um reflexo do desejo de viver juntos.

O filésofo francés argumenta que ha uma “relagdo absolutamente primitiva, que estd
na origem do vinculo social, entre a desconfianca da guerra de todos contra todos e a
benevoléncia gerada pelo encontro com o outro ser humano, o meu semelhante” (Ricoeur,
2005: 129, traducdo nossa). Por isso, Ricoeur pretende, em certa medida, reverter a
I6gica das lutas por reconhecimento em torno de experiéncias pacificadas, como aquelas
experimentadas e de algum modo institucionalizadas em sociedades arcaicas com as

trocas de dons.

Neste caminho, propomos uma reflexdo sobre o projeto hermenéutico fenomenoldgico
de Paul Ricoeur percebendo como os conceitos de agéncia e de capacidade — o poder

fazer? — sustenta e situa concretamente o “eu”, onde a liberdade e autorrealizagdo

1 O termo apresentado na filosofia ricoeuriana é de “homem capaz”. No entanto, considerando as
discussdes em torno da identidade de género na contemporaneidade, percebemos que tomar o
masculino como género genérico gramaticalmente para denotar o humano como um todo, esvazia
a contextualidade e historicidade que se coloca diante dos usos da lingua, o que afeta por conse-
guinte a construc¢do de sentidos e a prépria compreensao humana. Por isso mesmo, acompanhando
a ideia de “lingua viva” de Ricoeur (ver A Metdfora Viva, 2000), retomamos este conceito sob a
forma da “pessoa” que se torna mais adequada - sem, no entanto, ferir o escopo filoséfico do autor.

2 O poder fazer em Paul Ricoeur se desdobra em: pode falar, poder narrar, poder agir, imputar-se,
prometer e lembrar (Ricoeur, 2006a).

18



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.02. pp. 17-33

depende das relagGes intersubjetivas, dentro da compreensdao de mundo compartilhado,
que mobiliza sentidos, identidades e sentimentos de pertenga. Assim, mesmo diante
de toda a negatividade ou negagdo gerada pela dominagdo, opressdo, marginalizagdo e
submissdo que afeta a subjetividade, estes fen6menos ndo aniquilam o sujeito: ao opor-
se a negacdo, os agentes sugerem novos horizontes e espagos de conflito, mas também
de negocia¢Oes em torno de suas pautas.

Neste quadro onde a conflitualidade, a qualidade do vinculo social e do reconhecimento
numa expressao publica na formagdo de uma comunidade politica sdo questGes sobre
as quais a filosofia de Ricoeur orbita, ainda é necessario refletir sobre a dinamica social
que nos empurra para um ciclo de demandas insatisfeitas a medida que em sociedades
plurais as exigéncias por reconhecimento aumentam diante de necessidades cada vez

mais especificas.

Por isso, buscamos na figura do compromisso o caminho para atender a mutualidade
enxertada no cerne do reconhecimento — para tratar numa linguagem ricoeuriana —, que
pretende equilibrar as demandas e exigéncias de retribuicdo, suspendendo a ameaca
do outro e conjugando uma gramatica em que as relagdes se estruturam em “nds”. O
reconhecimento situaria assim as pessoas em relagdo a todas as outras enquanto o
compromisso seria a nossa capacidade de atualizar nossas posi¢ées e agdes diante de um
mundo diverso, dinamico e plural, em um processo aberto e continuo onde as decisdes
podem ser negociadas e renegociadas, o que é puramente hermenéutico.

2. O carater da agdo: a pessoa capaz entre a conflitualidade e a mutualidade

Ao se aproximar de uma sociologia da a¢do, em especial, de um paradigma do dom, em
didlogo com Marcel Mauss e Marcel Hénaff, Paul Ricoeur (2006a) argumenta que se o
conflito, sob o signo do reconhecimento, tem o poder de inaugurar eventos necessarios
para marcar nossa existéncia, as relagdes sociais também podem ser fundamentadas pela
trocas simbdlicas de dons, contra o interesse instrumental, em uma atitude ética, moral
e politica que reconhece o ser em sua humanidade plena, como meu semelhante e que

possa aspirar um “viver juntos”.

Este argumento contrapde fundamentalmente a teoria mitica hobbesiana que
fundamenta a ideia da guerra de todos contra todos (no sentido mais primitivo em busca
de sobrevivéncia), mas que foi institucionalizado como uma parte estrutural da natureza
humana e hoje se desdobra em humilhagdes, desprezos e violéncias morais, fisicas e
psiquicas. Ricoeur se ampara na filosofia hegeliana e nos argumentos de Axel Honneth
para demonstrar a importancia da dimensdo contraditéria e dialética da natureza

19



THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAUJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MUTUO NO PROJETO FILOSOFICO DE PAUL RICOEUR: ACAO E COMPROMISSO NUMA...

propriamente humana, sem deixar de perceber que o vinculo humano se orienta pelo
reconhecimento mutuo.

O filoésofo francés sustenta que o reconhecimento sob a figura da mutualidade oferece,
especialmente ao pensamento politico, algo diferente de um contratualismo liberal, da
liberdade em nome de uma seguranga e bem-estar, mas que estd enraizada na propria
capacidade humana de agir. Isso ndo representa que a vida coletiva ndo necessite de
convengdes, no entanto, o poder politico, bem como sua autoridade e legitimidade estdo

pautados no pleno reconhecimento de cada pessoa como ser livre e capaz.

PaulRicoeuriluminadiante de umahermenéutica dossi, que asdemandas e exigéncias que
se oferecem no mundo pratico, necessitam de uma abordagem que dé conta da pluralidade
de forgas, didlogos e ordens que se relacionam entre o eu e o outro. Dai que o conflito
humano, fruto da falibilidade e fragilidade da pessoa, que se revela pela tensionalidade
provocada entre a finitude (“estado de existir”) e a infinitude (“ato de existir”), seja pela
desproporgdo entre o carater finito dos bens e as necessidades humanas (infindaveis) e os

meios para a sua satisfacdo, nunca esta fora do horizonte das relagdes intersubjetivas.

Esses pressupostos devem ser encarados porque no centro de todo o debate sobre o
reconhecimento continuam implicadas o estatuto ontoldgico da pessoa ricoeuriana — este
cogito ferido (cogito brisée)® — que se coloca as vistas das dindmicas temporais, sociais e
histéricas, marcada pela sua agdo e passividade e que demanda por reconhecimento. Por
isso, Paul Ricoeur se mantém atento ao embaraco provocado pelo negativo, em que a

ideia de mutualidade “entre protagonistas da troca” parece impossivel de ser alcangada.

O desconhecimento da dissimetria origindria é a primeira sombra do negativo nas

|II

relacdes de reconhecimento porque pode levar a “armadilha da unido fusional” (Ricoeur,
2006a: 272). Por isso, torna-se necessdria uma pré-compreensdo mais originaria do
poder de nos assegurar enquanto um “eu”, e com o outro, contemplamos a face da
passividade de quem depende do outro e n3o esta sozinho. E o que explicita no Percurso
do Reconhecimento, essa passagem do “ verbo ‘reconhecer’ de seu uso na voz ativa para

seu uso na voz passiva” (Ricoeur, 2006a: 10).

E nesse “entre” que esta a plena significagdo da experiéncia humana, revelando o
“carater insubstituivel de cada um dos parceiros da troca; um ndo é o outro” (Ricoeur,
2006a: 272) e explorando um compromisso pratico diante da veeméncia ontolégica, de
realizacdao do si, por meio da nogdo de capacidade — que nos projeta e nos afeta —, porque

é por meio desta que se constitui um acesso fundamental ao estar-no-mundo.

3 Ricoeur defende a expressao cogito ferido para evitar os extremos do cogito cartesiano e do cogito
quebrado nietzschiano. Em O Si-mesmo como outro (1991), este debate esta melhor esclarecido.

20



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.02. pp. 17-33

Se na modernidade essa conexdao fundamental entre o reconhecimento e o conflito se
revelacomo umadindmicafundamental para o avanco ou retrocesso da prépria humanidade,
ela carece de uma interpretagdo menos simplista entre “positiva” ou “negativa” (Bertram
& Celikates, 2015) para se concentrar numa instancia que vincula o conflito a uma nogéo
generativa. Nesse caminho é que Paul Ricoeur argumenta que essa conflitualidade pode
gerar para além das lutas, relagdes sociais, éticas e politicas compassivas e pacificas.

Neste caminho, Ricoeur se apoia na sociologia de Luc Boltanski (2000) para definir os
estados de paz, um mundo que se revela para além das disputas violentas, que escapa as
regras de equivaléncia, mas que nao deixa de encarar que o reconhecimento mutuo, por
vezes, envolve um certo tipo de demanda e deixa implicito um certo tipo de exigéncia.
Por isso, Ricoeur esta consciente de que “esta mutualidade ndo ocorre espontaneamente;
esta é a razdo pela qual é demandada; e esta demanda ndo é isenta de conflito e luta”
(Ricoeur, 2005: 126).

Ainda, assim, diante de qualquer contexto de dominagdo, aquele que tenta se libertar
pela luta, o faz diante de uma motivacdo moral valida, mas com o objetivo de inaugurar
uma reciprocidade “positiva” pautada na benevoléncia e principalmente na esperanga de
reconhecimento pleno de suas capacidades. Inverter a polaridade (Scott-Bauman, 2013)
é 0 que movimenta a interpretagao do conflito e do confronto provocado por um certo

mal-estar pessoal diante da liberdade de ser e agir para a integracdo e a criacdo.

A oposicdo que Ricoeur parece apontar sobre este ponto é que a resposta dada a
negacdo também pode ser patoldgica: entre a méprise (equivoco) e o mépris (desprezo)* —
easfiguras que delas decorrem, como a humilhagéo, a negligéncia e a depreciagdo—podem
ser apontados como “resposta” a agressividade e o ressentimento, que se encontram sob
a figura da vinganca e da violéncia. Isto sugere que as praticas de reconhecimento ou
de negagdo sdo justificadas e legitimadas em uma aparente neutralidade do ponto de
vista de moral, mas que empurram o problema do reconhecimento para um problema de

sentido, um problema hermenéutico.

Assim, o que esta no centro das expectativas de reconhecimento? Sdao muitas as
demandas que se diversificam e se desdobram de forma bem generalista num contexto

4 Ricoeur sublinha que na lingua francesa mépris e méprise possuem uma “inesperada vizinhanga
lexical”. Ambas atuam no negativo a partir de contextos especificos. Ele diz: “No temor do erro, a
méprise (o equivoco) tem de ser evitada, e tem de ser primeiramente descoberta e denunciada. E
somente a posteriori que a méprise se revela como parte interessada na busca da verdade. Com o
mépris (desprezo), a incorporagdo do negativo a conquista do reconhecimento é inteira. Ousar-se-ia
aqui falar do trabalho do desconhecimento na conquista do reconhecimento. E nessa implicagdo do
desconhecimento no reconhecimento que se organiza a expressao de luta pelo reconhecimento: a
conflitualidade é sua alma” (Ricoeur, 2006a: 269).

21



THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAUJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MUTUO NO PROJETO FILOSOFICO DE PAUL RICOEUR: ACAO E COMPROMISSO NUMA...

social — capacidades, géneros, direitos, filiagdes culturais, politicas, religiosas — onde nao
é possivel alcancar objetivamente uma resposta. Mas de certo, a filosofia ricoeuriana
pressupde que esta conflitualidade ndo deve ser encarada como “um infortinio, mas
alguma coisa de estrutural em uma sociedade onde a diversidade de projetos ndo cessa
de se amplificar e, para tornar possivel a convivéncia, é cada vez mais urgente uma regra
de jogo” (Ricoeur, 2017: 47).

|II

Por isso, a antropologia filosofica de Ricoeur, que faz a ligagdo entre a “pessoa falive
e a “pessoa capaz”, se faz necessdria. O filésofo francés demonstra que em toda a medida,
o carater da agdo (agente-passividade), das capacidades, portanto, da pessoa como
centralidade e, na nossa perspectiva, como instancia politica por exceléncia. Assim, este
sujeito que aparece no escopo reflexivo de uma “hermenéutica do si”, ja estd implicado num
tipo de reconhecimento mais originario, um reconhecimento de poderes e responsabilidades
que conformam a pré-compreensdo dessa “pessoa capaz” sob a figura do “eu posso”.

Assim, essa “pessoa capaz” langada num mundo politico repleto de expectativas,
compromissos e exigéncias histdricas e de uma potencial ameaca de destruicdo, se coloca
em Ricoeur a partir do seu verdadeiro sentido de reconhecimento, um sentido ético que
da legitimidade as relagOes. Essa pessoa é “mais que um corpo bioldgico, socioldgico ou
psicolégico; mais que um temperamento, um carater, uma mentalidade, um objeto de

ciéncia e muito mais que um individuo” (Kunnath, 2009: 41).

Deste modo, ndo se trata de superar o negativo implicado na dimensdo conflituosa
da experiéncia humana, mas atravessa-lo em busca de um exercicio critico que encara o
conflito como uma condigdo de conquista do “si” enquanto unidade de vida (uma unidade
ontologicamente fragmentada pela dialética entre idem-ipse), entre as capacidades
imaginativas e poéticas de si e a realizacdo de uma experiéncia vivida e reconhecida. E, pois,
a partir do que falta, de um certo desequilibrio entre minhas vontades, capacidades e limites
gue encontramos a pessoa enquanto tarefa, humanidade, enquanto seres finitos, desejosos e
politicos. Assim como é a capacidade de agir das pessoas que esta em jogo e que movimenta,

dinamiza, atualiza e constitui o desejo de atestacdo e todas as relagdes de reconhecimento.

Como aponta Ricoeur em Morale, éthique et politique (1993: 6), “uma reflexdo sobre o
homem capaz parece-me constituir o prefacio antropoldgico exigido pela filosofia politica”,
porque é esse sujeito livre, autdnomo e fragil que introduz a reciprocidade como fundamento
da relagdo do eu-outro e se reflete na exigéncia de reconhecimento: essa relagdo entre
atividade e passividade que depende do reconhecer e do ser reconhecido. Nesse sentido,
qualquer contato com a alteridade nos expde a ambivaléncia das relagGes expressa pelo
cuidado ou violéncia, aceitagdo ou exclusdo, reconhecimento ou ndo reconhecimento.

22



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.02. pp. 17-33

3. A pessoa capaz a prova do politico

No cerne da fenomenologia da “pessoa capaz” de Paul Ricoeur, primeiro ha que se
considerar que as capacidades merecem duas abordagens: as capacidades bdsicas — que
se desdobram em capacidade de falar, agir, narrar, imputar-se, lembrar e prometer — e
as capacidades sociais, aquelas que sdo frutos da “conjungdo entre a validade universal
da norma e a singularidade das pessoas” (Ricoeur, 2006a: 212). Em termos gerais, essas
capacidades situam o “quem” das agBes que transformam o ambiente fisico e social e
permitem que alguém seja responsabilizado por suas atitudes e escolhas

Somente uma antropologia que abra espago para nogdes como ‘capacidade de agir’,
‘disposicdo para agir’, ‘desenvolvimento e realizagdo’ pode explicar como essas
capacidades que corretamente consideramos dignas de respeito s6 podem florescer
em sociedades com uma determinada forma, de modo que seu desenvolvimento nao é
possivel em nenhuma ou em todas as sociedades politicas (Ricoeur, 1989: 35).

“Ser capaz” corresponde a dimensdo antropoldgica do sujeito ricoeuriano que ndo
é ensimesmado e nem destituido de si, mas um sujeito reflexivo que se autoexamina,
reflete e compreende-se ao passo que da significado as coisas do mundo. Ser capaz “de” é
o que dinamiza as formas de existéncia diante dos aspectos bioldgicos, sociais e culturais
(as tradigdes) e politicos (as estruturas de poder hegemaénicas) e abre espaco para atos de
resisténcia e de justificacdo.

Por isso, como predicativo, ele expressa uma dimensdo autorreferencial e quase
reivindicagdo enquanto ser agente, mas que sO pode ser assegurado numa dimensdo
politica e confirmado por outrem, uma conjungao que o coloca no limiar do “poder
realizar”, do “poder ser”. Dito de outro modo, corresponde ao “poder ser capaz”. Assim,
“ser capaz de ingressar numa ordem simbdlica é ser capaz de ingressar numa ordem
do reconhecimento, de se inserir em um nds que distribui e compartilha os tragos de
autoridade da ordem simbdlica” (Ricoeur, 2008: 98).

Essa conexdao que se desenvolve diz respeito ndo apenas aos direitos civis, politicos
e/ou econ6micos — a liberdade de circulagdo, direito de propriedade, participagdo em
espacgos publicos, acesso a bens basicos —, mas sobretudo a busca por estima social. O
reconhecimento expresso no plano social é atravessado por diferentes ordens de mediacdo
social o que resulta no estabelecimento de distintos papéis sociais e consequentemente
de distintas formas de estima social.

Aqui abre-se espaco para o didlogo em torno da justica social, compreendida para além de
sistemas de distribui¢do e do desenvolvimento das capacidades. Mas antes que avancemos neste
ponto, precisamos estabelecer junto com Ricoeur um fio condutor que estabele¢a um vinculo

claro entre a capacidade e o direito. Isso porque, podendo ser tomados de forma separadas,

23



THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAUJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MUTUO NO PROJETO FILOSOFICO DE PAUL RICOEUR: ACAO E COMPROMISSO NUMA...

reunir essas concepg¢des heterogéneas é o que fundamenta uma teoria do reconhecimento no

filésofo francés. Encontramos entdo em Capabilities and Rights (2006b) uma resposta:

O melhor candidato para este empreendimento de integra¢do é, a meu ver, o do
reconhecimento, entendido como um processo dinamico que conecta uma pluralidade
de pontos de vista como etapas distintivas de um mesmo desenvolvimento (Ricoeur,
2006b: 17. Tradugdo nossa).

O sujeito de direito nasce entdo da articulagdo entre capacidades e realizagdes, e é
por meio da mediac¢do institucional que o sujeito, todo e qualquer um, pode realizar-
se. No cerne desta discussdo estd a capacidade de imputar a si uma responsabilidade,
uma capacidade primaria porque “funda o sujeito de direito, dando-lhe uma identidade
pessoal e coletiva” (Ballet, Mahieu, 2009: 307, tradugdo nossa). Talvez a hipdtese mais
evidente, nesse contexto de aproximacgao entre capacidades, reconhecimento e direitos,

seja o estatuto juridico, mas queremos evidenciar aqui seu valor politico.

Por isso, Ricoeur amplia o debate em Percurso do Reconhecimento (2006a) ao
dialogar com o economista Amartya Sen, percebendo que é numa dimensdo politica e
social que as capacidades individuais sdo asseguradas, que tem como guia a expressao
“direitos a certas capacidades” (Ricoeur, 2006a: 156). As dissimetrias provenientes das
relagGes sociopoliticas sdo colocadas em termos de objetificagdo dos sujeitos (construgdo
de estereodtipos), desigualdades de oportunidades e ainda de distribuicdo de poder. Como
aponta o fildsofo em O Justo: “numerosissimas pessoas ndo sao desprovidas de poténcia,

mas privadas de poténcia” (Ricoeur, 2008: 85).

O conceito de agéncia em Amartya Sen pode ser melhor esclarecido pelo seu conceito
dualista de pessoa na dimensdo ética (Sen, 1987) que o tensiona com o conceito de bem-
estar. A pessoa pode ser percebida primeiramente em termos de sua capacidade de
estabelecer compromissos e metas, seja individualmente ou coletivamente. O segundo,
diz respeito a possibilidade da pessoa ser definida em termos de suas realiza¢des, sua

possibilidade de garantir o bem-estar (Sen, 1987)°.

O que esta discussdao em torno das capabilidades revelam é que, em certa medida, o
reconhecimento se da de forma indireta quando a livre agéncia fonte de reconhecimento

direto da propria humanidade se traduz pelo valor de uma ag¢do. Reconhecer direitos na

5 Amartya Sen diz: “podemos ver a pessoa, em termos de agéncia, reconhecendo e respeitando
sua capacidade de formar metas, compromissos, valores etc., e também podemos ver a pessoa
em termos de bem-estar, o que também chama atencdo. Esta dicotomia perde-se num modelo de
motivagdo exclusivamente auto-interessada, em que a agdo de uma pessoa deve estar inteiramente
orientada para o seu proprio bem-estar. A agéncia de uma pessoa pode muito bem ser orientada
para considerages ndo cobertas ou pelo menos nado totalmente cobertas pelo seu préoprio bem-es-
tar” (Sen, 1987: 41, Tradugdo nossa).

24



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.02. pp. 17-33

perspectiva de Amartya Sen é associado ao reconhecimento social, e é a partir de uma
“agitacdo ativa” que se organiza uma defesa para monitorar as violagGes e garantir esses
direitos bdsicos. Essa dimensdo do espago publico que se revela é fundamental para
“avangar no reconhecimento dos direitos humanos, sem a necessidade de ‘legislacdo

coercitiva’, como Ricoeur” (Erasmo, 2021: 246).

Ofundamento ontoldgico da capacidade se complementa com afragilidade contingente
da capabilidade: ela exp8e os contextos de exclusdo e marginalizagdo aos quais alguns
grupos sao submetidos, portanto ignorados em suas capacidades, pelos efeitos do politico.
No entanto, os critérios avaliativos que Amartya Sen elabora em torno de uma teoria da
justica, ndo seriam suficientes para avaliar todos os diferentes sistemas que envolvem
a vida em comunidade — a saber, politicos, econémicos, sociais, etc. Retornaria ai uma
discussdo em torno de equivaléncias que ndo correspondem efetividade ao espirito da

mutualidade que se imprime no reconhecimento ricoeuriano.

Mas essa discussao ajuda a esclarecer a complexidade em que o tema antropoldgico
do poder agir se oferece, conduzindo o caminho das capacidades bdasicas e individuais as
capacidades sociais e para os direitos em geral, demonstrando que o poder de agir “esta
ligada ao fundo antropoldgico comum” (Ricoeur, 2006a: 159). O contorno politico e da
justica social presentes nesse tensionamento entre capacidades e a capabilidades, revela
que a afirmacdo do agir humano implica numa perspectiva sobre a liberdade. Isso fica
claro no texto Fondements de I'éthique (1984):

que todo projeto ético, o projeto de liberdade de cada um de nds, surge em meio
a uma situagdo ja eticamente marcada; escolhas, preferéncias, valorizagbes ja
ocorreram, que se cristalizaram em valores que cada pessoa encontra ao despertar
para a vida consciente. Toda nova préxis se insere numa praxis coletiva marcada pelas
sedimentagdes de trabalhos anteriores organizados pela agdo de nossos predecessores
(Ricoeur, 1984: 65).

Toda essa problematica desenhada no campo ético numa passagem do eu-tu para o eu-
tu-eles, significa que é preciso um espaco para que o “eu”, os “outros” e o0 “nds” florescam
a partir de suas capacidades, valores e decisGes. Esse espaco é sendo, a politica, onde as
consideragGes éticas encontram solo. O sentido do reconhecimento politico é garantir a
participacdo, dar bases para o pleno desenvolvimento das capacidades individuais e sociais
e permitir uma negociac¢do ininterrupta entre as exigéncias e demandas particulares e
aquelas expostas pelo plano social.

Se a agdo “implica uma capacidade de fazer que se efetiva no plano interativo como
poder exercido por um agente, sobre um outro agente” (Ricoeur, 1995: 15), a politica ndo
pode ser vista apenas a partir de um viés operacional: sua estrutura ortogonal e como

espacoderealizagdohumana, reforga, redirecionaou mesmoenfraquece oreconhecimento

25



THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAUJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MUTUO NO PROJETO FILOSOFICO DE PAUL RICOEUR: ACAO E COMPROMISSO NUMA...

mutuo e o objetivo ético de uma vida boa. E justamente esse entrecruzamento marcado
pelo poder que o reconhecimento deve ser percebido como eixo determinante nas
circunstancias de opressao, dominagdo e humilhagdo. Isto recupera a vulnerabilidade do
sujeito ricoeuriano que ndo é apenas ontoldgica, mas um elemento politico ao extremo,

que se escalona de formas distintas no meio social.

O desafio esta precisamente em perceber como responder a uma preocupacgdo ética no
politico, quando uma vontade se exerce sobre outra (Ricoeur, 1995) e como este sujeito se
expressa na mediagdo politica, num exercicio continuo, sempre dependente da posi¢do do outro

e de uma visada critica sobre o desenvolvimento das capacidades e o que estas possibilitam.

Assim, se o reconhecimento passa pela nogao de sujeito capaz e pelos estratos das
capacidades, essas ndo podem ser compreendidas sem levar em conta sua dimensdo
politica que direcionam, postulam e mesmo impedem que o sujeito seja capaz de se
compreender como agente, de ter consciéncia de sua agéncia, capaz de desenvolver suas

acdes com autonomia® e mesmo de designar a si como aquele que age.

4. Reconhecer na amplitude politica: o compromisso como fundamento

O liberalismo politico e a ideia de uma democracia deliberativa impuseram ao
reconhecimento um desafio face asdiscriminagdes e marginalizagdes sociais e a necessidade
de vigilancia diante das experiéncias negativas, sobretudo em sua dimensdo politica. A
dualidade se impde a medida que o enfrentamento a estas fontes de exclusdo exigem a
participacdo e deliberagdo publica, em um ambiente que é pré-determinado e ocupado
por poderes hegemonicos que dessubstancializam a propria ideia de comunidade. Assim,
a participacdo na comunidade politica e na vida publica depende do reconhecimento de
cada cidadao e, no fim, da distribui¢do dos papéis e das oportunidades na sociedade.

Se no caminho ricoeuriano o bem comum é aquilo que concretiza o desejo horizontal
de viver juntos, diante de uma concepg¢do de pluralidade das perspectivas na sociedade,
ele ndo é um dado, mas uma tarefa que implica cotidianamente o agir politico de cada
cidaddo em cada comunidade. Por isso, para Ricoeur (2017: 117), s6 “alcancamos o bem

comum por meio do compromisso, entre referéncias fortes, porém rivais”.

Seguindo a sociologia da ag¢do de Boltanski e Thévenot (1991), o compromisso carrega
em si uma aura critica que permite criar uma barreira entre o acordo e a violéncia que

6 Como bem lembra Ricoeur em O Justo (2008: 80), a autonomia é a “autonomia de um ser fragil,
vulnerdvel”. Portanto, a autonomia é também um exercicio continuo que leva em conta as condi-
¢cOes pessoais e as relagdes sociais.

26



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.02. pp. 17-33

requer “negociacdo” ao tempo que se mantém distante de qualquer tipo de relativismo.
Sustentamos que o compromisso requer reconhecimento, atuando em espagos onde
o pluralismo determina, compreende e reconhece as diferengas e a nao existéncia de
um principio unificador, mas que se encaminha para a interdependéncia de papésis. E af

também que ele se diferencia do comprometimento:

O comprometimento é uma mistura viciosa de planos e principios de referéncia. Ndo
ha confusdo no compromisso como ha no comprometimento. No compromisso, todos
permanecem em seus lugares, ninguém é destituido de sua ordem de justificacdo
(Ricoeur, 2017: 116).

Se o compromisso ndo implica no abandono completo dos interesses em nome de
acordos praticos, ele também ndo pode ser definido como barganha numa atitude calculista
que visa o beneficio préprio e um acordo apenas para tentar manter as suas proprias
preferéncias e ndo a cooperagdo: “para isso, as partes recorrem a troca de promessas e
ameacas, cuja credibilidade depende, em grande medida, do equilibrio de poder entre
elas” (Leydet, 2018, p. 84). Assim, o compromisso ndo é um acordo para a mediagdo de
conflitos em nome de uma vitéria pessoal, nem mesmo de interesses desencarnados:
“envolve concessdes mutuas, visando o bem comum e por vezes resultante de uma

negociagao caracterizada pelo respeito mutuo” (Nachi, 2005: 145-146).

Devemos ainda diferencid-lo do consenso sobreposto de John Rawls (1996) e mesmo
do consenso discursivo de Habermas (2012; 2000). Embora ambos estejam preocupados
em como manter uma sociedade justa e equilibrada em meio as diversas posi¢Ges, opinides
e valores e por isso apostem no consenso, é preciso destacar as suas singularidades, em
especial em comparacgao a filosofia de Ricoeur. Com Rawls, o consenso gira em torno de uma
l6gica procedimental em busca de mediar razdes diferentes em torno de uma concepgdo
politica de justica. Ja com Habermas, o consenso é alcangado em um processo de deliberagdo
racional sustentado no nivel linguistico pela argumentagdo critica. E a oportunidade dos

atores sociais provarem a forgca de seus argumentos em nome de um entendimento mutuo.

Sem adentrarmos, neste momento, nas especificidades dessas contribui¢des, podemos
delinear que o consenso repousa sobre uma certa utilidade e de uma contribui¢do funcional,
por um lado, e do outro limita as tomadas de decisdo a uma racionalidade comunicativa,
sem a ameaga da coergdo, de tal modo que se chega a uma ordem coletiva ideal. Ricoeur,
no entanto, seguindo Boltanski e Thévenot (1991), argumenta que o conflito é tanto o

fundamento, quanto a motivagdo do compromisso, por isso deve permanecer sob o horizonte.

O que o torna complexo é que a medida que questiona a moralidade, a justica, a
economia, a politica e suas relacGes, se produz novas questdes e demandas. Se para

Ricoeur (2006a: 216) a estima social e “aformagdo do horizonte de valores compartilhados”

27



THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAUJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MUTUO NO PROJETO FILOSOFICO DE PAUL RICOEUR: ACAO E COMPROMISSO NUMA...

depende deste movimento de justificagcdo singular e contingente dos pontos de conflito
de cada ordem, a que os interlocutores da sociologia chamaram de “cidades provisérias”,
o filésofo francés aponta que o compromisso nasce, ndo nos desacordos possiveis dentro
de cada “ordem de grandeza”, mas na intersec¢do destas ordens.

A defini¢do de uma tipologia dos compromissos desenvolvida por Boltanski e Thévenot
(1991) é, assim, o ponto de ruptura da tese ricoeuriana. Embora reconhegamos que um
compromisso estabelecido entre amigos, ndo é o mesmo que implicado entre os Estados
e instituicdes e menos ainda entre organizagOes internacionais, nossa hipotese diante da
abordagem de Ricoeur, é de que pensar em formas de compromisso podem simplificar ou
cristalizar as praticas sociais.

Por isso, no plano fenomenoldgico-hermenéutico o que interessa a Ricoeur é
sobretudo como o compromisso pode articular nas relagdes intersubjetivas, a capacidade
de ser sensivel a valores — de um mundo a outro, de uma grandeza a outra — e oferecer
a cada “eu” o reconhecimento, ao passo que “oferecem a si mesmos em seu poder de
agir” (Ricoeur, 2006a: 263). O compromisso como uma capacidade hermenéutica é o que
“abrira o acesso privilegiado ao bem comum” (Ricoeur, 2006a: 224) e é sustentada no
mais puro ato de reconhecimento do outro.

O compromisso esta assim implicado numa dimensao retérica, hermenéutica e poética
e responde a capacidade criativa, como produto de uma imaginag¢do produtiva, no sentido
de que o poder do compromisso reside justamente na sua possibilidade de dar espaco
para que as capacidades mais proprias e aquelas do nivel social se articulem e promovam
algum tipo de sinergia. Ndo sdo apenas palavras ditas, sdo acGes realizadas, promessas
cumpridas em nome de um “em comum”.

Esta concepg¢do de compromisso co-implicada numa teoria do reconhecimento, que
se baseia na agdo justa e responsdvel, possui as suas singularidades. Como o compromisso
pode corresponder aos argumentos apresentados até aqui e ser interpretado como o
gesto inaugural dos estados de paz? Enquanto abertura, no sentido de uma fenomenologia
hermenéutica, ndo pode deixar de lado sua viabilidade politica que tem como preocupagao
central ndo causar prejuizos aos diferentes atores. Que tipo de prejuizos deveriam ser

colocados a prova? Sem duvidas, um prejuizo a dignidade, a estima.

O compromisso tem em sua substancialidade o livre agir, portanto, ndo deve ser
compreendido como uma obrigagdo — ndo é deontologicamente orientada, mas no
sentido aristotélico, como em Arendt, é uma atitude de responsabilidade em torno de
um projeto comum (Tholen, 2022). Isso ndo significa que ele esteja alheio aos estatutos

e contextos de cada momento histérico, mas que ndo corresponde a um formalismo

28



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.02. pp. 17-33

juridico. Poderiamos nos questionar se o compromisso ndo equivaleria em certo ponto
a propria ideia de justica a qual Ricoeur desenvolve em certos termos: justa distancia,

mediagdo de um terceiro e imparcialidade (Ricoeur, 1995).

No limite, o compromisso atua na tripla dimensdo do si — compromisso consigo,
compromisso com o outro e compromisso mutuo —com o cuidado e a vigilancia diante da
ampliacdo ou reducdo do desejo do outro diante do meu. Este movimento oferece também
a possibilidade de escandir as formas de doagdo de si. Deste encontro de interesses, surge
um encontro de subjetividades, identidades que devem ser reconhecidas para construir
solugdes em comum para problemas da ordem comum.

Sob o horizonte de uma “ontologia da agdo” que leva em conta a pessoa capaz,
mas também falivel, o compromisso expde a sua face fragil, revogavel e provisoria, em
esséncia, uma promessa que pode ser traida a qualquer momento. Sua fragilidade esta
implicada no paradoxo fundamental da prépria fragilidade do bem comum, em busca de
sua justificagdo prépria e universal. Como aponta Ricoeur (2006a: 224), a contradigdo
torna-se maior diante da duvida “se o bem comum vale como uma pressuposi¢do ou
como um resultado dos comportamentos de compromisso” (Ricoeur, 2006a: 224).
E a capacidade de passar de uma grandeza a outra, reconhecendo nisso sua poténcia
(Ricoeur, 2006a); é uma posi¢do que se submete a sabedoria fronética, por isso, ndo é
uma arbitragem absoluta (Ricoeur, 2006a).

O compromisso corresponde, assim, a uma célula do bom conselho, um intermediario
da qualidade do vinculo social, que exige o reconhecimento enquanto fendmeno do inicio
ao fim: no compromisso, os parceiros se reconhecem mutuamente como agentes capazes
nesta relagdo, coordenam e contribuem a partir de um horizonte comum para questdes
singulares. Isso impede que o compromisso recaia no equivoco da vontade pessoal, ou
do outro, ou ainda de uma ordem transcendente. Eu convoco o outro a quem reconhego
para que estabeleca um compromisso em prol de objetivo de humanidade, ao passo que
o outro me responde, indaga ou recusa porque me reconhece, e ambos reconhecem a
questdo posta em si.

Isso implica que se estabelece uma relagdo iniciada por uma situacdo conflitante, que
organiza as assimetrias em um desejo de pluralidade, que envolve uma doacdo e abertura
ao outro. Mas o compromisso ndo atende necessariamente a uma Unica ordem — o do
chamado ou da resposta — atende a necessidade de partilha, cuidado, hospitalidade e de
uma ética de responsabilidade com o outro.

Assim como também ndo é pura fulguragdo intempestiva, porque carece de uma

intencionalidade, e também ndo se pode supor nele certo utilitarismo politico e social,

29



THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAUJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MUTUO NO PROJETO FILOSOFICO DE PAUL RICOEUR: ACAO E COMPROMISSO NUMA...

que pode omitir as motivagGes morais das lutas politicas, o que poderia trair o seu préprio
fundamento. Como mobilizador ético-politico, ele exige a consideragéo das singularidades
enquanto se comporta como figura dialdgica entre as diferencas, respeitando os principios
universais em nome de um comum compartilhado. Ndo ha uma super-regra para a
resolucdo de conflitos, mas os conflitos sdo resolvidos dentro de uma ordem homogénea
na qual as pessoas se reconhecem.

Isso ndo significa que os compromissos nao impliquem em risco. A ortogonalidade
da politica (Ricoeur, 1968) pode subsumir esta oportunidade dos atores sociais de
engajarem-se numa horizontalidade benevolente, em um carater despdtico dos acordos
oriundos da verticalidade da ac¢do: o lugar da hierarquia, o senso de pertencimento — a
separagao entre o amigo e o estrangeiro. A propria esséncia do compromisso carrega a
falta, a traicdo, por isso, ndo podemos toma-lo, assim como a filosofia ricoeuriana nos
instrui, por uma unilateralidade indivisa do bom.

Assim como o poder, o compromisso corre o risco de ser traido em seu proprio sentido
por seus usos abusivos: um compromisso pode conduzir a uma distorgdo entre cessdes,
direitos e vontade o que pode resultar em acordos que ndo se revelam suficientes para
a coexisténcia pacifica ou ainda nutrir uma cadeia de dominagdo ou de barganhas que
resulta no abandono das préprias reivindicagdes e convicgdes.

No contexto institucional, o compromisso parece ainda mais complexo: os
tensionamentos promovidos pelos sistemas tecno-econdmicos globais nem sempre sdo
expressos em compromissos morais (Picavet, 2021). Por isso, ainda é preciso pensar
nos limiares politicos que se impGem entre a pratica deliberativa, a participacdo e o

menosprezo social.

Nas relagOes politicas, o compromisso ndo se da naturalmente, ndo é ébvio e nem
mesmo ¢é destinado a sua plena realizagdo, mas ao mesmo tempo, as relages sociais
dependem dele para estabelecer uma ordem reconhecida por todos, situada entre o
acordo e a violéncia que é “o que impede a sociedade de se desintegrar” (Ricoeur, 2017:
117). Mas ndo podemos considerar apressadamente o compromisso como uma norma ou
regra fundamental. Ele é resultado da reflexividade entre as normas e as experiéncias de
vida, é uma abertura hermenéutica para as compreensdes dos sentidos e abre para uma

certa manobra e adaptac¢des aos quais dependem as interagdes sociais e institucionais.

Desta forma, pensar epistemologicamente o problema do reconhecimento, ndo
é suficiente: ainda que reconhegcamos os outros como seres autoconscientes, livres,
auténomos e vulneraveis, sua humanidade pode ser colocada a prova diante das

hierarquias, opressdes e conflitos por poder. E justamente na distancia que se encontram

30



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.02. pp. 17-33

as expectativas pessoais e aquelas relativas as instituicdes e necessidade de uma “forga”
que nos conduza e nos coloque diante do outro, que o compromisso surge como uma

figura forte.

Ha entdo uma horizontalidade que coloca a humanidade a frente do projeto. O “espirito
do dom” é revivido e o que surge é uma decisdo em comum que suspende a luta. O
compromisso reconduz a politica para o seu ideal de proximidade, enquanto negociamos
interesses ao ponto em que interpretamos a nossa responsabilidade para com os outros,
portanto mais inclusiva e menos pautada numa relagdo instrumental dos contratos. Ele

insere uma camada de afetividade na demanda por normatividade.

5. Consideragées finais

Reconhecer do ponto de vista fenomenoldgico-hermenéutico de Paul Ricoeur é
interpretar a si e ao outro do ponto de vista dos horizontes de significacdo que implica
em alargar a ideia de pessoa capaz, colocada diante de sua poténcia, possibilidades e
suas vulnerabilidades. O “eu posso” pode ser lido e desdobrado em um “nés podemos”,
baseado no didlogo com a histdria e cultura, que deve ser reconhecido pelo outro, nos
contornos da mutualidade.

No entanto, Ricoeur esteve atento a propria condigao de possibilidade de agir diante
de um mundo a ser interpretado e conflituoso, que por vezes reverbera na figura do
“eu ndo posso”, onde as incapacidades sdo resultados objetivos de constrangimentos,
negacdes e exclusGes sociais, econdmicas e politicas. Estes limites que se impdem ao

“poder fazer”, ecoa no mais profundo sentido de reconhecer e ser reconhecido.

Se o reconhecimento reconecta o si diante de toda a negatividade das experiéncias,
os conflitos na atualidade, desenhados a partir da construgdo das figuras de adversarios,
inimigos num sentido mais profundo, que elevam o outro a negac¢do de todas as suas
capacidades, inclusive éticas, exigem uma resposta para dar conta dos desacordos comuns

a vida social e assegurar um viver comum.

E entdo, a figura do compromisso que habilita os sentidos necessarios para uma
dimensdo pacifica, sem desconsiderar as diferencas e pluralidades onde as diferentes
forgas presentes devem se abrir para o didlogo e as novas formas de dialogar, em
regimes de linguagens préprios de seu tempo. Esse movimento implica num sentido mais
profundo da agdo politica, na responsabilidade de comprometer-se a reconhecer o outro
como digno de “poder fazer” e “poder participar”, ouvir as suas razées e demandas e na

reinterpretacdo de tradi¢des, valores e pontos de vista.

31



THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAUJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MUTUO NO PROJETO FILOSOFICO DE PAUL RICOEUR: ACAO E COMPROMISSO NUMA...

O compromisso, de Boltanski e Thévenot a Ricoeur, é uma recusa a totalizacdo, a
um consenso em torno de um argumento que apague, abranja, num certo sentido,
fagocite, todos os outros. E um abrir-se a reconhecer a verdade de si e do outro, da
forca de reivindicacdo dos argumentos, mas que se sustenta num principio puramente

hermenéutico de compreensao.

Neste sentido, a racionalidade do compromisso, articula o reconhecimento numa
dimensdo politica, sob a forma do encontro com a diferenga intransponivel do outro,
e que depende de um atributo reflexivo, critico e comunicacional, que serve a ordem
pratica, mas também é sustentada por uma ordem simbdlica e que ndo esta isenta de
forcas que podem conduzir a violéncia.

Assim, numa sociedade marcada por uma légica individualista, o clima de insatisfacdo
e a desintegra¢do do vinculo social, o compromisso enquanto argumento politico numa
teoria do reconhecimento mutuo, é a expressdo maxima da convivéncia humana, que
a sustenta sem satura-la, que alarga as possibilidades de ndo-violéncia porque esta
fundamentalmente entremeada em uma postura hermenéutica que testemunha a pessoa
em sua capacidade e poder de agdo e se dinamiza com os regimes de historicidade.

Referéncias bibliograficas
BALLET, J. & MAHIEU, F-R. (2009). Capabilité et capacité dans le développement: repenser la question
du sujet dans I'ceuvre d’Amartya Sen. Revue Tiers Monde, 198 (2): 303-316.

BERTRAM, G.W. & CELIKATES, R. (2015). Towards a conflict theory of recognition: On the constitution
of relations of recognition in conflict. European Journal of Philosophy, 23 (4): 838-861. DOI:
10.1111/ejop.12016.

BOLTANSKI, L. (2000). El amor y la justicia como competencias: tres ensayos sobre sociologia de la
accién. Buenos Aires: Amorrortu.

ERASMO, V. (2021). Rights, Capabilities and Recognition: an alternative reading of Amartya Sen and
Paul Ricoeur’s “dialogue”. Critical Hermeneutics, 5 (2): 247-276.

KUNNATH, A.M.S. (2009). De I'homme faillible a ’'homme de la reconnaissance: une relecture de
I'anthropologie herméneutique de Paul Ricceur. [Tese de Doutorado. Poitiers].

LEYDET, D. (2018). Pluralisme et compromis. SOMABE, K.K. (Ed.). Compromis et pluralisme
démocratique: de la construction du commun dans la diversité. Paris: L'Harmattan:81-106.

NACHI, M. (2005). Esquisse d’une théorie du compromis. NACHI, M. & DENANTEUIL, M. (Eds.). Eloge
du compromis. Pour une nouvelle pratique démocratique. Academia-Bruylant: Louvain-la-
Neuve, 145-174.

PICAVET, E. (2021). Dialogue, compromis et philosophie sociale. Diogéne: Revue internationale des
sciences humaines, 275276 (3), 143-156.

RICOEUR, P. (1968). Historia e Verdade. Tr. F.A. Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense.
RICOEUR, P. (1984). Fondements de I'éthique. Autres temps, 3 (1), 61-71.

32



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.02. pp. 17-33

RICOEUR, P. (1986). Ipséité/altérité/socialité. Archivio di Filosofia (Intersoggettivita, socialita,
religione), 54. 17-33.

RICOEUR, P. (1989). A fragilidade da linguagem politica. Revista Signo y Pensamiento, 8 (15), 33-43.

RICOEUR, P. (1991). O si-mesmo como um outro. Tr. L. Moreira César. Campinas: Papirus.

RICOEUR, P.(1993). Morale, éthique et politique. Pouvoirs: Revue frangaise d’etudes constitutionnelles
et politiques, 65, 5-17.

RICOEUR, P.; Azouvi, F & DELAUNAY, M.B. (1995). La critique et la conviction: Entretien avec Frangois
Azouvi et Marc de Launay. Paris: Calmann-Lévy.

RICOEUR, P. (2005). Devenir capable, étre reconnu. Revue Esprit, 7, 125-129.
RICOEUR, P. (2006a). Percurso do reconhecimento. Tr. N.N. Campanario. Sdo Paulo: Loyola.

RICOEUR, P. (2006b). Capabilities and Rights. DENEULIN, S.; NEBEL, M. & SAGOVsSKY, N. (Eds.),
Transforming Unjust Structures. The Capability Approach. Berlin: Springer, 17-26.

RICOEUR, P. (2008). O justo. Sdo Paulo:Martins Fontes.

RICOEUR, P. (2017). Philosophie, éthique et politique. Entretiens et dialogues. Paris: Seuil.
SCOTT-BAUMANN, A. (2013). Ricoeur and the Negation of Happiness. London: Bloomsbury.

SEN, A. (1987). On Ethics and Economics. Oxford: Basil Blackwell.

THEVENOT, L. & BOLTANSKI, L. (1991). De la justification. Les économies de la grandeur. Paris: Gallimard.

THOLEN, B. (2022). Holding It All Together: on the Value of Compromise and the Virtues of
Compromising. Hum Stud, 45, 493-508.

33






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2026.i12.03 [pp. 35-51]

Recibido: 27/05/2025 — Aceptado: 19/08/2025

La metafisicade laluzy su hermenéutica: entornoalarecepcion
del Neoplatonismo en la obra de Hans-Georg Gadamer

The metaphysics of light and its hermeneutics: around the
reception of Neoplatonism in Hans-Georg Gadamer life’s works

Jorge Benito Torres

Universidad de Valladolid

Resumen: El presente estudio tiene como objetivo dar cuenta de la recepcién del Neoplatonismo en
el pensamiento de Hans-Georg Gadamer. Para ello rastrearemos las conexiones de dicha corriente
en las obras del hermeneuta, a fin de llevar a cabo nuestro analisis profundizaremos en el sentido
del influjo de la metafisica de la luz en su obra. Gadamer actualizara los nucleos de sentido de este
movimiento y los aplicard criticamente a su propia ontologia hermenéutica. La tradicion metafisica
no se planteard de este modo como una historia que superar sino como un lenguaje que todavia
hoy dia da qué pensar.

Abstract: The aim of the present study is to prove the reception of Neoplatonism in Hans-Georg
Gadamer’s thinking. For this, we will track the connections of the aforementioned current
throughout the work of the hermeneut. And, in order to carry out the analysis, we will delve into
the foundations of the influence of the metaphysics of light on his works. Gadamer brought up
to date the cores of sense of this movement and he applied them critically to his own ontological
hermeneutics. Therefore, this metaphysic tradition will not be built as a certain history to be
overcome, but instead as a language that, still nowadays, can initiate a debate.

Palabras clave/Keywords: Gadamer; Neoplatonismo (Neoplatonism); Metafisica de la Luz
(Metaphysics of Light); Experiencia Hermenéutica (Hermeneutical Experience); Contemplacién
(Contemplation); Ontologia Hermenéutica de la Imagen (Ontological Hermeneutics of the Image).

35



JORGE BENITO TORRES
LA METAFISICA DE LA LUZ Y SU HERMENEUTICA: EN TORNO A LA RECEPCION DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

1. La recepcion del Neoplatonismo en el pensamiento gadameriano: aportaciones de la
metafisica de la luz a la hermenéutica filoséfica

De entre todos los estuarios histéricos que llegan a la hermenéutica gadameriana, la
corriente platdnica ostentaindudablemente un lugar protagonista. Gadamer es consciente
de que en dicha tradicidn encontramos “el vocabulario conceptual que necesita el
pensamiento de la finitud de la existencia humana” (Gadamer, 1977: 305) y toma esta
cuestion como uno de los pilares ontoldgicos de su hermenéutica filoséfica.

En este sentido, el Neoplatonismo también toma una voz muy especifica en su obra.
Estainfluencia, pese a su claraimportancia, ha pasado mas desapercibida que otras. Si bien
es clara la conexidn entre Gadamer y Platdn o Aristételes, parece mas dificil encontrar una
cercania entre nuestro hermeneuta y el pensamiento de autores como Plotino. En este
sentido, es notable el peso que Platon tiene en Verdad y Método | y también, en especial,
en lo que especialistas como Agustin Domingo Moratalla han denominado la “etapa
filologica”* que precede a la publicacién de su obra magna. Gadamer es capaz de extraer
de los Didlogos platdénicos la estructura misma de la experiencia hermenéutica (1977:
228-ss.), estructura que posibilita la comprensién del sentido vivido. No obstante, no son
escasas las situaciones en las que nuestro filésofo acudira a la tradicion neoplatonica,
sobre todo, y mds especificamente, cuando su propia tarea hermenéutica le conduzca
en mayor medida al planteamiento metafisico (Gadamer, 1977: 303). Del mismo modo,
encontramos una referencia explicita cuando el autor aborda la problematica de la
comprensién medieval del lenguaje (Gadamer, 1992: 288), el estatuto de laidea de Bien en
la tradicion platdnica (Gadamer, 1991b: 145) y las problemadticas que aqui desarrollaremos
en torno a la metafisica de la luz.

Consecuentemente, no podriamos entender el pensamiento gadameriano sin un

conocimiento fundamentado de la sabiduria antigua, tanto clasica como propia de la

1 Enlaintroduccion de El problema de la conciencia historica, Moratalla sefala (Gadamer, 1993: 16-
19) que podemos entender el pensamiento gadameriano mediante tres etapas diferenciables. La
primera de ellas se centraria en los estudios filoldgicos que Gadamer llevé a cabo tanto de filologia
cldsica como alemana. Algunas obras de esta época serian Platon y los poetas (1934) o El Estado
como educador en Platon (1942). La segunda de ellas seria una etapa propiamente epistemoldgica
donde el problema del estatuto de las humanidades y el asunto de la historicidad ocupan un lugar
protagonista. La pieza maestra de esta época es sin duda Verdad y Método | (1960). La tercera etapa
seria la etapa onto-dialdgica y se centraria en la dilucidacion del fendmeno hermenéutico a través,
precisamente, de una hermenéutica de la lingiisticidad. En esta tercera parte la hermenéutica da
un giro hacia la ontologia. Obras de esta época podrian ser Verdad y Método 11 (1975), La actualidad
de lo bello (1977) o La educacion es educarse (1999). Sin embargo, mas que para entender el
pensamiento de Gadamer desde tres departamentos estancos, esta distincién nos sirve para
comprobar como las tematicas filoséficas que preocuparon al pensador mantienen a lo largo de
toda su vida un hilo conductor.

36



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.03. Pp. 35-51

Antigliedad tardia. Por esta misma razén los hermeneutas posteriores han atendido al
didlogo que Gadamer toma con los griegos. La hermenéutica abre asi al intérprete hacia
las posibilidades existenciales inmanentes en la experiencia vivida y le invita a replantearse
el sentido de su horizonte ontoldgico. Tal es asi que Gadamer sefiala que esta tarea “nos
llevara, si hacemos justicia a las cosas, a toda la dimension del problema de la metafisica
clasica” (1977: 551). Este aspecto es “la parte peor comprendida de su hermenéutica,
la mas dificil, probablemente porque se trata de su vertiente mas metafisica” (Grondin,
2018: 216). Aligual que Grondin (2021), diversos especialistas han apuntado parejamente
a este angulo aporético de la ontologia hermenéutica detectando la presencia de un
“animo neoplatdénico” (Gutiérrez, 2016; Diez Fischer 2024), pese a que este haya sido
negado por otros hermeneutas?. A este respecto, un presupuesto fundamental del que
podemos partir, por ende, es la idea gadameriana que sostiene la posibilidad entablar
un dialogo fructifero con la tradicidn filoséfica y, mas concretamente, con la metafisica,
si bien llevandolo a cabo desde de una actitud critica (Gadamer, 1977: 304). Diez Fischer
sefiala a este respecto que “a los ojos de Gadamer, Plotino encarna la operatividad de la
tradicidn en la novedad de su interpretacion: permaneciendo fiel a Platén y prestando
oidos a la voz que emana de la fuente, ofrece una lectura original y correctiva que aun hoy
alimenta a la Historia de la filosofia” (Diez Fischer, 2024: 35-36).

Cabe matizar, finalmente, que la recepcidon del Neoplatonismo en la obra del
hermeneuta es variada. Gadamer apela a dicha corriente en multiples ocasiones y muestra
de qué modo ella no solo supone una continuidad de los problemas de la Antigliedad, sino
que, ademas y mas especialmente, defiende que el Neoplatonismo incide en problemas

fundamentales de la hermenéutica. Por ejemplo, en Verdad y Método | se afirma que:

Al mismo tiempo podemos reconocer que la metafisica de la luz hace valer un aspecto
del concepto antiguo de lo bello que puede afirmar su derecho incluso al margen de su
relacidn con la metafisica de la sustancia y de la referencia metafisica al espiritu divino
infinito. El resultado de nuestro analisis de la posicion de lo bello en la filosofia griega
clasica es, pues, que también para nosotros puede adquirir este aspecto de la metafisica
todavia un significado productivo (1977: 304).

Esta es la idea central que guiard a Gadamer en su itinerario de la ontologia
hermenéutica en base, precisamente, al didlogo que entabla con la tradicion metafisica
neoplaténica: ella misma todavia tiene algo que decirnos®. En este didlogo, Gadamer

2 Ya se ha estudiado profundamente esta polémica (cfr. Grondin, 2018: 248). Basta sefialar, por ello,
que en contra de lo que han interpretado Vattimo (2005) y Rorty (2001), la dimension ontoldgica de
la hermenéutica gadameriana puede ser comprendida como un didlogo productivo con la tradicion
historica. Ello no niega el problema de la metafisica, sino que lo vuelve a presentar bajo una nueva dptica.

3 “Podemos partir de la tradicion metafisica, pero también aqui tendremos que preguntarnos qué
aspectos de la misma siguen siendo validos para la experiencia hermenéutica” (Gadamer, 1977: 581).

37



JORGE BENITO TORRES
LA METAFISICA DE LA LUZ Y SU HERMENEUTICA: EN TORNO A LA RECEPCION DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

sostendra que ciertos aspectos fundamentales de su hermenéutica ya se encuentran
de algun modo esbozados en la célebre metafisica neoplatonica de la luz. El presente
estudio mostrara las divergencias y conexiones entre ambos planteamientos, indicando
un ambito comun en lo referente a la ontologia y experiencia hermenéuticas. Todo ello se
desarrollara respetando la distancia histérica, lingiistica y contextual que marcara el eje
de ruta de nuestro analisis, habilitdndonos consecuentemente a una fusidn de horizontes

y a una actualizacién de la mirada antigua.

A fin de lograr claridad explicativa dividiremos este andlisis en tres tematicas que,
aunque conceptualmente puedan valorarse por separado, su imbricacidn configurara el
nervio mas intimo de la experiencia hermenéutica. Asi pues, veremos como Unicamente
bajounadeterminadaconcepcidn hermenéuticatendrasentidoafirmarquelacomprension
es, en principio, posible. Esta idea apuntara simultdneamente al trasfondo ontoldgico
presente en la experiencia comprensiva, horizonte que mediard entre una hermenéutica
de la racionalidad y una determinada ontologia hermenéutica de la imagen. El sentido de
esta propuesta radica, por ello, en la unidad misma que se le plantea al intérprete en su
propia experiencia de comprension. Considero que este camino nos habilita a saborear el

cariz experiencial al que esta ontologia hermenéutica se debe.

De este modo, no se trata de valorar tales aspectos como métodos que Gadamer
pudiera extraer del Neoplatonismo, sino que mas bien aspiramos a valorarlo como un
itinerario vital que se plantea insistentemente a modo de problema abierto para todas
aquellas personas dispuestas a filosofar. Al cuestionarse dicho transitar, el hermeneuta
se pone en juego a si mismo y se plantea sentido mismo del pensar. Tal y como seiala
Gadamer: “la conciencia hermenéutica tiene su consumacién no en su certidumbre
metodoldgica sobre si misma, sino en la apertura a la experiencia que caracteriza al
hombre experimentado frente al dogmatico” (1977: 439).

2. La posibilidad de la comprension o el fendmeno de la inteligibilidad de las cosas
mismas.

El problema fundamental de la ontologia hermenéutica descansa en la pregunta en torno
a la posibilidad de la comprension de las cosas mismas. Este asombro ante el acontecer de
la comprension es indudablemente el corazéon de la hermenéutica gadameriana (Gadamer,
1977: 107). La originalidad de dicha filosofia se nos ofrece, por lo tanto, al afirmar que
la comprensién es en principio posible. Este fendmeno se ve posibilitado gracias a la
mediacion que el intérprete tiene con su historia, lenguaje y simbdlicas constitutivas. Tal

es la conclusidn a la que Gadamer llega en Verdad y Método | cuando afirma:

38



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.03. Pp. 35-51

El ser que puede ser comprendido es lenguaje. El fendmeno hermenéutico devuelve aqui
su propia universalidad a la constitucién dntica de lo comprendido cuando determina
ésta en un sentido universal como lenguaje (1977: 298).

Aios después, fruto de las incomprensiones sobre esta afirmacién, viéndose obligado

a matizar esta expresion en una entrevista realizada por Jean Grondin, Gadamer sefialé
que:

iYo no he pensado eso ni he dicho que todo sea lenguaje! El ser que puede entenderse,

es lenguaje. En ello se encierra una limitacion. Por tanto, en aquello que no puede

entenderse puede existir la tarea infinita de hallar la palabra que, por lo menos, se
acerque mas a la realidad objetiva (2001: 363).

La idea de Gadamer a este respecto apunta a la asuncion de la lingliisticidad como
condicion necesaria para la comprension, como cualidad necesaria de mediacién
hermenéutica. La imbricacion que se da entre lenguaje y comprension viene dada,
de este modo, por el factum de la racionalidad: el ser humano es, de hecho, un ser
simbdlico. La presente cuestidn invita a valorar la existencia humana como una forma de
ser profundamente interpretativa y a entender el tipo de apertura ontoldgica presente
en la experiencia hermenéutica. En Ultima instancia, para Gadamer, la comprensién
es siempre comprension de las cosas mismas, un cierto tipo activo de escucha. Por
esta razén, el autor no se ve abocado en ningun caso al nihilismo, al perspectivismo ni
tampoco al relativismo hermenéutico. De ahi que, buscando dilucidar la estructura de
dicha experiencia hermenéutica, Gadamer acuda al platonismo a fin de dar cuenta de la
valencia positiva de esta dimensién ontoldgica del comprender, si bien ahora entendida
como una ontologia del acontecer*: “A la dialéctica de la interpretacion le ha precedido
ya siempre la dialéctica de pregunta y respuesta. Ella es la que determina la comprension
como un acontecer” (1977: 296).

A este respecto, Gadamer insiste en que la posibilidad de la comprensidn estriba
justamente en la dilucidacion del fenédmeno de la inteligibilidad, fendmeno que él
abordara desde la nocién de lenguaje de las cosas (Sprache der Dinge) (1977: 298; 568;
1992). Esta problematica ubica su desarrollo de forma clara bajo la metafisica de la luz:

En consecuencia, la metafisica de la luz es el fundamento de la estrecha relaciéon que

existe entre la patencia de lo bello y la evidencia de lo comprensible. Pero justamente
esta relacidn habia orientado en parte nuestro planteamiento hermenéutico (1977: 303).

4 Algunos especialistas han querido remarcar esta caracteristica ontoldgica de la hermenéutica ga-
dameriana como una suerte de critica a la tradicion metafisica (Forero Pineda, 2017). Sin duda, son
tesis razonables, pues esta idea puede rastrearse incluso, como hemos visto, en la propia recepcion
del Neoplatonismo en Verdad y Método | al afirmar que su metafisica pone en jaque a la ontoteolo-
gia o metafisica griega de la sustancia (Gadamer, 1977: 304.).

39



JORGE BENITO TORRES
LA METAFISICA DE LA LUZ Y SU HERMENEUTICA: EN TORNO A LA RECEPCION DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

El fendmeno de la inteligibilidad es rescatado por Gadamer directamente de la
denominada metafisica de la luz. Esta cuestidon centra sus esfuerzos en demostrar el
adagio hermenéutico, esto es, que la comprensidon es, en principio, posible. Parte del
interés del autor por dicha tradicién se centra en entender cémo los neoplatdnicos
daban cuenta justamente de que el comprender siempre era un comprender de las
cosas, mediando siempre a través una racionalidad lingtistica, simbdlica y dialdgica.
Esta complejidad de la racionalidad estd planteada en las obras neoplaténicas como un
logos dimensionado, especialmente entre su proyeccion discursiva y mediadora (dianoia,
Slavola) y su proyeccidon propiamente intelectiva y contemplativa (noesis, vonalc).
Gadamer recibe dicha hermenéutica neoplatdnica del logos tanto desde su dimensidn
dianoética, dialogal y de mediacidn, donde el lenguaje es protagonista, como desde su
expresion mas propiamente noética y unitiva, donde la nociéon de comprender como
acontecimiento tiene un lugar claro vinculada a la experiencia contemplativa. Asimismo,
cada uno de estos niveles del logos se encuentra en una dinamica entre su multiplicacién
y su unificacion®. Tal dinamica del logos apunta siempre a una vivencia vinculante con el
sentido de las cosas mismas. Plotino explica esta dindmica del logos del siguiente modo:

Oel Toivuv T0 voolv ETepov Kai ETepov AaBEiv Kai TO VOOUEVOV KOTAVOOUUEVOV OV TTOIKIAOV
gival: fj oUk éoTal vénaoig auTtol, AAa Bifig kai olov éTTagr HOvov GppnTog Kai avonToc,
Trpovooloa olTiw Vol yeyoveTog Kai 1ol BlyydvovTog ol vooivTog (...) 816 kai 6 voig 00Tog
TIOAUG, &Tav TO £TTéKeIva £0EAN VOETV. VOET Piv olv alTd £keivo, AN EMBAAAEIV BEAWY GG
ammAQ €€eio1v GANO Gl AapuBdavwy €v alT® TTANBUVOpEVOVY.

El sujeto pensante debe, pues, ser susceptivo de diversidad y el objeto pensado, al ser
intuido, debe ser diversiforme. De lo contrario, no habra autopensamiento, sino mero
razonamiento y una especie de contacto inefable y no pensante: un prepensamiento,
cuando todavia no existe la inteligencia, propio de quien toca, mas no piensa (...) Y por
eso, cuando dicha inteligencia, que es multiple, quiere inteligir al que esta mas alla, bien
es verdad que piensa al que es uno en si mismo; pero queriendo intuirlo como simple,
sale llevandose siempre consigo otra cosa que se pluraliza (Plotino, En. V, 3, 10, 40-50 y
En.V, 3, 11, 0-5).

La cuestion aqui planteada es relevante precisamente porque pone de relieve un
punto en comun entre ambas posturas: la comprensién humana de las cosas mismas es
posible en la medida en que asumamos una racionalidad hermenéutica como base. Tal

racionalidad se caracteriza por ser eminentemente interpretativa, mediadora y dialéctica,

lo que la permite mostrarse critica con una razén monolitica, meramente conceptual

5 Esta es la célebre dinamica ontoldgica que se presenta en la filosofia antigua como la relacion
entre lo Uno y lo multiple. Estd presente en el pensamiento platénico —véase el Parménides — pero
encuentra su climax en la corriente neoplatdnica entendida desde una dimensidn especificamente
metafisica (i. e. Plotino, En. Ill, 8, 10-11 o En. V, 5, 4; Proclo, Theol. Plat. 1, 7 o 10; Jamblico, De
Myst. 1, 5). El logos, tanto en su vertiente ontoldgica como epistémica, participa de dicha dindmica
constitutiva de lo real, en cada proceso de despliegue del principio y en cada dinamica de unificacion.

40



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.03. Pp. 35-51

y dogmatica. En definitiva, el fondo de la racionalidad hermenéutica no es otra cosa
que la exégesis de la linglisticidad y su finitud, esto atiende en primera instancia a una
hermenéutica del mundo de la vida que se expresa a través de las experiencias simbdlicas.
La presencia del Neoplatonismo en la hermenéutica es, a este respecto, evidente (Diez
Fischer, 2024: 40). El interés de Gadamer por la constitucién simbdlica de la experiencia
queda completamente vinculado al sentido de la inteligibilidad a través del lenguaje, y esta
problematica no sélo le conduce a Platén o Plotino, sino que la presencia del platonismo
y del Neoplatonismo en obras como Verdad y Método I llega incluso a pasar por autores

como Nicolas de Cusa (Gadamer, 1977: 513-ss).

No obstante, y esto es relevante considerarlo, Gadamer critica a una dimensién de la
ontologia neoplatdnica del acontecer porque “no hace justicia al valor dntico metafisico
de la historia, y por lo tanto tampoco al valor cognitivo de la ciencia histérica” (1977:
258). Esta critica es relevante ya que el punto de partida de Gadamer no es otro que
la historicidad, asunto puesto de relieve especialmente por la hermenéutica moderna
(1977: 331-ss). En el Neoplatonismo, en cambio y concordando con el aleman, la cuestidn
de la historicidad, temporalidad y biografia queda en un ambito de la identidad humana
referido al plano fenoménico, por lo que habria que cuestionarse el papel constitutivo
de todo ello en la continuidad ontoldgica presente en la identidad personal entre el
plano sensible y el inteligible. En ultima instancia, esta podria ser una de las aristas mas
controvertidas de la lectura gadameriana del Neoplatonismo, pues aqui encontramos de
manera clara una diferencia de paradigmas culturales.

Sinembargo, y volviendo a nuestra argumentacion, tal y como vemos en el pasaje anterior,
Plotino se abre a esta dialéctica del logos a través de su propia dimensionalidad, valorada
también a través del fendmeno linglistico y el sentido del acontecimiento de lo inteligible a
través de las imagenes y de la palabra. Por ello, el problema ontolégico de base se orienta a
la comprensidn de las cosas mismas como realidades por las que la conciencia hermenéutica
se ve constantemente interpelada. La consumacion de esta problematica se encuentra
planteada, como veremos, en la posibilidad misma de una comprensidn no linglistica de lo

real que es, en Ultima instancia, una experiencia trascendente a la comprensidén como tal®.

6 Esta cuestion toca los nervios mas profundos tanto del Neoplatonismo como de la ontologia
hermenéutica. La pregunta acerca de si es posible comprender una dimensién no linglistica del
logos, que continte abrazando su dimension simbdlica es, por lo tanto, el lugar comun al que
conducen ambos planteamientos. Grosso modo, el quid de la cuestion radica en encontrar un
tipo de lingtisticidad simbdlica no discursiva que se oriente al ambito de la contemplacion y de la
percepcion. En el pensamiento de Plotino es posible encontrar esta idea cuando el pensador invoca
una experiencia de contacto (¢mraen) (Plotino, En. VI, 7, 39, 15) o acoplamiento (¢papuoyryv) (Plotino,
En. V1,9, 11, 25) con los principios de lo real que, en ultima instancia, pasa necesariamente por una
experiencia especular y contemplativa vinculada al ambito de experiencia las imagenes (elkoveg).

41



JORGE BENITO TORRES
LA METAFISICA DE LA LUZ Y SU HERMENEUTICA: EN TORNO A LA RECEPCION DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

Esta expresion en la obra gadameriana tiene una funcién especifica y pone de relieve,
justamente, la impronta ontoldgica de su hermenéutica. En Verdad y Método I, Gadamer
sefiala que “el que se hable de un acontecer o de un hacer de las cosas es algo que viene
sugerido por las cosas mismas” (1977: 305). Gracias a esta asuncion Gadamer logra
no dibujar un antropocentrismo epistémico en la hermenéutica de la escucha. Grosso
modo, el autor consigue habilitar un espacio de pregunta en torno a la posibilidad de la
comprensién y del sentido del acontecer de esta asumiendo la finitud humana. Como
veremos posteriormente, dicha ontologia refiere constantemente a una concepcién no
dualista, ajena a la ontoteologia y centrada en el problema de la diferencia ontoldgica y
de la comprensién del ser como acontecimiento’:

Este acontecer hermenéutico es al mismo tiempo apropiacion e interpretacién. Por eso
es aqui donde puede decirse con toda razdén que este acontecer no es nuestra accién
con las cosas sino, la accién de las cosas mismas (Gadamer, 1977: 292).

También en el Neoplatonismo podemos encontrar una vision semejante del
comprender guiada precisamente por la nocidn de noesis, entendida como una intelecciéon
del sentido de las cosas mismas (Plotino, En. V, 4, 2, 15). Dicha actividad es la que habilita
al filésofo a que, en medio de sus interpretacionesy del juego con las imagenes, acontezca
un tipo de experiencia unitiva que ilumina la vivencia de lo real:

olov yap 1O év v & kai TToAaxf WEifov ToloTTov TO &V évi éKeivy (OTTEP PWTOC &TT TTOAU

oKkedaOBEVTOG ¢ EVOG TIVOG €V aUTR GvTOg dlapavolg, eidwAov pév 10 okedaabév (...) ol
MRV GANOEIDES

Porque cual es lo que hay en la Inteligencia, tal es y de mucha mayor entidad que eso lo

que estd en aquel Uno: es como una luz que se esparce en una gran extension emanando

de una sola fuente luminosa que se queda en si misma. La luz esparcida no es mas que
unaimagen (...) Sin embargo, no es de una especie distinta...(Plotino. En. VI, 8, 18, 30-40).

Tal cuestion, como veremos, enlaza directamente con la ontologia de la Belleza que
articula toda la concepcién neoplatdnica de la realidad, ontologia que Gadamer abraza en

términos de inteligibilidad, luz e imagen.

Esta experiencia es de suyo simbdlica y queda vinculada al ambito de la aisthesis (diobnoig). Por
otro lado, Grondin afirma que: “la manera de refutar a Gadamer seria mostrar que existen modos
de comprensién que no son necesariamente lenguaje” (Grondin, 2018: 206.). En este sentido,
considero que la lectura del Neoplatonismo continua hoy vigente y como una tarea por realizar, en
la medida en que su horizonte especulativo alimenta notablemente a la ontologia hermenéutica.
De igual modo, estimo que en esta perspectiva se halla la razon de ser del interés de Gadamer
en la metafisica neoplatdnica de la luz en la media en que en ella se encuentran planteadas las
interconexiones entre la aisthesis, el logos y el sentido especular y simbdlico de la racionalidad
hermenéutica.

7 También Plotino defiende una concepcidn metafisica donde la experiencia de sentido acontece de
golpe, ya sea en la experiencia del filésofo (Plot. En. V, 5, 7, 5) o en la propia realidad (Plot. En. II, 9,
12, 15). Esta cuestion ha sido valorada por buenos especialistas (cfr. Pasqua, 2002).

42



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.03. Pp. 35-51

3. Una filosofia de la belleza: hacia una ontologia hermenéutica de la imagen.

Como sefialan una cantidad importante de estudios (Nielsen, 2024; Garcia Santos, Ofate
& Quintana Paz, 2005), las reflexiones sobre el arte, la estética y las simbdlicas ocupan un
lugar privilegiado en la hermenéutica gadameriana. Sobre ello, sefiala nuestro pensador,
podemos apreciar como el modo de ser la obra de arte solo puede ser comprendido
guebrando la moderna estructura dual y tradicional de la conciencia estética (1977: 129),
justamente a través del concepto de juego (1977: 152-153). A este respecto, Gadamer
conduce sus reflexiones sobre la experiencia del arte hacia un terreno aporético que
clama por la pregunta en torno a la ontologia de la obra de arte y al juego interpretativo
que se despliega desde ella. Esta misma pregunta culmina su viaje al llegar, precisamente,
al terreno de la ontologia de la imagen presente en el platonismo:

En el mismo sentido el concepto estético del cuadro o de la imagen tendria que abarcar
también a la escultura, que también forma parte de las artes pldsticas. Esto no es una
generalizacion arbitraria, sino que se corresponde con un estado histérico del problema
de la estética filosdfica que se remonta en ultimo término al papel de la imagen en el
platonismo... (1977: 184).

Gadamer lleva a cabo envarios pasajes (1977: 202-205; 1991: 94-95) una diferenciacion
terminoldgica entre las nociones de signo, simbolo e imagen. El primero es caracterizado
por el autor segun su funcidn referencial u ostensiva (1977: 203). El simbolo, en cambio,
es entendido por Gadamer desde su funcidn sustitutiva (1977: 204-205). Esto significa
que, en ultima instancia, una entidad es simbdlica si logra sustituir completamente al
referente mentado en el proceso semantico. La imagen, en cambio, difiere notablemente
de las anteriores en la medida en que esta si cumple una funcion mediadora entre la
expresion mismay lo expresado (1977: 205). En este sentido, la imagen se torna el camino
mas seguro para conducir a la hermenéutica, a través del lenguaje, hacia su trasfondo
ontolégico, en la medida en que ni externaliza el significado y sentido linglistico ni
sustituye entidad alguna por un cédigo discursivo o icénico. De igual modo, en el terreno
del arte, la imagen se abre a la mediacién hermenéutica y ella constituye la apertura
misma que posibilita el acontecimiento del comprender y de la experiencia estética.

La ontologia de la imagen (eikv) que surca la metafisica de la luz toma como base, de
este modo, una concepcion expresiva o emanantista del primer principio y es, tal y como
sefiala Gadamer, el centro al que todas las filosofias de este tipo llegan con sus propias
reflexiones: “la profundizacion en la esencia de la expresidn, en particular de la expresion
estética, mantiene al final y pese a todo una referencia a un contexto metafisico que es de
cuiio neoplatonico” (1977:597). En este sentido Gadamer da cuenta de una intimarelacién
entre el proceso emanantivo de la imagen y lo emanado mismo, entendido no ya como

copia sino como expresion ontoldgica. Esta dinamica ha sido bien valorada por grandes

43



JORGE BENITO TORRES
LA METAFISICA DE LA LUZ Y SU HERMENEUTICA: EN TORNO A LA RECEPCION DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

especialistas (Hermoso-Félix, 2014). La actualidad de esta ontologia hermenéutica radica,
precisamente, en que el lenguaje neoplatdnico ha pasado inadvertido por la tradicién no
por sus claras influencias a la historia® sino por la falta de estudios que se ha realizado
sobre esta cuestidn. Por ello, sefiala nuestro pensador:

La palabra Ausdruck se corresponde con la latina expressio, exprimere, que mienta
el origen espiritual del habla y de la escritura (verbis exprimere). Pero en aleman el
término posee una primera acufiacion histérica propia en el lenguaje de la mistica, y
remite con ello a la formacién de los conceptos neoplaténicos que todavia esta por
investigar (1977: 317).

Esta actualizacién del pensamiento neoplaténico en torno a la hermenéutica de la
imagen encuentra su lugar propio en la filosofia de Gadamer en la medida en que queda
asumida como el itinerario de toda posible ontologia hermenéutica en lo relativo a la
significacion de la inteligibilidad de la imagen®. Por ende, el horizonte que vincula las
nociones de imagen, expresion e inteligibilidad es la idea neoplatdnica de Belleza y ella
activa una racionalidad ligada a la dimension intelectiva y simbdlica de las imagenes. Todo
ello estructura una ontologia que no solo supera al dualismo entre original y copia, sino
que, tal y como sefiala Gadamer, enmarca a la hermenéutica de la imagen en torno al
problema mismo de la comprensién o inteligibilidad:

La constitucion éntica misma de esta forma es brillar asi, representarse asi. De esto
resulta que en relacién con el ser bello lo bello tiene que comprenderse siempre como
«imagen». Y no hay ninguna diferencia entre que aparezca «ello mismo» o su imagen.
Ya habiamos visto que la caracteristica metafisica de lo bello era justamente la ruptura
del hiato entre idea y apariencia. Con toda seguridad es «idea», esto es, pertenece
a una ordenacion del ser que se destaca sobre la corriente de fendmenos como algo
consistente en si mismo. Pero igualmente es cierto que aparece por si mismo (...) Alli
donde Platén invoca la evidencia de lo bello no necesita retener la oposicion entre
«ello mismo» e imagen. Es lo bello mismo lo que simultdneamente pone y supera esta
oposicidn (1977: 581-582).

La imagen de la luz religa en este sentido la polaridad existente en el mismo proceso
hermenéutico: de un lado, la comprensién es posible en virtud de que lo que es puede ser
entendido como una imagen o expresidn de sus principios, por el otro, es el ser de lo real
lo que se refleja en la inteligibilidad de las cosas permitiendo que acontezca el fendmeno
de la comprensidn. Gadamer rescata esta dinamica interna de la metafisica de la luz y

atiende, precisamente, a la actualidad de la idea neoplatdnica de Belleza y su ontologia

8 Una obra magna que plasma esta idea y que podria servir de introduccién a la historia de la
metafisica de la luz podria ser la de Tatarkiewicz (1991 y 2007). En ella se muestran las relaciones
entre la concepcidn ontoldgica de la belleza y la metafisica de la luz, asi como su influencia en el
pensamiento cristiano medieval.

9 Tal es el punto que hermeneutas posteriores han afirmado que “la ontologia/metafisica ha de usar
la hermenéutica y el simbolo para reedificarse” (Beuchot, 2008: 89.).

44



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.03. Pp. 35-51

de la imagen?®. En este mismo sentido, en La actualidad de lo bello, Gadamer sefiala, no
sin cierto lirismo, cémo, aun en la hermenéutica, esta idea platdnica de lo bello muestra

su vigencia al actualizar el problema de la inteligibilidad de lo real®.

Esta cuestion queda clara en las Enéadas donde Plotino llega a vincular el ser mismo
de lo real con la belleza que emana del primer principio, sosteniendo que, si algo es
deficiente “en belleza, es deficiente en esencia [év yap TG dtmoAeipbival ToU kahoT EAAeiTTel
kai T oUoia]” (En. V, 8, 9, 40-45). Asimismo, en distintos pasajes podemos apreciar como,
para Plotino, el propio orden inteligible esta prefiado de una inmensa belleza (En. V, 8)
que es comprendida, tanto por él como por Platén (Symp., 210d), como una experiencia
oceanica de plenitud. Ella atrapa y arrastra consigo al filésofo y lo conduce a través del
conocimiento simbdlico de lo real; en dicho itinerario uno se siente hechizado frente a la
belleza (En. 1V, 4, 44, 20). La concepcidn plotiniana del arte descansa, en definitiva, en una
nocién vitalista de la belleza donde la vida misma, las cosas mismas, hablan un lenguaje

que es capaz de cautivar, si uno aprende a escuchar del modo adecuado.

La imbricacion entre una concepcion metafisica de la belleza y una ontologia
emanantista, mediada por una hermenéutica de la imagen, es el punto claro a través
del cual la metafisica de la luz accede a las dimensiones especulativas y estéticas de la
hermenéutica filoséfica. En definitiva, Gadamer sefiala que “el desarrollo de esta idea
en la filosofia neoplatdnica, que salta asi el marco de la ontologia griega de la sustancia,
fundamenta el rango dntico positivo de la imagen” (1977: 92). Tal cualidad de la imagen
conectara a la experiencia hermenéutica con su propia dimensién especular, ambito por
el que la propia conciencia hermenéutica se ve interpelada en sus exigencias ontoldgicas.

10 Esta mirada también estd presente en el pensamiento de otros neoplaténicos, como Jamblico,
quien llega a sostener que “estos démones revelan simbdlicamente el pensamiento del dios, “sin
decir ni ocultar”, como dice Heraclito, la prediccidn del futuro, sino “indicando por medio de signos”,
pues a través de esta prediccién modelan el modo de la demiurgia. Lo mismo que ellos engendran
todo por imagenes, asi también significan todo por medio de simbolos; y quizas también excitan
nuestra capacidad de sintesis hacia una agudeza mayor con el mismo impulso” (Té& pév odv onueia oi
Beoi TroI0001 d1d TG PUOEWC TRG SouAeuoUong aUToIg TTPOG TNV YEVEDIV ZUUBOANIKDG OE TRV yvwunv 100
Be0l €ugaivouaot, kai TV 100 péANOVTOG TTPOdHAWGIV KaB' HpdkAsitov olTe AéyovTeg oUTe KPUTITOVTEG
AAMa onuaivovTeg, €medn Tiig dnuioupyiag Tov TpoTov atrotutrolol Kai SId TAG TTPOdNAWOEWS.
KaBdmep olv &1’ EiKEVWV YEVVGIOI TIAVTA, Kai onuaivouatv woalTwg [kai] 31d cuvenudaTtwy: iowg 8¢ Kai
TNV APETEPAV oUVOETIV ATTO TG alTAG APopUig €ig 6UTNTA TTAgiova avakivolaoiv) (lamblico, Myst. I,
15, 19). Jamblico vincula de este modo el fendmeno de la comprension y la ontologia de la imagen
bajo el amparo de la metafisica de la luz.

11 “Orientado de esta manera, el concepto de lo bello cobra, especialmente en el pensamiento plato-
nico, una funcién que ilumina ampliamente nuestro problema (...) En unas descripciones maravillosas,
sumamente barrocas, Platdn concibe juntas estas vivencias del amor que despierta con la percepcién
espiritual de lo bello y del orden verdadero del mundo. Gracias a lo bello se consigue con el tiempo
de nuevo el recuerdo del mundo verdadero. Este es el camino de la filosofia”. Gadamer, 1991a: 50-52.

45



JORGE BENITO TORRES
LA METAFISICA DE LA LUZ Y SU HERMENEUTICA: EN TORNO A LA RECEPCION DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

4. Eltrasfondo especular de la experiencia hermenéutica: el problema de la hermenéutica
de la racionalidad.

Gracias a las reflexiones previas podemos encontrar un tercer punto en comun dado entre
el Neoplatonismo y la ontologia hermenéutica. Este tercer lugar comun es recuperado
por Gadamer de la propia metafisica de la luz y refiere al horizonte especular de la
experiencia hermenéutica. Este horizonte se encuentra inserto de lleno en el problema
de la metafisica.

Veiamos anteriormente que la estructura de la experiencia hermenéutica es extraida
por Gadamer de la tradicién platdnica. La dialéctica de la pregunta y respuesta nos permite
establecer un espacio de didlogo con el otro en virtud, precisamente, de su alteridad
constitutiva. En este sentido, aquello por lo cual podemos valorar la intersubjetividad no
es sino la finitud misma del hermeneuta. El giro ontoldgico de la hermenéutica a través
del lenguaje convierte entonces a la linglisticidad en ambito de estudio de la ontologia
hermenéutica a través de la estructura conversacional. Todo horizonte de sentido posible
cae, consecuentemente para Gadamer, bajo el abrazo de lo simbdlico y del lenguaje.

Ya hemos dado cuenta de varias de estas ideas, pero lo que aqui nos interesa es
detectar en qué sentido Gadamer recupera de la metafisica neoplatonica de la luz la
dimensidn especular de la experiencia hermenéutica. Para ello, primero debemos atender
a qué significa propiamente la nocién de “especulativo” o “especular” (spekulative) en el
pensamiento gadameriano.

Al meditar sobre el centro de la experiencia hermenéutica, Gadamer sefiala que
es el lenguaje lo que posibilita al comprender (1977: 561). Esto viene a significar que
el acontecimiento de la comprensidn solo es posible en la medida en que nos vemos

inmersos en un mundo linguistico-simbdlico. Asi pues, sefiala que:

Serd preciso explicar con mas detalle en qué sentido es esto una dialéctica pensada desde
el centro del lenguaje y en qué se distingue esta dialéctica de la dialéctica metafisica de
Platon y de Hegel. Enlazando con un uso terminoldgico atestiguado en éste, podemos
dar a lo que es comun a la dialéctica metafisica y a la hermenéutica el nombre de
especulacién. Especulativo significa aqui lo mismo que ocurre con el reflejo en un espejo.
Reflejarse a si mismo es una especie de suplantacién continua (...) La imagen reflejada
estd unida a esta estructura de la experiencia hermenéutica, tan contraria a la idea
metddica de la ciencia, tiene a su vez su propio fundamento en el caracter de acontecer
que, seglin hemos expuesto ampliamente, afecta al lenguaje (1977: 557).

En este pasaje vemos como la nocion de especulativo (spekulative) vincula
simultdneamente la hermenéutica de la imagen y el fendmeno del comprender como
acontecimiento. La familiaridad entre el platonismo vy la filosofia hegeliana que Gadamer
establece viene dada justamente a través del concepto de dialéctica, esto es, del

46



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.03. Pp. 35-51

pensamiento que juega conideas, imagenesy el lenguaje a fin de posibilitar la inteligibilidad
lo que es. Por especulativo, entonces, podemos entender dos posibles acepciones: en
primer lugar, un pensamiento dialéctico, en segundo lugar, una fusion ontoldgica de
horizontes. Mientras que la primera remarca el aspecto de la finitud humana, constituida
sobre la dualidad y el juego —identidad-alteridad, sujeto-objeto, didlogo, mediacién—, el
segundo apunta ineludiblemente a un ambito de apertura total hacia el cuestionamiento
del desfonde de la experiencia misma. Pero esta apertura no puede sino acontecer a
través de sus reflejos, es decir, de sus imagenes. Gadamer describe dicha cualidad del
siguiente modo: “lo cierto es que el lenguaje mismo tiene algo de especulativo (...) como
realizacion de sentido, como acontecer del hablar, del entenderse, del comprender”
(1977: 561). Considero que es mas acertado, por ende, traducir el término gadameriano
de spekulative como especular, en lugar de especulativo, en la medida en que esta primera
traduccién recoge mejor la dialéctica unitiva a la que se apunta: mediando con el lenguaje
y las imagenes, en la experiencia especular el intérprete se encuentra con una vivencia
del si mismo y de lo inasible, de lo inaparente (Diez Fischer 2018: 21-61). Asi pues, el
centro especular de la comprensidn es la linglisticidad porque “el que habla se comporta
especulativamente en cuanto que sus palabras no copian lo que es, sino que expresan y
dan la palabra a una relacion con el conjunto del ser” (1977: 562).

Es la condicién simbdlico-lingliistica humana la que nos habilita al comprender,
vinculando el orden de lo manifestado en una conversacién, por ejemplo, con la “unidad
de sentido con una infinitud de cosas no dichas” (Gadamer, 1977: 562). La comprensién
se encuentra a si misma atravesada por la circularidad y especulatividad que la constituye.
La experiencia hermenéutica que constata una vivencia de sentido de las cosas solo puede
tener cabida bajo el amparo del habla, de ahi que hayamos sefialado la centralidad que
tiene para Gadamer recuperar las reflexiones neoplatdnicas sobre el sentido del lenguaje.
La torsién que se da en la experiencia simbdlica entre la mediacidn y el acontecer de
sentido, entre una clausura y una apertura del mundo, es la que permite que aquello
inaparente se muestre de algun modo, iluminando los dngulos mas reconditos de lo que
es. Unicamente desde este trasfondo es posible comprender la nocién gadameriana de

acontecimiento, que sintetiza el sentido del giro ontoldgico de su propuesta (1977: 461).

Por ende, podemos detectar una influencia dada a través de la metafisica de la luz:
toda hermenéutica de laimagen se funda en un trasfondo ontoldgico de suyo insoslayable.
Toda experiencia de sentido es tal porque la ampara una totalidad de posibilidades
hermenéuticas y existenciales. Sin embargo, esta dialéctica se articula en la unidad
misma del acontecimiento de la comprensién, unidad que apunta incesantemente a una
dimensidn especular dada justamente a través de la dinamica de la imagen:

47



JORGE BENITO TORRES
LA METAFISICA DE LA LUZ Y SU HERMENEUTICA: EN TORNO A LA RECEPCION DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

Lo que puede comprenderse es lenguaje. Esto quiere decir: es tal que se presenta por si
mismo a la comprension. La estructura especulativa del lenguaje se confirma también
desde este lado. Acceder al lenguaje no quiere decir adquirir una segunda existencia.
El modo como algo se presenta a si mismo forma parte de su propio ser. Por lo tanto,
en todo aquello que es lenguaje se trata de una unidad especulativa, de una distincién
en si mismo: ser y representarse, una distinciéon que, sin embargo, tiene que ser al
mismo tiempo una indistincién. El modo de ser especulativo del lenguaje muestra asi su
significado ontoldgico universal. Lo que accede al lenguaje es, desde luego, algo distinto
de la palabra hablada misma, pero la palabra solo es palabra en virtud de lo que en ella
accede al lenguaje (Gadamer, 1977: 568).

Esta idea también estd presente en el pensamiento de Plotino y nos permite entrever
el fendmeno hermenéutico vinculado al ambito de la imagen. Es la imagen misma la que
pone de relieve una dinamica entre ella y sus principios constitutivos, sirviendo de puente
y reflejo de todos ellos sin agotarlos (Plotino, En. V, 8, 12, 15). La estructura de la imagen
encuentra su sede, entonces, en su cualidad especificamente especular, que es capaz de
abrir la comprension del filésofo sin perder un dpice de su dinamismo y dialéctica interna.
Por esta misma razon, es el logos en todas sus manifestaciones —lo que incluye al lenguaje,

pero no Unicamente— lo que guia al filésofo hacia una experiencia de comprension.

Gadamer detecta esto en una importante obra titulada E/ pensar como salvacion.
Plotino entre Platdn y Agustin (Denken als Erlésung. Plotin zwischen Plato und Augustin),
publicada en 1980. En este texto, el autor afirma claramente que Plotino facilita un “giro en
el pensamiento del ser” (1991c) en la medida en que esta experiencia especular del logos
se vincula a una filosofia emanatista y vitalista. Todo ello dibuja una metafisica simbdlica
y fluida (Gadamer, 1991c: 414) donde el primer principio, lo Uno, es simultdneamente
trascendente e inmanente a lo real (1991c: 412). Lo relevante de este texto es que en él
Gadamer afirma que la experiencia contemplativa es, para Plotino, “un estado de animo
especular (spekulative) y una visién rodeada de luz (Licht umflossene Vision)” (1991c:
413). Es en esta experiencia de contemplacion (Bswpla), donde, segin Gadamer, Plotino
vincula todos los caminos de su filosofia, mostrando como en la contemplaciéon es el
fildsofo mismo quien, tornandose inteligible y habiendo mediado con las imagenes y la
discursividad, encuentra un modo de mirada especular, es decir, replegada, unitiva. Esto
garantiza los paralelismos entre la experiencia contemplativa y la hermenéutica: en ambas
y desde ambas se muestra una dialéctica que es comprendida mediante las nociones de
imagen, Belleza y la figura de luz. Todo ello sienta las bases para la aprehension de por
qué, en principio, la comprensién es como tal posible, en la medida en que este “estado
especular”, esta experiencia hermenéutica, explicita el fendmeno de la inteligibilidad y el
acontecer del sentido vivido.

48



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.03. Pp. 35-51

Bajo tal estructura se halla lo que podriamos denominar como una hermenéutica
de la racionalidad. Ella acompafia de este modo a la ontologia hermenéutica donde
la imagen sirve de medio para la comprensidn, irguiéndose sobre una critica a las
formas raquiticas de la razdn presentes en la tradicion ontoteoldgica. Considero que la
especulatividad de la ontologia hermenéutica solo tiene cabida en una racionalidad que
dé cuenta, simultdneamente, de esta dialéctica factica entre su finitud y su anhelo de
trascendencia®®. La metafisica de la luz sirve de este modo como un subterfugio a las
reflexiones neoplatdnicas que llegan a manos de Gadamer para mostrarnos, una vez mas,

su naturaleza hermenéutica y su clara actualidad.

5. Conclusiones

Hemos visto como Gadamer recupera de la célebre metafisica de la luz ideas esenciales
para el desarrollo de su propia hermenéutica filoséfica, abrazando de este modo grandes
reflexiones neoplatdnicas. A fin de explicar esta recepcion hemos dividido el analisis en
tres grandes ideas. La primera de ellas refiere a la tesis hermenéutica que sostiene la
posibilidad misma de la comprensién, dando cuenta del componente ontoldgico de la
experiencia. La segunda de ellas refiere al lugar que ocupa la ontologia de la imagen en
la hermenéutica filoséfica, donde Gadamer rescata las reflexiones neoplatdnicas sobre la
belleza y el eikwv. La tercera de ellas versa sobre el trasfondo especular de la experiencia
hermenéutica, que se ve guiado precisamente por una dimensidon especificamente
metafisica y se ve influida por la experiencia contemplativa. Asi pues, hemos iluminado los
ambitos donde Gadamer dialoga directamente con la metafisica de la luz a fin de mostrar
su vigencia en el propio planteamiento hermenéutico contemporaneo. Todo ello nos ha
permitido no solo actualizar la filosofia antigua sino mostrar su vigencia frente a otros

modelos filoséficos contemporaneos.

Referencias bibliograficas

AUBIN, P. (1953). “L'image dans |'oeuvre de Plotin”. Recherches de science religieuse 41, 348-79.
BEUCHOT, M. (2008). “La hermenéutica y las nuevas ontologias”. En-Claves del pensamiento 2, 77-89.

DiEz FISCHER, F. (2018). “La hermenéutica de Gadamer como escuchatras la huella. ¢ Una hermenéutica
de lo inaparente?”. Escritos 26 (56), 21-61.

DiEz FISCHER, F. (2024). “La eficacia histérica del neoplatonismo en la hermenéutica filoséfica de Hans-
Georg Gadamer”. Patristica et Madiaevalia 45, 31-50.

12 Esta dialéctica ha sido estudiada en el Neoplatonismo por grandes especialistas (Zamora Calvo,
2013: 517; Hermoso Félix, 2011: 47). La cualidad especular de la imagen y del lenguaje en el
platonismo reside en esta tensidn que los significa (Aubin, 1953; Teisserenc, 2010). Para valorar esta
dimensidn aporética en el pensamiento de Gadamer, v. (Gadamer, 2010).

49



JORGE BENITO TORRES
LA METAFISICA DE LA LUZ Y SU HERMENEUTICA: EN TORNO A LA RECEPCION DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

FORERO PINEDA, F. (2017). “Ontologia del acontecer. El camino de Hans-Georg Gadamer”. Ideas y
Valores, 66 (164), pp. 35-54.

GADAMER, H.-G. (1977). Verdad y Método I. Tr. A. Agud Aparicio y R. Agapito. Salamanca: Sigueme.
GADAMER, H.-G. (1991a). La actualidad de lo bello. Tr. A. Gdmez Ramos. Barcelona: Paidds.

GADAMER, H.-G. (1991b). “Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristotelen”. Gesammelte Werke
7: Griechische Philosophie Ill. Plato im Dialog, Tubingen: Mohr, 128-227.

GADAMER, H.-G. (1991c). “Denken als Erlésung. Plotin zwischen Plato und Augustin”. Gesammelte
Werke 7. Griechische Philosophie Ill. Plato im Dialog, Tiibingen: Mohr.

GADAMER, H.-G. (1992). Verdad y Método II. Tr. M. Olasagasti. Salamanca: Sigueme.

GADAMER, H.-G. (1993). El problema de la conciencia historica. Tr. Ag. Domingo Moratalla. Madrid:
Técnos.

GADAMER, H.-G. (2001). “Conversacion con Hans-Georg Gadamer sobre la recepcion histdrica de su
obra” (1996). Hermenéutica, Estética e Historia. Tr. C. Ruiz-Garrido y M. Olasagasti. Salamanca:
Sigueme.

GADAMER, H.-G. (2010). E/ dltimo dios. La leccion del siglo XX. Un didlogo filosdfico con Riccardo
Dottori. Trad. J.L. lturrate Vea. Barcelona: Anthropos.

GRONDIN, J. (2008). ¢Qué es la hermenéutica? Tr. A. Martinez Riu. Barcelona: Herder.
GRONDIN, J. (2018). Del sentido de las cosas. Tr. V. Goldstein. Barcelona: Herder.
GRONDIN, J. (2021). La belleza de la metafisica. Tr. M. Pons Irazazdbal. Barcelona: Herder.

GUTIERREZ, C.B. (2016). “El animo neoplatdnico de la hermenéutica de Gadamer”. Ideas y Valores
65 (162), 337-352.

HERMOSO FELIX, M.J. (2011). E/ simbolo en el “De Mysteriis” de Jdmblico: la mediacién entre el
hombre y lo divino. Madrid: UCM.

HERMOSO FELIX, M.J. (2014). “La filosofia de Plotino: una metafisica de la imagen”. Anales del
Seminario de Historia de la Filosofia 31, 11-27.

JAMBLICO (1997). Sobre los misterios egipcios (Tr. E.A. Ramos Jurado), Madrid: Gredos.
NIELSEN, C.R. (2024). Gadamer’s Hermeneutical Aesthetics. Oxfordshire: Routledge.

PASQUA, H. (2002). “Henobsis” et “Ereignis”: Contribution & une interprétation plotinienne de I'Etre
heideggérien. Revue Philosophique de Louvain 100 (4), 681-697.

PLATON (1986). Banquete. Tr. M. Martinez Herndndez. Madrid: Gredos.
PLOTINO (1982). Enéadas I y II. Tr. ). Igal. Madrid: Gredos.

PLOTINO (1985). Enéadas Ill y IV. Tr. ). Igal. Madrid: Gredos.

PLOTINO (1988). Enéadas V y VI. Tr. ). Igal, Madrid: Gredos.

PrROCLO (2011) Teologia platonica I-11l. Tr. J.M. Nieva. Buenos Aires: Losada.

RORTY, R. (2001). El ser que puede ser comprendido es lenguaje. “El ser que puede ser comprendido
es lenguaje”. Homenaje a Hans-Georg Gadamer. Madrid: Sintesis.

GARCIA-SANTOS, C.; ONATE, T. & QUINTANA-PAZ, M.A (Eds.) (2005). Hans-Georg Gadamer: ontologia
estética y hermenéutica. Madrid: Dykinson.

TATARKIEWICZ, W. (1991). Historia de la estética: I. La estética antigua. Tr. D. Kurzyca. Madrid: Akal.
TATARKIEWICZ, W. (2007). Historia de la estética: Il. La estética medieval. Tr. D. Kurzyca. Madrid: Akal.
TEISSERENC, F. (2010). Langage et image dans |'oeuvre de Platon. Paris: Vrin.

50



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.03. Pp. 35-51

VATTIMO, G. (2005). “Historia de una coma. Gadamer y el sentido del ser”. GARCIA-SANTOS, C.; ONATE,
T. & QUINTANA-PAZ, M.A. (Eds.) (2005). Hans-Georg Gadamer: ontologia estética y hermenéutica.
Madrid: Dykinson.

ZAMORA CALVO, J.M. (2013). “Everywhere and nowhere”: Porphyry’s Pathaways to the Inteligible 31.
Anuario Filosdfico 46, 503-22.

51






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2026.i12.04 [pp. 53-67]

Recibido: 20/09/2025 — Aceptado: 2/1/2025

La atrofia organica. Un estudio sobre los modos de ser del
organismo desde la biohermenéutica

Organic atrophy. A study on the modes of being of the organism
from biohermeneutics

Leandro Catoggio

CONICET- Universidad Nacional de Mar del Plata

Resumen: En el presente texto se aborda las tesis heideggerianas acerca de la diferencia
antropoldgica en cuanto a la idea de organismo. Para esto el analisis profundiza la diferencia entre
el util y el 6rgano, y el concepto de mundo. A continuacion, el trabajo se encarga de describir la
relacion entre competencia, organismo y medio mostrando, de esta manera, un modelo triadico en
la hermenéutica comparativa. Esto es lo que lleva, en Gltima instancia, a mostrar de qué manera la
atrofia organica es definida respecto al modelo triadico de la hermenéutica.

Abstract: This text addresses Heidegger’s theses on the anthropological difference concerning
the idea of the organism. To this end, the analysis delves into the difference between the tool
and the organ, as well as the concept of world. Below, the work is responsible for describing the
relationship between competence, organism, and environment, thereby presenting a triadic model
in comparative hermeneutics. This ultimately leads to showing how organic atrophy is defined
concerning the triadic model of hermeneutics.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Organismo (Organism); Medio (Médium); Modelo Triadico
(Triadic Model); Competencia Organica (Organic Competence).

53



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

1. Metodologia

En el contexto de las lecciones de invierno de 1929-1930, tituladas Die Grundbegriffe
der Metaphysik (Los conceptos fundamentales de la metafisica) Heidegger destaca una
nueva modalidad de estudio ontolégico frente a lo trabajado en Sein und Zeit (Ser y
Tiempo) y en Vom Wesen des Grundes (De la esencia del fundamento). Lo que propone
en estas lecciones es una consideracion comparativa (einer vergleichenden Betrachtung)
en su analisis hermenéutico; es decir, una comparacion entre el animal, el hombre, y la
piedra (1983: 264). El planteo es diferente de lo que Heidegger habia realizado hasta el
momento; sin embargo, puede decirse, su centro especulativo no deja de ser la nocion
de mundo. Es el referente por el cual le permite decir que la piedra no tiene mundo, los
animales son pobres de mundo y el hombre es aquel que tiene mundo. Pero, el mundo
no es ni una substancia ni cierta cosa externa independiente de la actividad del Dasein.
La definicion heideggeriana sefiala que: “el mundo es la manifestabilidad de lo ente en
cuanto tal en su conjunto [Welt wurde angezeigt durch den Charakter der Offenbarkeit
des Seienden als solchen im Ganzen]” (1983: 423). Esta definicion aclara lo que distingue
al Dasein como configurador de mundo respecto a los animales, es decir, el modo en que
la configuracion se articula en el lenguaje significativamente en referencia a la praxis. Asi,
el lenguaje proposicional es el elemento a deconstruir para mostrar de qué manera es
posible la articulacién minima, la proposicion “a es b”. Para Heidegger, siempre hay una
instancia experiencial que articula la proposicion minima [“Der Satz >a ist b< wdre nicht
mdglich in dem, was er meint und wie er das Gemeinte meint, wenn er nicht erwachsen
kénnte aus dem zugnmdeliegenden Erfahren des a als b] (1983: 436). En este sentido, la
experiencia es pre-proposicional, pero no en un sentido causal o de forma aislada, sino
en tanto se presenta a si misma en la expresion. El en tanto que (a en tanto que b) es
articulativo de la experiencia y en eso se mueve la direccion metodologica del regreso del
enunciado a la praxis mediante el trabajo de la indicacion formal (Formalanzeige).

Es esta metodologia la que abre el camino regresivo del enunciado a la experiencia del
sentido. La funcidn significativa de los conceptos tiene ese caracter de lo indicativo, y por
eso, la indicacién no muestra tanto la referencia directa del concepto a su contenido, sino
que sélo indica “una transformacion de si mismo en la existencia [eine Verwandlung seiner
selbst in das Dasein zu vollziehen]” (Heidegger, 1983: 430). El contenido semdantico, muchas
veces, es mas una ocultacion del sentido praxico que su transparencia; y esto quiere decir
que el regreso del enunciado a la praxis debe manifestar fenomenoldgicamente lo que la
experiencia es mas alla de las diferentes capas de sentido del concepto. De esta manera,
debe entenderse la deconstruccidn de la nocion de “organismo”, y con eso, la propuesta
de la transposicién como indicador fundamental de la hermenéutica comparativa. El

54



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

trasponerse (Sichversetzen), para Heidegger, no se trata de ponerse en el lugar del otro, sea
un animal o un hombre; se trata de acompanar lo que es el ente y cdmo lo es en si mismo.
Al respecto aclara: “Acompafiar al otro puede significar ademds ayudarle a alcanzarse a si
mismo, pero también hacer que se extravie en si mismo [Mitgehen mit dem anderen kann
dann weiter heifsen: ihm zu ihm selbst verhelfen - aber auch ihnan sich selbst irre werden
zu lassen]” (Heidegger, 1983: 293) ¢Esta consideracién es exclusivamente respecto
al hombre o puede asegurarse un extravio frente al animal? Estas posibilidades son
inmanentes a la trasposicion, y asi es cdmo el acompafiamiento no involucra una certeza

datable, es mas bien cierto modo de acercamiento, de comprension, y de informacion.

Esto significa que la trasposicién no es un desplazamiento en el otro, en el sentido de
la empatia o la simpatia, sino un estar junto al otro en el que no hay predeterminaciones
sino formaciones, distribuciones, ordenaciones, orientaciones. Esto no quiere decir que
haya una sintesis o un paralelismo mental sino una interseccidn de espacios de agencia en
gue ninguno se determina como central. La indicacidn formal del concepto de organismo
radica en mostrar de qué manera el organismo animal-humano y el organismo animal-
no humano se definen como tales a partir de su encuentro. De aqui que la nocién de
organismo sea comprendida en su propio sentido desde tres dimensiones particulares:
el sentido de contenido (Gehaltsinn), el sentido de referencia (Bezugsinn), y el sentido
de realizacién (Vollzugsinn) (Heidegger, 1995). El contenido a desarrollar es el término
“organismo”, la referencia es lo propiamente experienciado mediante ese contenido,
y la realizacion es el sentido de lo ejecutado, la agencia involucrada por el contenido.
Estas dimensiones son recurrentes en los analisis heideggerianos con la propuesta
de “poner en suspenso criticamente, deconstruir, el contenido del concepto recibido y
desarrollar propositivamente un replanteo del mismo. Por lo tanto, la indicacion formal
en tanto trasponerse, abre el cuestionamiento del organismo en direcciéon a proponer

una comprension renovada de él como un alejamiento de sus presupuestos metafisicos.

‘o

Debido a esto la pregunta que se analiza, “équé es un organismo?”, involucra un
aspecto deconstructivo y otro constructivo donde la nocién de érgano resulta central; eso
implica no sélo una comparacién del drgano con el util o la herramienta, sino también la
caracterizacidn basica de animalidad humana y no humana. A continuacion, la idea del
trabajo es rastrear ese movimiento partiendo de la siguiente condicion que Heidegger
mismo establece: “El esclarecimiento del organismo depende de si podemos iluminar la

conexion interna (inneren Zusammenhang) entre érgano y organismo” (1983: 332).

55



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

2. El modelo triadico de la hermenéutica

En su concepcién del organismo Heidegger se diferencia del mecanicismo como de
vitalismo por cierta nocidon de vida en que lo orgdnico no es reductible ni a un fisicalismo
ni a un principio metafisico o entelequia. Puede decirse, que tanto el mecanicismo como
el vitalismo son las interpretaciones histéricas a deconstruir. El camino de la hermenéutica
comparativa sigue una analitica en que la transposicion debe mostrar de qué manera
el organismo posee una comprension propia desde su modo de ser particular. Por eso,
la caracterizacion del organismo como aquello que tiene érganos no responde a la
metafisica de la presencia. Los drganos no son entidades que se clarifican por cierta
finalidad intrinseca o extrinseca ni remiten a un disefio de especie determinante. Tampoco
son cosas. Heidegger es claro en esto mediante la importante distincion conceptual
entre competitividad (Fdhigkeit) y disponibilidad (Fertigkeit) [“Das Zeug ist je von einer
bestimmten Fertigkeit, das Organ hat je eine Fdhigkeit”] (1983: 323). La clarificacién del
organo viene desde eso, desde una diferencia fenomenoldgica en la que el érgano se
entiende por su competitividad; pero esto no significa que el drgano tiene su competencia
particular sino, al revés, es la competencia la que genera el érgano. Esto puede verse
en comparacion con el util (pragma). Mientras que el Gtil no tiene un poder ser en si
mismo el érgano tiene ese poder en su competencia organizada por el organismo en su
totalidad. De esta forma, el modo de ser del 6rgano es “fundamentalmente distinto”
(grundverschiedene Seinsart) del modo de ser del util (Heidegger, 1983: 324).

La competencia orgdnica no es reductible a la utilidad, es otra cosa diferente; es decir,
un organo no es una herramienta, no puede compararse a las caracteristicas que hacen
de la herramienta una herramienta. En este sentido, el drgano no es una mera cosa, ni
tiene el mismo registro ontoldgico. La diferencia ontoldgica radica entre el ser disponible
de la herramienta y el ser competitivo del drgano. Esta distincidn es la que permite la
operacién que va desde una posicion metafisica a una postura post-metafisica del érgano,
desde la tradicion del mecanicismo y el vitalismo a una concepcién hermenéutica. En
resumen, la transformacion hermenéutica del concepto de organismo opera, mediante
la competitividad, rechazando el caracter instrumental, puramente material y fisioldgico-
funcionalista, de la tradicion bioldgica y filoséfica basada en el dualismo ontoldgico entre
mente y cuerpo y el dualismo entre el yo sustancial y la naturaleza. Uno de los objetivos,
puede decirse, es la deconstruccion del cardcter instrumental del organismo, de la
corporalidad misma, asi como la critica a un principio metafisico de la naturaleza que se

juzgue como el principio de vida subyacente a todo cuerpo organico.

De esta manera, el sentido de organismo se distancia de la maquina (die Maschine).

Heidegger dice, “la maquina no sélo precisa del constructor para ser maquina, en general,

56



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

sino también las instrucciones de funcionamiento [Die Maschine bedarf nicht nur des
Erbauers, um liberhaupt Maschine zu sein, sondern auch der Betriebsanleitung]” (1983:
324). Tanto la fijacién a un disefio como un motivo externo determinan a la maquina, pero
también, que ella necesita de ajustes y reajustes por parte de otros asi como cualquier
tipo de dafio a reparar. El reloj, para funcionar, necesita que alguien le dé cuerda y también
necesita de alguien que suplante alguna de sus piezas en caso de mal funcionamiento. No
hay una readaptacion del reloj ante la falla de la aguja del minutero, ésta debe ser suplida
paraqueelrelojcumplasufindedarlahoraexacta. Es estadependenciayfijezalaquesefiala
Heidegger como funciones totalmente diferentes para el caso del érgano. En este ultimo,
su operatividad no estd predeterminada ni remite a un criterio externo de funcionalidad.
Por el contrario, el érgano se caracteriza por la autoproduccion (Selbstherstellung), la
autoconduccion (Selbstleitung) y la autorrenovacion (Selbstemeuerung) (1983: 324). El
término autos sefiala la diferencia, la remisién a una autonomia independiente de todo
causalismo y planificacion externa. De hecho, Heidegger habla de “mismidad” (Selbstheit)
en referencia al érgano, para él, las caracteristicas del drgano sefialadas lo evidencian
(1983: 352). Sin embargo, esto no debe entenderse como si los drganos fuesen entes
individuales desprendidos de la totalidad organica, por el contrario, “mientras el érgano
se retiene (einbehalten ist) en el organismo, es 6rgano” (Heidegger, 1983: 352).

A diferencia del 6rgano, el dafio, la averia, o el deterioro (beschddigen) de la maquina
o de alguna de sus partes necesita de un factor externo de reparacién o, incluso, de
sustitucién, para cumplir con su fin. Con esto, la reparacion y la sustitucion no son
fenémenos que varien la planificacién original. Hay un plan, un disefio, que predetermina
la funcionalidad del util. El disefio es Unico y continuo en el tiempo, y con ello la identidad
de la maquina responde en dependencia de un elemento externo. Su tiempo no deja de
ser un cdlculo presupuesto: a diferencia de lo que es la distincion entre animal y hombre
aqui el contraste es taxativo. La continuidad en el tiempo se manifiesta sobretodo en
el futuro; es decir, en la maquina el tiempo, y especificamente su futuro, resulta de un
calculo de sus operaciones programadas. Son las fuerzas constitutivas de la maquina
las que duran lo que tengan que durar, por eso, el suplemento o la reparacién estd ya
pensado de antemano. El disefio incluye de antemano este aspecto; puede conocerse
previamente en qué momento debe repararse la maquina o suplantar una parte suya. A
partir de esto podemos decir que a tanto kilometraje del motor de un auto implica que
pueda estar desgastado, que pueda estar préximo a fundirse y calculamos que necesita
un recambio. Esto de igual manera que la durabilidad del consumo de su aceite, se calcula
que a los 10.000 kildémetros hay que hacer una rectificacion sino existen posibilidades de

que el auto se funda.

57



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

En el contexto de Sein und Zeit, paragrafo 16, la inutilidad del ente a la mano se
caracteriza por una falla en la estructura remisional del util y su llamatividad de mero
estar-ahi. La rotura, el desperfecto, del Util procura una reparacion que evidencia su
esencia de ser una cosa a la mano, no se pierde nunca el ser a la mano del util sino la
materialidad del mismo. El martillo nunca es una cosa cualquiera por mds que esté roto,
esta ahi en tanto posible martillar, en tanto es susceptible de arreglarse y ser remitido
nuevamente a la significatividad del taller. Heidegger dice, “este estar-ahi de lo inservible
(Vorhandenheit des Unbrauchbaren) no carece aun enteramente de todo estar a la mano,
el util que de esta manera esta ahi no es todavia una cosa (Ding) que sélo se encuentra
en alguna parte” (1977: 98). Lo inutilizable, puede decirse, revela el “por mor de” del
util en la estructura remisional, asi, en la medida en que no es usable no significa que ya

| “ L0

presuponga un mundo abierto. El Dasein es el sentido del “para qué” (Wozu) del util, por
eso Heidegger aclara que “el primario “para-qué” es un por-mor-de” (Das primdre » Wozu«
ist ein Worum-willen) (1977: 113). A pesar de seguir siendo un Util en su caracter inservible
el util no deja de volverse llamativo, apremiante y rebelde. Estas figuras son indicativas

del desperfecto, y cdmo en la maquina existe una dependencia de su reparacion y ajuste.

El util, volviendo ahora a las lecciones Los conceptos fundamentales de la metafisica, se
fija como disposicién y esto quiere decir que es producido y algo ya terminado, finalizado
(ergon). La maquina no se aleja de esto; de hecho, la maquina es un util, aunque no todo
util sea una maquina (Jede Maschine ist ein Zeug, aber nicht umgekehrt, nicht jedes Zeug
ist eine Maschine) (1983: 314). Por eso en la maquina también hay una remision al por-
mor-de del Dasein y al fallar falla la estructura remisional, que en las lecciones denomina
“conexién o contexto de situacion” (Bewandtniszusammenhang zugrunde) (1983: 315). No
hay una identidad entre el util y la maquina, pero ambos refieren a la configuracién del
mundo por el Dasein y, al ser inservibles, remiten a cierta planificacion que calcula ajustes,
reparaciones, sustituciones, etc. Un ejemplo de esto puede reconocerse en el analisis
gue Hans Jonas hace de un torpedo que es un servomecanismo (servomechanisms), una
maquina considerada auténoma respecto a su direccionalidad, a su blanco. Ante un blanco
movible el torpedo parece comportarse mediante ajustes proyectando cierta autodireccidn,
como decia Heidegger de los drganos. Hay una reaccidn, una correccion, que hace que
el torpedo pueda alcanzar su fin; es mediante el mecanismo de entrada y salida que el
torpedo reajusta su direccion recibiendo la informacidn pertinente a la movilidad posible
del blanco. Sin embargo, lo que opera aqui en el movimiento de imput y ouput no es un
mero reflejo perceptivo sino la mediacion, podriamos decir, interpretativa del control de
mando. El ajuste del plan primigenio sélo puede realizarse a través de una agencia con

arreglo a fines, pero que, justamente, no es propia del torpedo (Jonas, 1977: 205-207).

58



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

Lo que se pone en juego aqui es el modelo dualista cibernético frente aelmodelotriadicode la
hermenéutica. Jonas opone a los factores cibernéticos de percepcion y movimiento los factores
hermenéuticos correlacionados de percepcion (Wahrnehmung), movimiento (Bewegung)
y emocion (Gefiihl). Siendo este ultimo el mas fundamental en tanto ejerce la conexion del
movimiento y la percepcién; y, ademas, la traduccién animal (animalische Ubersetzung) del
impulso basico en la realizacion del metabolismo. Por eso, puede decirse que el tercer elemento
opera de intérprete reconociendo y seleccionando el ambiente y las respuestas ante él. Debido
a esto, el organismo no resulta comprensible en el modo cibernético en tanto respuesta
automdtica al ambiente, sino que es interpretativo en tanto respuesta selectiva al ambiente
(Jonas, 1977: 219). Esto es algo que Heidegger no ha sefialado, pero que no es ajeno del todo
a su pensamiento. La competencia que produce dérganos no quiere decir que los dérganos
sean una creacion mediante el mecanismo automatico-informativo, donde el érgano seria un
efecto causal, o un mero efector. La unidad efectual (Wirkungseinheit), para usar un término
gadameriano, de la competencia y el ambiente es significativa segin un modelo no reductivo al
mecanicismo; es decir, es la variacion dinamica de la relacion experiencial lo que da la pauta del
organismo y no un plan de construccion (Bauplan). No hay una indiferencia cualitativa sino una

serie de qualia que son indicativos de transformaciones organicas y ambientales.

El modelo triadico se especifica por ser interpretativo debido que los procesos
traductivos hacen del metabolismo una identidad practica sin criterios externos y sin
pautas predeterminadas. El modelo triadico, alejado de un principio metafisico, y de un
mecanismo de respuestas inmediatas ante el ambiente, se constituye por un tercer factor
gque opera como organizador basico de la vida. La autoregulacion organica involucra un
equilibrio momentdneo en el que el acercamiento a ciertos alimentos y el alejamiento
frente a peligros de subsistencia, por ejemplo, se realizan por la ejecucién del sentido
formado en la agencia individuo-ambiente. La competencia, por esto mismo, conlleva un
modo de ser primigenio que es el de la trascendencia (Transzendenz). Que el organismo
sea trascendente significa que su ser se reconoce en el estar-ya-ahi en su contexto de
agencia. El organismo estd en medio de su ambiente, y eso implica un factor esencial
de su trascendencia, su andamiaje central es la competencia en tanto movimientos de
articulacion del entorno. O, como dice Alva Noé, “actividad de exploracion” (activity of
exploring) (2010: 60). Respecto al 6rgano de la vista la actividad de ver no es algo que
sucede en el interior del organismo o en el cerebro sino una actividad exploratoria que
lleva y modula el encuentro con el mundo. De aqui, que el acto de “ver es un territorio
de actividad habil” (Seeing is a land of skillful activity) (No&, 2010: 60). La competencia
organica es interpretativa porque es exploratoria, sélo porque hay un entorno explorado

hay selectividad en orden a una autoconduccidn, autoproduccidn, y autorrenovacion.

59



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

3. Atrofia y rechazo del 6rgano

El tercer elemento de la triada hermenéutica, las emociones, no lo nombra Heidegger
a diferencia de Jonas; pero, el modelo triadico no puede dejar de reconocerse. La
competencia es indicativa de un organismo irreductible al mecanismo de informacion de
entrada y salida. Los 6rganos no son servomecanismos, su competencia “elabora reglas
y regula” (regelmitbringend und regelnd); es decir, no estdn sometidos a plan alguno
(Heidegger, 1983: 333-334). La autoregulacion, de esta manera, es un modo de ser
propio del érgano, y se estructura por dos instancias: la pulsion (Trieb) y la servicialidad
(Diensthaftigkeit) Esto significa que el drgano no esta ya dispuesto en su funcionamiento
como el util, sino que esta al servicio de..., sirve para...Asi el ojo ve debido a que esta en
servicio a eso, sirve para... El drgano no esta presente nunca; su propio ser esta siempre
ya en camino, por eso se reconoce en la dindmica de la competencia. El rgano siempre
esta al servicio de una accion, de una agencia competente con el medio. En esta medida,
él estd impulsado en su servicialidad, estd empujado, movido, por la pulsién; pero esto no
implica un regreso al vitalismo. La pulsion es el esfuerzo del organismo por mantenerse
en su servicialidad, precisamente, la organizacién y reorganizacion de los érganos en los
problemas planteados por el medio. Por eso, dice Heidegger, que la pulsién le da a la
competencia una “dimension en sentido formal” (Dimension im formalen Sinne); es decir,
cierto recorrido, ruta o patrones de agencia a partir de los cuales el organismo se mueve

nutriéndose, escapando, atrapando, reproduciéndose, curandose, etc. (1983: 334).

La dimension formal del érgano representa, en suma, la normatividad propia; es decir,
las rutas trazadas del organismo junto a las conductas relativas a esas rutas que manifiestan
su identidad agencial. La normatividad es el conjunto de reglas o patrones que regulan
vitalmente al individuo en su desempefio practico. De esta manera, ella es irreductible a
patrones fisicos y quimicos, ademas de mostrar una diferencia cualitativa entre los individuos.
No todos los individuos, incluso de una misma especie, tienen la misma normatividad.
Esta es una regulacion en la que esta implicada el espacio y el tiempo del organismo; es
decir, los organismos poseen recorridos praxicos a través de los cuales pueden dirigirse con
movimientos lentos o rapidos y son capaces de reconocer limites geograficos o la circularidad
de sus anillos deshinibidores. Establecen tiempos y distancias, y con ello sedimentaciones
agenciales, patrones, que operan de registros pragmaticos familiarizados. Estos registros
son el trasfondo hermenéutico del organismo. Lo que Alva Noé&, denomina “trasfondo de
habilidades” (background of skills), (2009: 121). Y, Shaun Gallagher, por su lado, lo llama
“masivo trasfondo hermenéutico” (massive hermeneutical background) (2020: 173).

La pulsién es la dimensién formal de la agencia por la cual el servicio organico ejerce

sus metas. Es esta pulsion la que lleva la dinamica del servicio, por eso la agencia nunca

60



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

permanece estable como si fuera un presente continuo. Podria decirse que aqui la pulsion
no es la X de las representaciones pulsionales, como puede encontrarse en Freud. No es
algo que permanece, sea en la oscuridad misma o en una posible iluminacién. El caracter

|II

impulsivo de la pulsidn sdlo es reconocible en la servicialidad, en el “para” (Wozu) propio
del drgano. A esto se debe que “lo que una competencia en cuanto tal hace surgir (el
organo) y pone en relacién consigo, argumenta Heidegger, es puesto en tal servicio o
expulsado de él, por ejemplo, en el caso de la atrofia” [...eine Féhigkeit als solche entstehen
Idf3t (ein Organ) und in Beziehung zu sich bringt, wird in solchen Dienst gestellt bzw. daraus
entlassen - z. B. in der Verkiimmerung] (1983: 335). La herramienta no puede atrofiarse
ya que no es servicial, ella es un util y como tal esta disponible, por eso la herramienta
no se atrofia, sino que se destruye. Como puede verse, la atrofia (Verkiimmerung) es una
competencia que no alcanza su servicialidad. El rgano atrofiado es el érgano in-servible,
y, por ello, su caracter pulsivo, dimensional, queda abortado. En realidad, el deterioro
organico tiene dos sentidos: no tiene una dimension formal y pierde su rol exploratorio.
La falta de servicialidad también es la inviabilidad de producir nuevos qualia, de poder
registrar amenazas y ventajas individuales constantemente. Esto se debe al deterioro
de la dimensionalidad orgdanica; y, al ser diferente de Util y la maquina, su reajuste no
remite a un criterio externo. Debido a esto, la autorregulacién implica dos fendmenos
posibles: el reajuste por sustitucion y el rechazo total del érgano. El primero, quizas,
pueda reconocerse en los Utiles, que por mas que su ser esté acabado es susceptible de
una modificacién material. Pero, la expulsidn, es un fenédmeno propiamente organico; es
decir, hay rechazo en la medida en que no se logra satisfacer ni reorganizar el organismo

respecto a las exigencias del medio.

Alguien podria decir que una maquina puede desprenderse de una parte para facilitar
su funcion en el medio y seguir siendo usable. Pero, la diferencia esta en que eso sélo puede
ser parte de un calculo anticipatorio, de un calculo de contingencias. La extrafieza, lo no
esperado, opera como limite significativo. La reorganizacidn del organismo, por su lado, no
tiene un cdlculo de contingencias sino la dindmica metaestable de cierto equilibrio temporal.
En esto estriba que la extrafieza no sea un limite sino una reorientacion del organismo vy el
medio. La extrafieza ante lo familiar es una posibilidad ontoldgica, una nueva direccién que
puede darse por un reajuste organico o un suplemento. Es en esta medida que pueden
afluir individuos con caracteristicas aisladas o monstruosos, que incluso pueden ser origen
de nuevas formas de ser. La expulsidn del érgano en tanto no sirve para... es indicativa de
la imposibilidad de un ajuste, es el caso extremo de desprenderse de algo que no reviste
operatividad posible porque pierde su dimensién. En realidad, o pierde su dimensién o
no logra constituirse la dimension en su servicialidad. Pero, équé realiza la expulsidn?,

61



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

é¢podemos decir que hay un centro operativo, un cerebro o sistema nervioso central, que
expulsa lo inservible? Recordemos que no hay una independencia organica para Heidegger,
cada 6rgano es operativo en la medida de la totalidad organizada del organismo, su condicién
respectiva. Para nada hay un desconocimiento por parte de Heidegger del sistema nervioso
central, pero eso no significa que se deba hipostasiar un elemento que oficie de presencia
reguladora trascendentalmente. El cerebro y su posicionamiento regulativo no deja de ser

un efecto de la relacién de la totalidad del organismo con el ambiente.

Esto es lo que lleva a pensar que la exclusion del érgano es, en un sentido mas
preciso, el rechazo efectuado por el proceso mismo de la competencia. En el acto de
comer, por ejemplo, no se come porque tenemos un estdmago, rifiones o intestinos y de
ahi nos alimentamos por la boca, al revés, es porque comemos, porque poseemos esa
competencia, esa habilidad, que tenemos los drganos correspondientes. La expulsion es
el rechazo producido por el proceso competitivo del organismo, y esto significa que el
rechazo puede producirse por la desarticulacién entre el organismo y su ambiente. Estos
procesos implican, por un lado, que el érgano no estd nunca totalmente constituido en
el sentido de lograr cumplir sus funciones particulares respecto a la totalidad organica, v,
por otro lado, que, en definitiva, no hay calculo alguno que pueda determinarnos a pensar
el tiempo de vida de un drgano. A esto habria que agregarle la imposibilidad, en dltima
instancia, de decretar las metas del drgano. Conocemos ciertas funciones concretas del
érgano, pero eso no implica dar por sentado un conocimiento certero del 6rgano. La
atrofia por envejecimiento se entiende por eso mismo. Se sabe, por ejemplo, que la vista
post-cuarenta afios comienza a deteriorarse y puede que se necesiten anteojos o una
operacidn para rectificarla. Pero esto no es una ley; es una aproximacion de base empirica
y estadistica que construye un modelo ideal. La readaptacion y la reconfiguracion de los
érganos no reviste una regulacion a priori sino a posteriori; y esto quiere decir, que toda
comprensién de una operatividad centrada y regulativa puede reconocerse como un
efecto, que no deja de ser una contingencia.

4. La temporalidad de la atrofia

La atrofiaen el modelo triadico de la hermenéutica se entiende, entonces, procesualmente;
y esto significa que hablamos de un transcurso preciso en el que esta involucrada el
aspecto autoregulativo. Es la competencia la que expulsa el érgano, y lo hace, justamente,
para mantener la regulacion vital del organismo. El equilibrio metaestable requiere,
reclama, una estabilidad normativa que conserve la supervivencia del organismo y su
condicion respectiva junto a su interpretacion o selectividad del ambiente. Para esto, se

62



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

debe mantener la regulacién vital en la totalidad de sus habilidades junto al gasto de
energia necesario. Segun esto, la pregunta central pasa a ser: ¢como se puede recuperar
la servicialidad del 6rgano atrofiado para mantener la regulacién vital del organismo?
Aqui es donde aparece la caracteristica competitiva de la autorrenovacién. Esta entra
en accién cuando se produce la readaptacion del organismo a los cambiantes contextos
pragmaticos. Segun esto, la dimensién formal varia en funcién de las variantes de cambio;
y esas variantes no dejan de ser los diferentes servicios que prestan los 6rganos. Sin
embargo, esto no menciona la localidad funcional de manera desprendida del resto
organico. Las variantes estan en constante interaccién y cada una es respectiva respecto
a las otras. De esta manera, un mal funcionamiento renal puede acarrear a la larga
problemas coronarios. La pérdida de la servicialidad es una pérdida factica del hecho del
servir para...; pero esto no implica que la servicialidad se pierda como tal. La apertura
de la competencia no se anula, sino que permanece retenida como el factor primario
exploratorio respecto al medio. De aqui, que la servicialidad no radica en el factum del

servir sino en la posibilidad propia del ser competente.

En este sentido, la pérdida de un contexto pragmatico determinado implica tanto una
desestabilizacién del organismo en su totalidad como la posibilidad de renovarse para
readecuarse al ambiente. Estos dos aspectos son relevantes a la hora de mantener la mismidad
del individuo; y esto conlleva que su sobrevida depende del modo de ser de la renovacion.
Esta es posible por la servicialidad en cuanto tal, y en esta medida, el cardcter competente
exigido es el movimiento “a si hacia si mismo” (sich in sich selbst). Hay una autoreferencialidad
en el movimiento de la servicialidad que no depende de algln factor externo sino de la
competencia en cuanto tal; es decir, para Heidegger, el ser competente es un avanzarse
(Sichvorlegen) avanzédndose hacia el propio para-qué (Wozu) (1983: 339). Esto quiere decir que
la competitividad en la direccion del “hacia” del “servir para...” no se aleja de si (die Féihigkeit
nicht von sich weg), no se queda como simple causa independiente de su efecto, no se dispersa,
sino que estd siempre en lo apuntado. Pero esto no es un deshacerse en lo ejecutado, por el
contrario, la competitividad en cuanto tal pasa a ser propia de si (die Féhigkeit als solche sich
zu eigen) (Heidegger, 1983: 340). Esta propiedad emerge de la ejecucion del servir donde la
competitividad se retiene en la agencia; por eso se puede hablar de la familiaridad que tiene el
individuo con su ambiente, la retencidn en la apropiacion de si de la competitividad posibilita
el reconocimiento de la mismidad de la agencia. De aqui que la servicialidad del érgano no se
pierda, sino que se retiene a si mismo en la propiedad de la competencia.

éPero como entender la retencion y la propiedad de la competencia en relacion a
la renovaciéon organica? La cuestion se centra en la temporalidad operativa del érgano.
En la atrofia el proceso de la competencia, del ser competente, remite a la mismidad

63



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

reteniendo la servicialidad y, al mismo tiempo, expulsando el 6rgano. No se pierde el
“servir para...” como habilidad en si misma, sino que se pierde su ejecucidn concreta.
Debido a esto, permanece abierta la posibilidad en la mismidad orgdnica; y su caracter
de permanencia se debe a que el trasfondo hermenéutico retiene su operatividad
aguardando la renovacién de su agencia. Esto es lo que en Sein und Zeit se denomina “estar
a la espera” (Gewdrtigen). Heidegger dice: “El estar a la espera del para-qué no es ni una
contemplacién de la “finalidad”, ni un esperar el acabamiento ya préximo de la obra por
producir. No tiene en absoluto el caracter de una captacion tematica” (1977: 354). Debido
aesto, el estar a la espera es una parte necesaria del proceso practico de la competitividad.
En ella se encuentra la familiaridad del ambiente ya que es la que retiene las posibilidades
facticas de la agencia de los contextos pragmaticos. Ante cualquier impedimento es
ella la que evalla (Nachsehen) el ante qué del impedimento y lo trata de eliminar. La
atrofia es llamativa por su caracter de in-servible, y en esa medida se estd a la espera de
la renovacion mediante una evaluacidn y resolucion del problema. La temporalidad de
la espera es respecto al futuro, es indicativa de la renovacién orgdnica; sin embargo, su
operatividad radica en una vuelta sobre si de un “hacia...” ya familiarizado, su trasfondo
hermenéutico. Segun esto, el esperar algo tiene una doble direccién: la renovacién de la
funcionalidad organica respecto a sus metas (futuro) y la revisidn evaluativa en vistas al
trasfondo hermenéutico que guia la renovacion (pasado). Asi, se entiende lo siguiente:
“Solo estando a la espera del para-qué la ocupacidn puede retornar, a la vez, a “lo que”
esta en condicion respectiva [Des Wozu gewadrtig, kann das Besorgen allein zugleich auf so
etwas zuriickkommen, womit es die Bewandtnis hat]” (Heidegger, 1977: 467).

No hay un vacio al que llenar, por el contrario, la habilidad siempre esta en espera de
la renovacion. En este sentido, el “haber sido” es constitutivo de la competitividad, y esto
significa que la espera esta asociada al modo de ser de la disposicidn afectiva (Befindlichkeit).
Lo retenido siempre estd en vinculo con alguna emocién en el trasfondo hermenéutico,
las habilidades competitivas no son meros automatismos ni construcciones puramente
epistémicas. Si se observa el apartado “La temporalidad de la disposiciéon afectiva” del
paragrafo 68 de Sein und Zeit puede observarse que Heidegger establece una diferencia
radical entre el comprender y la disposicion afectiva: el primero apunta hacia el futuro
mientras que el segundo al pasado. De manera mds precisa, el estado animico se temporaliza
en la modalidad de un retrotraer hacia... (Zuriickbringen auf...); es decir, de retornar a “un
modo del haber sido (einen Modus der Gewesenheit)” (Heidegger, 1977: 451). Esto se
debe a que las emociones aparecen respecto a la totalidad abierta de organismo segun
su trasfondo hermenéutico. El fenémeno de la amenaza, por ejemplo, es indicativo de un

retroceso en direccion hacia la mismidad que busca evitar lo amenazante. Esta direccion es

64



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

el acto de retraerse del organismo en el que la habilidad en circunstancia esta asociada a un
estado animico particular; ante la amenaza, el miedo surge en tanto se amedrenta la espera
del para-qué. Lo amenazante resulta tal por su caracter de desarticulacion de los contextos
pragmaticos del organismo; vy, por ende, de su propia mismidad. El miedo a perder la vida es

el miedo ante la pérdida de la significatividad de los contextos pragmaticos.

Las emociones no son indiferentes en el factum del ser-competente, incluso si este
ultimo rechaza un érgano. La llamatividad de una atrofia es el indicio de una amenaza a
la totalidad del organismo como lo es el ataque de otro organismo, incluso de bacterias
que logran desestructurar el sistema inmune. La coercidn, en este sentido, no deja de
ser una amenaza a la condicion respectiva de los contextos pragmaticos; que no pueda
ejecutarse una funcién organica especifica implica que su condicidén respectiva se vea
coaccionada en sus otras agencias. La urgencia de la renovaciéon mediante el estar a la
espera es el apremio por reescribir normativamente el medio, la dimensién en sentido
formal del organismo. Bajo esta idea, se puede diferenciar la propuesta hermenéutica de
la tradicién mecanicista: se suplantan las ideas centrales de homogeneidad y continuidad
por las de heterogeneidad y discontinuidad. El organismo no es una estabilidad conclusiva
(ergon) sino una dindmica autoregulada e interrumpida (energia); las irrupciones son
“normales” para las funciones organicas, y, por ello mismo, la resolucién de problemas
es una actividad inmanente al agenciamiento. El planteo de la atrofia se resuelve en el
proceso de la renovacién de la servicialidad que involucra el factor del estar a la espera,
la convergencia del pasado con el futuro en un presente problematico, junto a diversos
estados animicos (emociones) que la acompafian. El rechazo del 6rgano es una posibilidad
inmanente de un organismo que se renueva en su condicion respectiva manteniendo su

servicialidad, su concreto caracter competente ante las exigencias del medio.

5. Conclusion

Para concluir, cabe cuestionarse la relacion entre la organicidad del animal humano y la
organicidad del animal no-humano desde la nocidn de identidad. Hasta cierto punto, podria
considerarse el analisis heideggeriano como una respuesta critica al posicionamiento
tecno-moderno de la comprensién instrumental del 6rgano. La tesis “el drgano es una
herramienta” es deconstruida desde sus presupuestos metafisicos y reconstruida por una
propuesta que puede denominarse biohermenéutica. Esta Ultima nocidn es indicativa del
modelo triadico de la hermenéutica, del ajuste primario por el cual el organismo encuentra
un equilibrio normativo en su ambiente. Esto estd “mds acd” del mecanicismo y no se
alienta por un principio metafisico de la vida, lo esencial es la praxis en el sentido de

65



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

relacién primordial entre el individuo y su ambiente. Es en esta relacion que lo vivo aparece
segun la autproduccion, la autorenovacion y la autoconduccidon; que puede englobarse en
la autoregulacién. Podria decirse que esta forma de ser es propia de los animales humanos
y no humanos, en ambos la formacion del organismo implica el movimiento esencia de
la competencia configurando 6rganos desde la problematicidad del medio. Las metas
funcionales de los 6rganos respecto a las actividades primarias de supervivencia no son
inamovibles y no devienen nunca principios metafisicos de la vida. Son modos de constituir
vida, entendiendo por ésta Ultima solamente la praxis sefialada; por lo cual cabe hablar de
la vida de las bacterias hasta los mamiferos, por ejemplo. Sus diferentes formas de vida
posibles nunca son abarcables y no distinguen regulaciones a priori sino normatividades a

posteriori, inestables, que establecen conductas y comportamientos contingentes.

No hay un salto entre el animal humano y no humano; sin embargo, manifiestan
diferencias. Estas surgen desde la concepcién de lo vivo, a partir de la praxis del organismo;
surgimiento que debe entenderse por una diferencia en la que el animal humano se
caracteriza por el trato configurador del mundo. Mientras que el animal no humano queda
atrapado, perturbado, por su conducta inmersa en un ambiente medianamente cerrado (es
pobre de mundo), el animal humano se relaciona abiertamente con el ambiente mediante
el en tanto que, lo que le posibilita habitar un ambiente cambiante, y ejercer nuevos
patrones significativos. De aqui, que la mismidad resulte de diferente forma. Heidegger
dice en sus lecciones: “...todo lo que es si mismo, todo ente que tiene en sentido amplio el
caracter de la persona (todo lo personal) es peculiar, pero no todo lo peculiar es si mismo y
yoico [Jedes Selbsthafte, jedes Seiende, das im weiteren Sinne den Charakter der Person hat
(jedesPersonale), ist eigen-tiimlich, aber nicht jedes Eigentiimliche ist selbst- und ichhaft]”
(1983: 340). Lo peculiar (eigen-tiimlich) se explica por los rasgos caracteristicos, su tipica, la
particularidad distintiva, por la cual el organismo animal no humano se puede identificar;
pero, el humano es si mismo y esto quiere decir que él es competitivamente reflexivo.
Esta es la distincidn por la cual la animalidad de lo humano permanece en este Ultimo y se
diferencia, al mismo tiempo, por su caracter reflexivo. ¢ Esto no es una manera de recaer en

la metafisica biologicista de la distincion jerarquica entre animal y animal racional?

Heidegger nunca habla de una mejora ni de una jerarquia. Puede ser que se lo haya
interpretado de esa manera, pero eso no cierra las posibilidades interpretativas. Es
entendible que se apunte criticamente a los presupuestos del propio Heidegger, y esto es
correcto incluso desde la propia hermenéutica; sin embargo, la diferencia antropoldgica
entre animal humano y no humano es distintiva de por si sin implicar una metafisica de
la presencia. Sin duda, la denominacién “pobre de mundo” respecto a los animales no
humanos es erronea; pero, se debe atener a los argumentos. La particularidad reflexiva de

66



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

los animales humanos tiene un cardcter diferencial, es un patrén de comportamiento que
tiene y desarrolla el organismo sin detenerse en una valoracidn. En la tesis central sobre la
determinacion del organismo desde la praxis organica se asevera no sélo la negacién de toda
planificacidn a priori sino también que la articulacién del medio remite a la dimension formal
(la ruta organica, los patrones establecidos en el trasfondo de habilidades) que es propia de
la interaccion. La dimension formal es indicativa de una praxis modal sostenida en el tiempo.
De aqui, que la ontologia del organismo sea plural y modal; sin disefio y valoracién previa,
radica en la indicacion de diferentes formas de organizacién de lo vivo con sus peculiaridades
propias. En esta medida, lo indicado es una coherencia organica sin centro operativo alguno
y sin una construcciéon de abajo a arriba (por niveles) sino un modelo préaxico-diferencial en

que lo organico se ajusta al medio, y el medio se ajusta a lo orgénico.

Referencias bibliograficas

GALLAGHER, S. (2020). Action and interaction. Oxford: Oxford University Press
HEIDEGGER, M. (1977). Sein und Zeit. Frankfurt am Main: Kloostermann
HEIDEGGER, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik [GA 29]. Frankfurt am Main: Kloostermann.

HEIDEGGER, M. (1995). Einleitung in die phdnomenologie der religion [GA 60]. Frankfurt am Main:
Klostermann.

JONAS H. (1977). Das Prinzip Leben. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
NOE, A. (2010). Out of our heads. New York: Hill and Wang.

67






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2026.i12.05 [pp. 69-78]

Recibido: 12/07/2025 — Aceptado: 19/8/2025

John D. Caputo y Gianni Vattimo: Didlogos hermenéuticos en
torno al Cristianismo

John D. Caputo and Gianni Vattimo: Hermeneutical Dialogues
on Christianity

Cicero Cunha Bezerra

Universidade Federal de Sergipe

Resumen: Caputo y Vattimo son dos filésofos que mantienen profundas similitudes tedricas en
lo que se refiere a sus criticas a la tradicion metafisica clasica y al cristianismo, sin embargo, los
caminos si bifurcan cuando se trata de profundizar sobre las bases de cada filésofo en particular.
Este articulo se propone, en primero lugar, exponer cada perspectiva para, en seguida, establecer las
distinciones que separan las dos posiciones tedricas en sus criticas y proposiciones hermenéuticas
sobre el mensaje cristiano.

Abstract: Caputo and Vattimo are two philosophers who share profound theoretical similarities in
their critiques of the classical metaphysical tradition and Christianity. However, their paths diverge
when it comes to delving into the foundational bases of each thinker individually. This article aims,
first, to present each perspective and then to establish the distinctions that separate the two
theoretical approaches in their critiques and hermeneutical propositions regarding the Christian
message.

Palabras clave/Keywords: John D. Caputo; Gianni Vattimo; Hermenéutica (Hermeneutics);
Cristianismo (Christianity); Religion (Religion).

69



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

1. Consideraciones iniciales

J.D. Caputo y G. Vattimo son, sin lugar a duda, dos herederos de lo que se ha dado en
llamar pensamiento postmetafisico. Varios aspectos, aparte de sus origenes italianos, en
uno mas que en otro, unen a estos dos filésofos que han hecho de la religion, en particular
del cristianismo, su objeto de reflexion filoséfica. Tanto Vattimo como Caputo parten del
principio de que la religién es un asunto lo suficientemente serio como para relegarlo
solo a los actores religiosos. Sus intereses hermenéuticos en relacion con el texto biblico
han permitido que el campo de la filosofia de la religion reavive el debate académico
sobre la relacidn entre lo religioso y las cuestiones contemporaneas que implican, como,
entre otras cosas, las cuestiones de género y los valores de una sociedad en constante
cambio. La tarea hermenéutica de escuchar el “espiritu” de la letra es algo comun a
estos dos pensadores que se atreven, con sus reflexiones, a pensar desde y mas alla de la
consolidacidn nihilista, bajo la sombra de la “muerte de Dios”, que parece prevalecer en

las insistentes oleadas de extremismo y dogmatismo religiosos en la contemporaneidad.

Como tal, el objetivo de este trabajo es establecer un acercamiento entre los
pensamientos de Caputo y Vattimo, destacando que, mas que tratarse de influencias,
lo que pretendo presentar aqui es una confluencia, o cortocircuitos, para usar la
terminologia caputiana, basada en un aspecto particular del pensamiento de Vattimo
que es comun a las reflexiones de John D. Caputo, a saber, la nocidn de debilitamiento
y, en particular, aplicada a la reflexion sobre Dios. Con ello, pretendo subrayar hasta
qué punto, para ambos filésofos, es necesario pensar la religion desde el punto de vista
de la flexibilizacion de las verdades absolutas o dogmaticas, asi como destacar algunos
aspectos que diferencian cada enfoque. Para ello, me centraré sélo en algunos aspectos
de la hermenéutica radical del texto biblico propuesta por Caputo y de su concepcion de
la teologia del acontecimiento, presente en particular en el segundo capitulo del libro
After the Death of God (2007). También se exploraran aqui, de forma genérica, otras obras
suyas mas recientes: The Weakness of God A Theology of the Event (2006), The Insistence
of God : A Theology of Perhaps (2013), An Anatomy of the Apophatic Imagination (2022)*.
Me centraré exclusivamente en las dos obras de Vattimo Credere di credere, é possibile
essere Cristiani nonostante la Chiesa? Roma, Garzani, 1999 y Dopo la cristianita, per un
cristianesimo non religioso, Garzanti, 2002. Para los puntos de desacuerdo, remito al
excelente articulo de Eric Meganck Keeping Weakness Weak to Make It Strong: Caputo’s
Theopoetics of Event (2023).

1 Para las citas, en algunos casos, utilizo las traducciones en lenguas portuguesa y espafiola, debid-
amente apuntadas en las referencias.

70



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.05. PP. 69-78

2. Gianni Vattimo: El cristianismo y el pensiero debole?

Una de las afirmaciones mas importantes, en mi opinion, sobre la ancestral relacion
entre filosofia y religion se encuentra en la introduccion al libro Después del cristianismo,
por un cristianismo no religioso de Gianni Vattimo (2002: 9). En ella leemos que, si Dios
ha muerto, y esto significa para la filosofia que ya no es posible una fundamentacién
definitiva (objetiva) del conocimiento, no hay razén para postular ningun tipo de ateismo
filosofico.

Para Vattimo, con la muerte de Dios quedan enterradas las criticas historicistas de
Hegel y Marx, el positivismo y las diversas formas de cientificismo que, de un modo u otro,
justificaban una defensa de la inexistencia de Dios. En otras palabras, para la filosofia actual
ya no tiene sentido negar a Dios. Esto, que podria ser una profesién de fe, es en realidad
una constatacion histdrica, es decir, con la muerte de la metafisica sustancialista y de las
filosofias absolutistas, sélo queda la contingencia y la historicidad que caracterizan al ser
humano como acontecimiento y, en este sentido, la religidn, gracias a una interpretacion

“desustancializada” del texto, encentraria un lugar en la sociedad actual.

Sin duda, estamos girando en torno a la nocidn de verdad, dentro de la concepcidn
hermenéutica de Vattimo, que podria resumirse aqui como: “una transmision de mensajes,
como nacimiento y muerte de paradigmas e interpretaciones de las cosas a la luz de los
lenguajes historicos heredados” (Vattimo, 2002: 10). Es en esta perspectiva, y sélo en
esta, en la que, para Vattimo, el Evangelio puede tomarse en serio. El “Dios fundador”,
caracteristico de la metafisica escoldstica y de la filosofia moderna, renace en la obra de
Vattimo como el Dios del libro. Un Dios que no existe como realidad sustancial y objetiva,
sino s6lo como anuncio, es decir, como palabra narrada histéricamente o, dicho de otro

modo, como historia de la salvacion entendida como interpretacion.

Nos encontramos asi ante una concepcion posmoderna de la fe, compartida también
por Caputo, que, lejos de todo dogma y autoridad, asume el mensaje cristiano desde
presupuestos originarios como la amistad, el amor y el respeto. En otras palabras, al
igual que Caputo, Vattimo propone un retorno a la utopia de Novalis y Schleiermacher,
para quienes la Iglesia, desprovista de prejuicios y verdades eternas, representa una

comunidad libre que, en la caridad, escucha e interpreta el sentido del mensaje cristiano.

En definitiva, se trata de una concepcion estética de la realidad que, como dice el
propio Vattimo, es una suavizacion y poetizacion (alleggerimento e poetizzazione del

reale). La hermenéutica, como método interpretativo, no pretende demostrar o enunciar la

2 En este apartado recupero algunos argumentos desarrollados a partir de un estudio preliminar
titulado “Cristianismo y nihilismo en Miguel de Unamuno y G. Vattimo” (2006).

71



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

“naturaleza” o estructura Ultima de la existencia humana. Heredero del andlisis existencial
heideggeriano, Vattimo defiende la interpretacion como escucha atenta, eventual e
histdrica. Un modo de pensar en el que el cristianismo se encuentra con el nihilismo
precisamente como su propia verdad. En este sentido, la posibilidad de una experiencia
cristiana postmoderna, entendida como post-mortem de Dios, s6lo es posible para Vattimo,
asi como para Caputo, a través de una interpretacion en la que el espiritu supera a la letra.
Vattimo dice en Credere di credere que se considera un mezzo credente precisamente
porque no puede responder definitivamente a la pregunta sobre la fe, ni puede negar
su experiencia biografica cristiana. Desde la misma perspectiva, subraya Caputo: “Como
Vattimo, soy catdlico e italiano... Bueno, un italiano débil, un casi-italiano, un simulacro de
italiano, un italoamericano que no habla italiano, dos generaciones alejado de la ciudad
ancestral de Népoles y, sin duda, ain mas catdlico declarado” (Caputo, 2010: 113)".

Tanto Vattimo como Caputo parten de una experiencia personal de fe en la que a la
incertidumbre se suma a la inestabilidad del mundo que suspende la verdad y hace de la
promesa su mayor ganancia. Para Vattimo, la expresion “creo que creo” es la mejor manera
de definir su posicion en relacidn con la tradicion religiosa en la que se educd. Asi como
Vattimo lleva a cabo una interesante interpretacién del pensamiento del abad Joaquin de
Fiore (1135-1202), extrayendo consecuencias posmodernas de su espiritualizacién de los
Evangelios, Caputo profundiza el radicalismo apofatico del maestro Eckhart (1260-1328).
Una de las frases mas citadas de Eckhart a lo largo de sus obras es: “Ruego a Dios que me
libre de Dios” (Sermdn 52). Fuente de herejias, pero también de aperturas parainnovaciones
teoldgicas de Lutero a Paul Tillich, esta oracién es tomada por Caputo como una de las
reflexiones mas radicales del maestro turingio, e incluso desencadend consecuencias no
previstas por el autor gracias a la radical distincién entre Dios (Gott) y divinidad (Gottheit).

Caputo la utiliza como contrapunto entre el Dios de una teologia fuerte y el Dios
del espectro entendido como acontecimiento kairoldgico que subyace al nombre Dios.
Afirma: “El nombre (de) Dios es el nombre de algo que me perseguia (Caputo, 2002: 3).
Por lo tanto, mas alla de ser o no ser, Dios sigue siendo un fantasma de la indeterminacion
(Specter of Indeterminacy). Sin embargo, rompiendo toda previsibilidad o proyeccion
temporal, Dios siempre acontece cuando “se perdonan las ofensas, se alimenta a los
hambrientos y se consuela a los afligidos” (Caputo, 2022: 21).

Es importante subrayar dos aspectos centrales en la reflexion de Caputo sobre Dios: a) que el
caracter fantasmal del nombre (de) Dios, lejos de excluir su “seriedad” o apuntar a su ridiculizacién,
consiste en un esfuerzo por preservar lo verdadero de la experiencia humana frente a lo que
Pablo de Tarso ya describié como ver a través de un espejo opaco y turbio (1Cor. 13.1); b), lo que

parece apofantismo, en el molde tradicional de una teologia mistica pseudodionisiana (de ver

72



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.05. PP. 69-78

lo que no se muestra mas alld, super, epekeina, hyper, liber, au-dela ), incluido el presupuesto
de una “pura nada” o de la luz mas alla del reflejo, significa, en Caputo, una ambigtiedad radical

propia de aquello que, en el nombre de Dios, convoca, es decir: una esperanza.

Esperanza que, en Vattimo, toma la forma de una comprensién del mensaje cristiano
como acontecimiento salvifico y hermenéutico que tiene su punto culminante en la idea
de kénosis. Estamos ante el postulado de una interpretacion productiva, capaz de unir
el pasado, pero apuntando a una continuidad, basada en el amor, como parte de una
“salvacion en curso”, un devenir, diria Caputo, como acontecimiento que, para Vattimo,
“se realiza plenamente en la kénosis, en el abajamiento de Dios” (Caputo, 1999: 44).

3. John D. Caputo: debilitarse y convertirse®

En La debilidad de Dios, una teologia del acontecimiento, bajo las influencias filoséficas
explicitas de Nietzsche (1844-1900), Heidegger (1889-1976), Levinas (1906-1995),
Deleuze (1925-1995), Lyotard (1924-1998), Derrida (1930-2004) y Vattimo (1936), pero
fundamentalmente de Pablo de Tarso y el Maestro Eckhart, Caputo desarrolla su concepcion
de Dios a partir de lo que denomina “Poética de lo Imposible”, es decir, una forma de
abordar la relacién humana con el reino de Dios que implica necesariamente la posibilidad
de que ocurra lo imposible. Imposible no es aqui una interdiccién, sino, al contrario, la
condicidn de todo lo posible, porque, como recordéd el angel Gabriel en el famoso pasaje de

la anunciacién a Maria: “nada es imposible para Dios”, es decir, todo es posible (Lucas 1,37).

Dentro de este cortocircuito interpretativo, chispean energias que rompen, pero dejan
fluir multiples acontecimientos, a través de la liberacidn del exceso; es a partir de aqui
donde Caputo encuentra su clave para conectar sus hilos hermenéuticos entre el reino
de Dios y la poética de lo imposible. Resumiendo, se diria que acontecimiento es lo que
se da en el nombre de Dios. En el caso de Caputo, la poética del acontecimiento rompe
con la légica entre realismo y antirrealismo e instaura lo que él llama el hiperrealismo del

acontecimiento, que convierte el reino de Dios en una asombrosa aventura®.

Fiel al consejo del apdstol Pablo, que exhorta a los cristianos a no conformarse con la
légica del mundo, ya que el reino de Dios es locura (Moriah) (1Cor. 1-18), Caputo extrae

interesantes consecuencias hermenéuticas del clamor por una teopoética:

3 En este apartado recupero algunos argumentos desarrollados a partir de un estudio preliminar
titulado “J. Caputo: mistica y anarquia sagrada” (2023).

4 Caputo no equipara el reino de Dios con el Pais de las Maravillas de Alicia, pero entiende, gracias
al amor de Deleuze por Lewis Carroll, que hay mucho que aprender entre la imaginacion literaria y
la religiosa.

73



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

La razon central y primordial de esta decisidn es que una poética es un discurso evocativo
que articula el acontecimiento, mientras que la ldgica es un discurso normativo de
entidades (reales o posibles), que pueden ejemplificar o ejemplifican sus proposiciones.
Una poética aborda la norma de una promesa o de una llamada, la gramatica de la fuerza
débil de la llamada, mientras que la ldgica regula la fuerza del mundo (Caputo, 2014: 249).

Frente a una légica de la omnipotencia, Caputo propone una poética de lo imposible,
en los términos ya expuestos aqui. Una poética que se define como a-légica (a-logic) y

|tt

pato-logica (patho-logic), ya que se rige por el “corazdén en un mundo sin corazén”. En este
sentido, la pato-logia es sanadora y salvifica (Caputo, 2014: 250):

Una poética de lo imposible describe la dinamica de un deseo, mas alla del deseo, por
el reino, un deseo mas alla de la razén y de lo razonablemente posible, un deseo de
conocer lo que no podemos conocer, de amar lo que no nos atrevemos a amar, como un
mendigo enamorado de una princesa, cuyo deseo no se extingue por lo imposible, sino
que accede a él (Caputo, 2014: 250).
Caputo reconoce que fue Vattimo quien utilizd por primera vez el vocabulario de la
debilidad (pensiero debole), pero sefiala que su fuente de inspiracién fue Derrida en sus

referencias a la concepcion benjaminiana de la “débil fuerza mesianica” en Spectre de Marx.

El sentido de la debilidad propuesto por John D. Caputo reside en la distincion entre
nombre y acontecimiento, en la que hay una inversion fundamental: que el poder no
reside en el acontecimiento que subyace al nombre, sino en el lenguaje, es decir, en el
propio nombre. El nombre se basa en una semantica cultural que le confiere todo su poder,
autoridad y fuerza. El acontecimiento no. No es una “cosa”, sino un peut-étre, un “quizas”,
el “espectro de una posibilidad” (Caputo, 2014: 95). Caputo afirma en pocas palabras:

Una comunidad asi, podriamos decir, habra aflojado su defensa (munitio), reducido su reserva
comunitaria de municiones contra el otro, convirtiéndose, por asi decirlo, en una “comunidad
débil”, en el espiritu del “pensamiento débil” (pensiero debole) del que habla Gianni Vattimo.
Una comunidad tan débil requiere evidentemente una fuerza considerable, porque seria
necesario mantener el sentido de una cierta comunidad, incluso cuando se acoge al extrafio,
para seguir siendo el duefio de la casa y al mismo tiempo hacer que el otro se sienta como en su
casa. Esta antinomia de una comunidad a la que se le prohibe reunirse en unidad es lo imposible,
la experiencia y la experimentacion de la posibilidad de lo imposible (Caputo, 1997: 124).

Frente a una teologia que “se sienta en el escaparate toda maquillada” esperando la
llegada de un poder viril, Caputo propone no sélo una teologia débil, sino un Dios, utilizando
a Duns Scoto, en su forma de ens diminutum, es decir, de un ser posible, pero inferior al
ser en la actualidad. Es importante subrayar el amor declarado de Caputo, a diferencia de
Vattimo, por las fuentes de las tradiciones teoldgicas tradicionales, en particular las judias,
y por tanto su conviccidon de que Dios no puede concebirse como “parcial” o limitado a
una forma especifica de lenguaje o manifestacién. Aqui tenemos uno de los interesantes

puntos de divergencia entre Caputo y Vattimo, que trataré mas adelante.

74



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.05. PP. 69-78

La religidn y la teologia, incluida la teologia negativa, demasiado humanas, tienden
sistematicamente a tratar de asociarse a un discurso de poder, olvidando el acontecimiento

que alberga el nombre de Dios. Destaca nuestro fildsofo:

Confieso tener dos hipotesis heterodoxas sobre Dios. En primer lugar, el nombre de Dios es
el nombre de un acontecimiento, mas que de una entidad; de una exhortacidn, mas que de
una causa; de una provocacion, de una promesa, mas que de una presencia. En segundo
lugar, y esto se deriva del primer punto, haremos mejor las cosas si pensamos en Dios
desde el punto de vista de la debilidad y no como una fuerza absoluta (Caputo, 2014: 101).

Es importante notar que Caputo busca explorar las consecuencias hermenéuticas del
pasaje de 1 Cor. 1: 25-29 que dice: “Porque la locura de Dios es mas sabia que la sabiduria
humana, y la debilidad de Dios es mas fuerte que la fuerza humana”. Promoviendo
cortocircuitos con corrientes filosoficas, en particular Derrida y Vattimo, pero no sdlo,
Caputo problematiza la debilidad de Dios a partir de lo que Derrida llama lo incondicional
sin soberania. Es precisamente en la idea de hospitalidad presente en el pensamiento
de Derrida donde Caputo ve uno de los hilos capaces de desentrafiar el acontecimiento,
dejando abierto lo que se da en el nombre. En esta aproximacion a Derrida, tenemos otro
aspecto de divergencia que apunta para consecuencias diferentes entre la concepcién
de Vattimo del cristianismo como secularizacidon y la teologia del acontecimiento de
Caputo. Volveré sobre este punto al final. Dicho esto, por fin es posible hablar del gran
acontecimiento que anima el Nuevo Testamento bajo el nombre de “reino de Dios”. Surge,

pues, la pregunta: ¢se puede hablar de un reino sin Rey?

Reino sin Rey, reino de Dios. Si el mundo representa, en el Nuevo Testamento, el
dominio del poder real, el reino de Dios es del orden de la debilidad y de la posibilidad. “El
reino de Dios es una comunidad sin comunidad, una ciudad sin murallas, una nacion sin
fronteras, una hospitalidad incondicional” (Caputo, 2014: 522)

Gratuidad y don como condiciones de posibilidad de lo imposible a partir del poder de
laimpotencia, es decir, de la debilidad de Dios, que como tal es siempre un acontecimiento
libre o kairo-poético. Asi lo define Caputo:

Los personajes del reino forman un elenco de parias, marginados, pecadores, ovejas perdidas,
hijos perdidos y prddigos, recaudadores de impuestos, prostitutas, samaritanos, leprosos,
comederos, endemoniados, nifios. Una lista que hoy podriamos actualizar facilmente: gaysy
lesbianas, inmigrantes ilegales, madres solteras, seropositivos, drogadictos, presos y, desde
el 11 de septiembre, drabes. Todos los que estan fuera de la ley, en inferioridad numérica.
En definitiva, todos los que son y deben seguir siendo invisibles (Caputo, 2014: 293).

Caputo, que, junto con Vattimo, se situa “del lado de los débiles”, observa que cuando
la epistemologia clasica presenta su “método” para alcanzar la certeza y acallar a los
oponentes, siempre existe la posibilidad de abrir “conversaciones”. Alli donde la ética

clasica se posiciona en regiones definidas como si implicara una posicién entre “blanco

75



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

0 negro”, entre verdades absolutas y relativistas, siempre existe la posibilidad de ir mas
alla, flexibilizando las posiciones y dejando las verdades universales a las matematicas. Lo
mismo ocurre con la politica. Frente a los ideales clasicos, de derechas o de izquierdas,
es la democracia en su ejercicio siempre continuo del devenir, el espacio indefinido para
discusiones productivas como las que propone Vattimo, en la linea hermenéutica de
Heidegger y Gadamer o en lo que Richard Rorty (1931-2007), compaiiero estadounidense
de Vattimo, denomindé “no fundacionalismo”. Desde esta perspectiva, el pensamiento
débil es un intento, segin Caputo, de encontrar una “forma feliz de negociar entre los

extremos en pugna en la dura polarizacion del absolutismo frente al relativismo”.

En su libro The folly of God: a theology of the unconditional. (2016), Caputo resume
lo que entiende por religion: es la apertura a una experiencia que tiene como nucleo el
amor. Caputo plantea esta cuestion recurriendo a Agustin de Hipona:

¢Qué es Dios sino la locura de lo imposible? Y équé mejor manera de describir la
condicidn de este corazén herido que decir con Agustin «nuestro corazén estd inquieto»
(inquietum est cor nostrum)? Qué pregunta mas elemental podemos hacer que, con
Agustin, “¢Qué amo cuando amo a mi Dios?” (Caputo, 2016: 46).
Es curioso el tratamiento que Caputo y Vattimo hacen del pensamiento de san Agustin.
En Credere di credere Vattimo recupera un hermoso pasaje del Hiponense cuando dice
en el Comentario a la Carta de Juan: “Dilige, et quod vis fac”, es decir, “ama y haz lo que
quieras” (Augustine apud Vattimo, 1999: 62). Si para Vattimo, el amor, en forma de caridad,
es el criterio para justificar la vigencia en forma de secularizacion del mensaje cristiano,
para Caputo, el amor es el nombre de un acontecimiento perturbador y desestructurante
que revela el estado de ser inquieto, en clave heideggeriana, frente al tiempo que, como
tal, es desarticulador del ser (des-unién del ser). En este sentido, la pregunta: “quid ergo
amo cum deum meum amo”, mas que una autorizacidén para actuar, es una indagacion
sobre lo que esta bajo el nombre de Dios. Para ello, necesitamos “una teologia radical o
teopoética del acontecimiento que tiene lugar en y bajo el nombre (de) Dios” (Caputo,
2016: 46). Dicho esto, paso a las consideraciones finales, subrayando la convergencia
entre el pensamiento débil de Vattimo y la debilidad de Caputo. Para ello, recurro a las
reflexiones de Erik Meganck, asi como a la respuesta que le da John Caputo.

4. Consideraciones finales

La idea de “fe débil”, acufiada por Caputo en 2006 con el motivo de su libro La debilidad
de Dios. Una teologia del acontecimiento tiene otras connotaciones que el propio Caputo

se empefia en subrayar. Para explicar los puntos que me parecen importantes en el

76



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.05. PP. 69-78

didlogo entre Vattimo y Caputo, enumeraré sélo dos cuestiones que dejo aqui a modo de

provocaciones:

a) ¢Qué significados se dan a la debilidad en Vattimo y Caputo? Segun Erik Meganck,
en la raiz de la diferencia entre Vattimo y Caputo se encuentra el valor que Derrida
otorga a este ultimo. Si, para Vattimo, la deconstruccidon derrideana estaba acabada,
como puede leerse en el capitulo IV de Las aventuras de la diferencia, para Caputo, la
debilidad esta directamente asociada a la deconstruccion derrideana. No es casualidad
que el titulo del articulo de Meganck sea Mantener débil la debilidad para hacerla fuerte.
La critica a Vattimo, que puede ser discutida pero no por ello deja de tener sentido, es
que la debilidad, con todas sus implicaciones éticas y politicas, que sin duda coinciden
con el pensamiento de Caputo, acaba constituyendo un principio metafisico fuerte en
el pensamiento de Vattimo (Meganck, 2023: 238). Meganck observa: “Mientras Caputo
hace fuerte la debilidad manteniéndola débil, lo que suena muy biblico, Vattimo sélo hace
fuerte la debilidad, lo que suena muy metafisico” (Meganck, 2023: 238).

b) La secularizacion como destino del cristianismo y la caridad como principio e
interpretacion del mensaje, Unica posible, traicionaria el espiritu interpretativo, pues hace
de “la debilidad de un principio metafisico un hecho duro y suprahistérico” (Meganck,
2023:240). ¢ No estaba Vattimo, con su kénosis, manteniendo la “inmersion lineal y masiva
de lo divino en lo profano” en los moldes tipicos de la modernidad? El vinculo de Vattimo
como ejercicio de retorno al pasado para justificar una especie de acontecimiento epocal,
su comprension del debilitamiento del ser como kénosis de Cristo en la cruz, le lleva, a
juicio de Caputo, a un cristocentrismo y supersensionismo, ignorando incluso las fuentes
judias que, para Caputo, son imprescindibles. Caputo dice en respuesta a Meganck:

Considero que la debilidad de Vattimo es demasiado fuerte, demasiado metanarrativa
vinculada a una teologia de la muerte de Dios que estd estructuralmente implicada
en el cristocentrismo, en una depreciacion del judaismo que debe, en este esquema
trinitario, el papel de ‘malo’, de Padre trascendente y extrafio (Caputo, 2023: 258).

Por dltimo, diria que las grandes diferencias entre Vattimo y Caputo son
fundamentalmente su interés por la experiencia cristiana del mundo, no como
respuesta a una légica histérica en la linea de una critica de la onto-teologia, sino como
acontecimiento, irrupcion que funda un “testamento posmoderno” que convoca a la
filosofia y a la teologia, Aunque esta distincién no se sostiene en Caputo, para liberar
este acontecimiento su incondicionalidad que no se limita a ninguna contraccion, sea de
naturaleza ética, politica, teoldgica o filoséfica, como parece ser en Vattimo, pero esto
implicaria entrar en otros temas que, por razones de espacio, no caben dentro de los

limites de este trabajo.

77



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

Referéncias bibliograficas

CAPUTO, J.D. (1997) Deconstruction in a nutshell: a conversation with Jacques Derrida [editado con
un comentario de John D. Caputo]. Nueva York: Fordham University Press.

CAPUTO, J.D. (2001). Sobre la religion. Tr. M. Galvez. Madrid: Técnos.

CAPUTO, J.D. (2006). The Weakness of God A Theology of the Event. Bloomington & Indianapolis:
Indiana University Press.

CAPUTO, J.D. (2013). The Insistence of God : A Theology of Perhaps. Bloomington & Indianapolis:
Indiana University Press.

CAPUTO, J.D. (2014). La debilidad de Dios: una teologia del acontecimiento. Buenos Aires: Prometeo.

CAPUTO, J.D. (2016). The Folly of God : A Theology of the Unconditional. Oregdn: Polebridge Press.

CAPUTO, J.D. (2018). Hermenéutica radical: repeticion, deconstruccion y el proyecto hermenéutico.
Guadalajara: ITESO - Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de Occidente.

CapuUTO, J.D. (2022). An Anatomy of the Apophatic Imagination. Bloomington & Indianapolis:
Indiana University Press.

CAPUTO, J.D. & VATTIMO, G. (2007). After the Death of God. Ed. J.W. Robbins. New York: Columbia
University Press.

CAPUTO, J.D. & VATTIMO, G. (2010) Después de la muerte de Dios, conversaciones sobre religion,
politica y cultura, Gianni Vattimo y John D. Caputo. Buenos Aires: Paidos.

CUNHA BEZERRA, C. (2006). “Cristianismo y nihilismo en Miguel de Unamuno y G. Vattimo”. Diadoké,
9, 1-2, 33-45.

CUNHA BEZzERRA, C. (2023). “J. Caputo: mistica y anarquia sagrada”. Bauchwitz, O.F. (ed.),
Neoplatonismo: mistica y politica. Natal/RN: PPGFIL.

MEGANCK, E. (2023). “Keeping Weakness Weak to Make It Strong, Caputo’s Theopoetics of Event”.
SCHRUVERS, J. & Kocl, M (Eds.). The European Reception of John D. Caputo’s Thought, Radicalizing
Theology. New York & Londres: Lanham-Boulder,

VATTIMO, G. (1986). Las aventuras de la diferencia, pensar después de Nietzsche y Heidegger. Tr. J.C.
Gentile. Barcelona: Peninsula.

VATTIMO, G. (1999). Credere di credere, E possibile essere cristiani nonostante la Chiesa? Milano:
Garzanti.

VATTIMO, G. (2002). Dopo la cristianita, per un cristianesimo non religioso, Milano: Garzanti.

78



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2026.i12.06 [pp. 79-85]

Recibido: 27/09/2025 — Aceptado: 19/12/2025

La critica de Husserl al psicologismo y su impacto en la nocién
heideggeriana de verdad

Husserl’s Critique of Psychologism and Its Impact on the
Heideggerian Notion of Truth

Sara Escobar Carrio

Universidad Internacional de La Rioja

Resumen: Este texto examina la critica de Husserl al psicologismo y su influencia en la concepcién heideggeriana
de laverdad. En el intento por despsicologizar la ldgica, Husserl defiende una verdad absoluta y la distincion entre
el ser real y el ser ideal, al tiempo que vincula la verdad con la intuicion y la extiende a ambitos no judicativos.
La verdad se vincula a la objetividad y la intencionalidad. Los presupuestos de esta critica implican una nocién
de verdad que ejemplifica la nocion tradicional de verdad, al tiempo que brinda la posibilidad de su alternativa.
Heidegger recoge estas ideas, destacando aspectos negativos, como la vinculacion con el platonismo, y otros
positivos, la pérdida del juicio como lugar privilegiado de verdad. La posibilidad de la adecuaciéon mas alla del
juicio es crucial, influyendo en la caracterizacion de la verdad como desvelamiento en el pensamiento posterior
de Heidegger, que elaborara asi su critica a la nocion tradicional de verdad con y contra Husserl.

Abstract: This text examines Husserl’s critique of psychologism and its influence on Heidegger’s conception
of truth. In his attempt to de-psychologize logic, Husserl defends the notion of absolute truth and the
distinction between real being and ideal being, while simultaneously linking truth to intuition and extending
it to non-judicative domains. Truth is thus connected to objectivity and intentionality. The presuppositions
underlying this critique entail a notion of truth that exemplifies the traditional understanding of truth,
while also opening the possibility of its alternative. Heidegger takes up these ideas, emphasizing both
their negative aspects—such as the connection to Platonism—and their positive ones—namely, the
displacement of judgment as the privileged locus of truth. The possibility of adequation beyond judgment
proves crucial, influencing the characterization of truth as unconcealment in Heidegger’s later thought. In
this way, Heidegger develops his critique of the traditional notion of truth both with and against Husserl.

Palabras clave/Keywords: Verdad (Truth); Adecuacidn (Adequation); Desvelamiento (Unconcealment);
Psicologismo (Psychologism); Evidencia (Evidence)

79



SARA ESCOBAR CARRIO
LA CRITICA DE HUSSERL AL PSICOLOGISMO Y SU IMPACTO EN LA NOCION HEIDEGGERIANA DE VERDAD

El §44 de Ser y Tiempo, propone un concepto de verdad opuesto la denominada nocion
tradicional de verdad que, a juicio de Heidegger, esta basada en una triple afirmacion: a)
el lugar de la verdad es el juicio, b) la verdad es la correspondencia del juicio con su objeto
y ¢) ambas tesis son aristotélicas. Sin embargo, al atender a la gestacion de este novedoso
concepto de verdad, en el pensamiento anterior a Ser y Tiempo, puede mostrarse como
la doctrina husserliana sobre la verdad se encuentra en el origen de esta critica, no solo
porque ejemplifica en parte lo que se describe como nocién tradicional, sino porque,
paraddjicamente, aporta ademads la inspiracion necesaria para abandonarla.

En lo que sigue, comenzaremos por examinar la critica que Husserl dirige al
psicologismo. Este andlisis permitira, caracterizar la nocion de verdad que subyace a dicha
critica, asi como las consecuencias que de ella se derivan. Finalmente, mostraremos como
Heidegger por un lado rechaza varios aspectos de esta concepcion de Husserl aunque por
otro, aparecen elementos que conserva y reelabora en su propia concepcién de la verdad.

1. La critica de Husserl al psicologismo

En torno a 1900 la psicologia asociacionista al estilo inglés tefiia de psicologismo todas las
disciplinas filosdficas. Husserl, tras acercarse a esta corriente en Filosofia de la aritmética,
la combate en las Investigaciones Ldgicas; donde termina por postular una légica pura
de objetos ideales. Asi, la primera meta de las Investigaciones es asegurar la objetividad
del objeto contra cualquier interpretacidn subjetiva. Lo que lleva a Husserl a establecer la
distincion entre el acto psiquico de pensar (noesis) y su contenido objetivo (noema), de tal
modo que, la verdad no se rige por el pensar factico, sino que es éste el que debe regirse
por el contenido objetivo. Asi, desde el punto de vista ldgico, el sujeto es irrelevante. Si
una idea X es pensada por tres sujetos, hay tres ideas desde el punto de vista psicoldgico,
pero una desde el punto de vista légico.

La principal objecién husserliana contra el psicologismo es que “anula la posibilidad
de una justificacién racional del conocimiento mediato y [...] su propia posibilidad como
teoria cientifica” (Husserl, 1990: 114). El psicologismo es incompatible con el conocimiento
cientifico pues si se niega la legitimidad de términos como ‘verdad’, la idea misma de
teoria carece de significado. El psicologismo conduce al escepticismo y se revela de este
modo como una teoria inconsistente en la medida en que es incapaz de justificar la validez
universal de la verdad. Si no podemos distinguir entre un juicio verdadero y un prejuicio
infundado no tiene sentido proponer ninguna teoria. Frente a las tesis psicologistas,

Husserl defiende que la verdad es absoluta, idéntica y una sola la conozcan hombres,

80



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.06. PP. 79-85

angeles o dioses. No puede fundarse sobre hechos, que tienen caracter singular, pues la
verdad esta por encima de la temporalidad.

Ensegundolugar, el psicologismo supone, ademas, que las leyes ldgicas son psicoldgicas,
expresan estados de cosas contingentes y pueden comprobarse del mismo modo que
las reglas que rigen la actividad psiquica. Asi, incluso el principio de no contradiccidn se
fundaria en el hecho de que dos estados mentales contradictorios no pueden coexistir y
no en su contenido objetivo, que queda convertido de este modo una proposicién sobre
hechos psiquicos, ignorando su verdadero sentido: el referido al ser ideal. Solo la verdad
entendida como ser ideal, permite explicar que noesis diversas coincidan en el mismo

noema.

De acuerdo con Husserl, el acto de juzgar es psiquico pero su contenido es el mismo
con independencia de quién y en qué estado lo profiera. Esta distincién entre contenido
y acto del juicio conduce a la identificacion de la verdad con el ser ideal o la validez,
para evitar confundirlo con un hecho. Este caracter ideal fundamenta la legalidad de las
leyes légicas, que son verdades en si mismas y no normas para pensar correctamente.
La distincién entre ser real y ser ideal establece dos mundos correlativos, el orden de las
cosas y el de las verdades en si, entre el proceso de pensar, perteneciente a la realidad
efectiva y lo pensado, del ambito de lo ideal.

Husserl rechaza también la identificacién entre la evidencia y el sentimiento de la
misma: “La evidencia no es otra cosa que la ‘vivencia’ de la verdad. [...] la verdad es una
idea cuyo caso individual es vivencia actual en el juicio evidente” (1990: 218-219). Es una
experiencia en la que quien juzga tiene conciencia de que su juicio es conforme a verdad

y no un sentimiento afiadido.

El capitulo V de la sexta Investigacion El ideal de la adecuacion. Evidencia y verdad,
profundiza en el analisis de la evidencia introduciendo los actos verificativos, pues solo
puede hablarse de evidencia cuando la percepcién confirma el juicio. La verdad se identifica
con la evidencia del ser en el juicio (Husserl, 1990). El analisis de la vivencia de la verdad
en que consiste la evidencia es el contexto en el que se analiza la adecuacién veritativa.
Sin embargo, la evidencia se identifica, de este modo, con la sintesis de coincidencia
entre lo pensado y lo dado, que no implica ya necesariamente un juicio (Husserl, 1990).
Husserl (1999) mantiene que el ‘es’ del juicio expresa la concordancia entre el sujeto y
el predicado, no el ser verdadero. El juicio dejaria de ser, asi, el lugar privilegiado de la
verdad. No obstante, aunque la evidencia se extienda fuera del juicio, sélo tiene lugar en

el campo de la teoria, porque la verdad pertenece al dmbito de lo ideal.

81



SARA ESCOBAR CARRIO
LA CRITICA DE HUSSERL AL PSICOLOGISMO Y SU IMPACTO EN LA NOCION HEIDEGGERIANA DE VERDAD

En este sentido, el §39 de las Investigaciones Il sefiala que: “la verdad es, como correlato
de un acto identificador, una situacion objetiva, y como correlato de una identificacion de
coincidencia es una identidad, la plena concordancia entre lo mentado y lo dado como
tal” (1999: 445).

2. Los supuestos de la critica husserliana y sus implicaciones en la concepcion de la verdad

Con esta definicién, Husserl se acerca a la caracterizacion tradicional como adaequatio
rei et intellectum. Aunque, si con res se hace referencia Realitdt en tanto que objetividad
dada en la intuicidn, es manifiesto que, el sentido de expresidn varia sustancialmente. La

concordancia veritativa es ahora la adecuacidn entre la Realitét y lo mentado en la intencion.

Contenido representante y contenido representado son aqui una sola cosa idéntica. Y
cuando una intencidn representativa se ha procurado definitivo cumplimiento por medio
de esta percepcion idealmente perfecta, se ha producido la auténtica adaequatio rei et
intellectus: lo objetivo es ‘dado’ o esta ‘presente’ real y exactamente tal como lo que es en
laintencion: ya no queda implicita ninguna intencion parcial que carezca de cumplimiento.
Y con esto esta sefialado eo ipso el ideal de todo cumplimiento, y, por ende, también del
significativo, el intellectus es aqui la intencién mental, la de la significacion. Y la adaequatio
esta realizada cuando la objetividad significada es dada en la intuicién en sentido estricto
y dada exactamente tal y como es pensada y nombrada (Husserl, 1999: 441).

La verdad se concibe ahora como la relacidn entre la intencién del acto y la presencia
del objeto. Esta concepcidn, acorde con la filosofia de la intuicién de las Investigaciones,
se modificara posteriormente al tratar de solventar algunas dificultades en las que
no podemos detenernos en este momento, pero, pese a las modificaciones, Husserl
mantendra siempre esta caracterizacion de la verdad como ser ideal, como aquello que

tiene validez frente a la efectividad de las cosas.

En definitiva, la argumentacion de Husserl contra el psicologismo y el desarrollo de la
idea de verdad implicita en esa critica conduce a las siguientes afirmaciones: En primer
lugar, las leyes logico-matematicas no son inductivas, existen a priori con necesidad
objetiva. En segundo lugar, los objetos logicos son ideales y la verdad pertenece a la
esfera del ser ideal y finalmente puede afirmarse que, la raiz del error psicologista se
encuentra en la inadecuada comprensidn de las relaciones entre lo real y lo ideal debido
al desconocimiento de la nocién de intencionalidad, fendmeno que permite explicar que

un objeto ideal comparezca en una vivencia subjetiva.

En el trabajo La doctrina del juicio en el psicologismo, que presenta como tesis doctoral,
Heidegger identifica, siguiendo a Husserl, la verdad con el ser ideal, pues su concepcion
de la verdad tiene un marcado caracter objetivo y una fuerte carga logica (2018). Sin
embargo, a medida que evoluciona su pensamiento, deja de ser como describe Safranski

82



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.06. PP. 79-85

el “discipulo aplicado e inteligente de Husserl” (2015: 71) para alejarse de esta concepcién
de su maestro. Considera inaceptable la posicion del psicologismo, pero también defiende
que la posicién de Husserl recoge un prejuicio infundado y largamente repetido a lo largo
de la historia de la filosofia, que es el predominio del acceso tedrico a la realidad que

llevara a concebir el juicio como la forma mas elevada de conocimiento.

En efecto, Heidegger recoge esta critica y sus supuestos en Logik. Die Frage nach
der Wahrheit sefialando en primer lugar la vinculacidn Husserl con el platonismo: lo
permanente es lo ideal, idéntico y universal, frente a lo sensible, mudable y cambiante.
Las Investigaciones establecen dos mundos, distintos y correlativos, el de las cosas y el de
las verdades en si (Heidegger,1995).

3. Heidegger frente a la critica de Husserl

Husserl no logra liberarse de la interpretacion de Platon que Lotze hace en el libro 32 de su
Ldgica, obra en la que, de acuerdo con Heidegger (1995) tiene su origen la identificacién
entre verdad vy validez. Si el ser ideal no puede caracterizarse como un ente, debe ser
entonces un valor. Asi la realidad de una proposicidn consistiria en que tiene valor. Sin
embargo, al describir la verdad como validez, la pregunta por la esencia de la verdad pasa
a segundo plano. Este planteamiento, entonces, deja sin resolver cuestiones como qué es
la verdad, cémo son verdaderas las proposiciones, cudl seria el sentido del ser, y cémo se
vinculan la pregunta por la verdad y la pregunta por el ser. En definitiva, Heidegger (1995),
defiende que la insistencia en la distincidon noesis - noema, no soluciona el problema de la

objetividad de la verdad; sino que constituye la base de su replanteamiento.

No obstante, la distincion entre el ser ideal y el ser real no es algo novedoso, sino que
es casi tan antigua como la filosofia occidental. Asi esta caracterizacidn que Husserl hace
de la verdad como algo ideal lo vincula con la nocidn tradicional de verdad, instalada en
la filosofia desde Platén, de la que Heidegger pretende alejarse en Ser y Tiempo. Puede
sefialarse también otra constante en la historia de la filosofia y es que la distincion entre ser
ideal y ser real supone dar prioridad a una de estas esferas, la del ser ideal y ha obligado a

la filosofia a estar constantemente replanteandose la relacién entre ambas esferas del ser.

Es necesario, por tanto, dar un paso mas y responder a la pregunta por la verdad
abandonando tanto el psicologismo como la nocién ideal de verdad desde la que
Husserl ha emprendido su critica. Curiosamente, en este sentido, Heidegger encontrara
también en Husserl elementos para abandonar esa nocidn de verdad ideal vinculada a la

adecuacion enunciativa.

83



SARA ESCOBAR CARRIO
LA CRITICA DE HUSSERL AL PSICOLOGISMO Y SU IMPACTO EN LA NOCION HEIDEGGERIANA DE VERDAD

Asi, respecto de la teoria husserliana de la verdad como evidencia Heidegger tiene una
posicion ambivalente. En ella encuentra un elemento negativo: la mencionada distincion
radical entre lo real y lo ideal que no aclara la estructura de la adecuacion, sino traslada el
problema a la conexion entre ambas esferas del ser (Heidegger, 2024). Pero hay también
numerosos elementos positivos como la distinciéon entre la adecuacién del juicio y la
adecuacion veritativa, que permite abandonar la idea de la primacia de la verdad del juicio
y permite extender la verdad a otros actos cognoscitivos (Husserl, 1990). “La naturaleza de
la cosa misma exige que los conceptos de verdad y falsedad se extiendan tanto, al menos

en principio, que abarquen a la esfera total de los actos objetivantes” (Husserl, 1990: 448).

Entre estos otros actos cognoscitivos, Husserl pone el acento en laverdad de laintuicion.
La proposicion expresa los actos intuitivos, y su verdad se funda entonces en la de la
intuicidn. La verdad proposicional seria asi, también para Husserl, un fenémeno derivado
(Heidegger, 1995). De este modo, pese a que vincular la verdad con actos objetivantes
supone, para el autor de Ser y Tiempo, considerarla reductivamente, la extension de la
verdad a contextos no judicativos es una de las aportaciones mas relevantes de Husserl

tal y como sefiala Heidegger en Ldgica, la pregunta por la verdad.

Ademas, Husserl introduce acciones como la identificacion o la acreditacion; para dar
cuenta del ser verdadero del enunciado. Heidegger valora positivamente esta aportaciény
mantiene esta idea de verificacidn (acreditacion y verificacion'), en la caracterizacion de la
estructura originaria de la verdad, lo que le permitira rechazar al mismo tiempo de modo
tajante la diferencia entre lo real y lo ideal. Asi, la critica de la adecuacién como esencia
originaria de la verdad termina en la busqueda de un modo de interpretar la acreditacion
que no imponga la fractura del ser en dos esferas. Es esta linea argumental lo que lleva a
Heidegger a caracterizar la esencia de la verdad como desvelamiento y a la afirmacion de
que el contexto primario de verificacion es el ambito practico-operativo, tesis que, como
es sabido, resultaran centrales en el desarrollo del pensamiento heideggeriano posterior.

De este modo, puede mostrarse cémo el pensamiento de Heidegger recoge tesis
fundamentales de Husserl al mismo tiempo que pretende alejarse de él. Husserl se
convierte para Heidegger en un representante paradigmatico de la filosofia tradicional
de la que intenta tomar distancia. Este alejamiento es progresivo en los afios anteriores a
1927, especialmente en los cursos de Marburgo y se manifiesta en Ser y Tiempo. Esta obra
refleja la posicion ambivalente de Heidegger frente al autor de las Investigaciones Légicas
pues pese a recoger varios agradecimientos a Husserl, incluyendo la dedicatoria, marca
notoriamente la distancia con su maestro en todo su contenido.

1 Enlainterpretacidn del sentido de la Ausweisung, sigo las indicaciones del Prof. Alejandro Vigo (1994)

84



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.06. PP. 79-85

Asi, respecto a la concepcion de la verdad, Husserl es, por una parte, un representante
paradigmatico de la concepcion de la que Heidegger quiere alejarse, y por otra quien
proporciona elementos para plantear una alternativa que desvincule la verdad no sélo del
juicio sino en general de cualquier acceso tedrico al mundo. De este modo, la critica a la
nocién tradicional de verdad, que Heidegger elabora de la mano de una reinterpretacion

de la filosofia de Aristételes, se hace al mismo tiempo con y contra Husserl.

Referencias bibliograficas

HEIDEGGER, M. (1995). Logik. Die Frage nach der Wahrheit. Frankfurt am Main: Klostermann.
HEIDEGGER, M. (2018). Friihe Schriften (1912—-1916) Frankfurt am Main: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (2024). Sein und Zeit. Frankfurt am Main: Klostermann.

HUSSERL, E. (1990). Investigaciones I6gicas. Vol. . Tr. M. Garcia Morente. Madrid: Alianza.

HUSSERL, E. (1999). Investigaciones ldgicas. Vol. Il. Tr. J. Gaos & M. Garcia Morente. Madrid: Alianza.
SAFRANSKI, R. (2015). Un maestro de Alemania: Martin Heidegger y su tiempo. Madrid: Austral.

VIGO, A. (1994). “Verdad, l6gos y praxis: La transformacion heideggeriana de la nocién aristotélica
de verdad”. GARCiIA MARQUES, A. & GARCIA-HUIDOBRO, J. (Eds.). Razdn y praxis. Valaparaiso:
Edeval, 136-168.

85






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2026.i12.07 [pp. 87-78]

Recibido: 27/09/2025 — Aceptado: 15/12/2025

Interpretacion juridica y tradicion: articulacion entre la
hermenéutica filosofica de Gadamer y la teoria hermenéutica
de Kaufmann

Legal Interpretation and Tradition: Articulation between
Gadamer’s Philosophical Hermeneutics and Kaufmann’s
Hermeneutic Theory

Juan Manuel Hernandez Aguilar

Universidad Nacional Abierta y a Distancia

Resumen: Este trabajo examina las resonancias hermenéuticas y juridicas en la obra de Arthur Kaufmann
y Hans-Georg Gadamer, con especial atencion a la pregunta de como interpretar con justicia un texto legal
en las democracias contemporaneas. Ambos autores rechazan el positivismo juridico entendido como
aplicacién mecénica de normas, y proponen, en su lugar, una interpretacion creativa, situada y dialogante.
Kaufmann subraya la necesidad de superar el esquema clasico sujeto—objeto mediante una relacién
participativa entre juez y norma, mientras que Gadamer destaca la precomprension como condicién
ineludible de toda interpretacion, articulada en el circulo hermenéutico. El articulo organiza los ejes
centrales de la hermenéutica juridica contemporanea, reconstruye la influencia gadameriana en Kaufmann,
identifica puntos de convergencia y divergencia, y analiza el papel del juez como mediador entre tradicion
normativa y exigencias actuales. De este modo, la hermenéutica juridica se muestra no como técnica
instrumental, sino como un camino epistémico indispensable para la justicia interpretativa en el derecho.

Abstract: This paper explores the hermeneutical and legal resonances in the work of Arthur Kaufmann
and Hans-Georg Gadamer, focusing on the pressing question of how to interpret legal texts justly in
contemporary democracies. Both reject legal positivism understood as a purely mechanical application
of rules. Instead, they propose an interpretation that is creative, situated, and dialogical. For Kaufmann,
this requires moving beyond the classical subject—object model toward a participatory relation
between judge and norm. Gadamer, by contrast, emphasizes pre-understanding as the inescapable
condition of interpretation, articulated through the hermeneutical circle. The article outlines key axes
of contemporary legal hermeneutics, reconstructs Gadamer’s imprint on Kaufmann’s thought, and

87



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

identifies convergences and divergences between them. It also examines the judge’s role as mediator
between normative tradition and the demands of the present. Ultimately, legal hermeneutics emerges
not as a mere technique but as an epistemic path indispensable for interpretive justice within law.

Palabras clave/Keywords: Hermenéutica Juridica (Legal Hermeneutics); Interpretaciéon Judicial
(Judicial Interpretation); Gadamer; Kaufmann; Circulo Hermenéutico (Hermeneutic Circle); Tradicidén
(Tradition); Derecho (Law); Lenguaje (Laguage).

1. Introduccion

Lahermenéuticajuridicayano puederelegarse al modestorincén de las herramientas auxiliares
de la practica judicial. Con el paso del tiempo, ha adquirido la solidez de una disciplina en si
misma, emparentada con las grandes tradiciones hermenéuticas: la filosofica, |a teoldgica y
hasta la cientifico-espiritual. En lugar de limitarse a un papel técnico en la aplicacion de la
norma, reivindica el protagonismo del intérprete en la construccion del sentido del derecho,
siempre en didlogo con la tradicién y atento al contexto irrepetible de cada caso.

En el didlogo entre la hermenéutica gadameriana y la filosofia juridica de Arthur
Kaufmann existe una pregunta por como el jurista incorpora el circulo hermenéutico
en su componente histérico y del lenguaje al poner en juicio el mito de la neutralidad
sistematica desde la que la Norma No termina por entrar en la interpretacion, sino que
es simplemente aplicada. Desde ambos tedricos lo que se postula es que el intérprete
esta colmado de prejuicios y que antes de entrar en cualquier lectura tiene como tales
anticipaciones histdricas de sentido desde las que ya existe una pre-comprensién inmerso
en su situacion histdrica. Kaufmann va mas alla y también termina por incorporar la
propuesta del lenguaje que rescata de gadamer en la que en un acto en que el juez se
encuentre entre la Norma y el caso termina por tener un acto creador en el que la ley
no es inmovil sino que termina por interpelar la comprension que tiene el juez de las
normas juridicas de su cultura y de su ambito social iniciando una confrontacion entre lo
legal y el caso concreto y haciendo que este interactue con el nuevo sentido que resalta
en la decision en el que el horizonte histérico del texto y el horizonte del intérprete
muestra una forma en la que la comprension se reconfigura con cada decisidn concreta.
Es precisamente esta comprension entre el todo y las partes entre el movimiento que no
termina por cerrar, sino que abre qué termina por llevar a un sentido nuevo en la que en

su proceso de interrogacion el sentido de la norma se realiza de nuevo.

A partir el intento de interpretacién que realiza Kafumann de Gadamer este texto
pretende encauzar lo que puede llegar a ser un sentido distinto de interpretacién al

88



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

positivismo juridico. En particular, al rastrear la huella de la hermenéutica filosofica
en la teoria juridica de Kaufmann, se examina coincidencias y tensiones, y analiza el
rol del juez como mediador entre norma y contexto. Se trata, en suma, de aportar a la
base tedrica de una hermenéutica juridica que no se conforme con la letra muerta de
la ley, sino que asuma la justicia interpretativa como su horizonte y el dinamismo de la
democracia como su condicion vital.Uno de los golpes mas certeros que Gadamer lanza
contra la concepcion clasica del derecho es su rechazo a la idea de que las normas poseen
un significado fijo, universal e inmutable. Tal postura, sostiene, no pasa de ser una “ficcion
juridica insostenible” (Gadamer, 201: 397), pues ignora la naturaleza histdrica, linglistica
y esencialmente cambiante del sentido juridico.

Frente a esa visidn estatica, Gadamer defiende que interpretar una ley con rigor exige
reconocer su historicidad. Esto implica atender tanto al momento de su promulgacion
como al presente en el que se invoca. Dicho de otro modo, la norma no es un fésil juridico,
sino un organismo vivo que respira a través de los contextos sociales y culturales que la
ponen en movimiento. Por eso, comprender el sentido de una disposicion legal no es
posible sin considerar la trama de transformaciones culturales y sociales que median
entre su origen y su aplicacién actual. El intérprete estd obligado, entonces, a rastrear el
valor histérico de la norma: su contexto inicial, la finalidad que la inspird y el horizonte
desde el cual fue promulgada. En consecuencia, aplicar la ley nunca puede reducirse a un
procedimiento neutro o mecanico: exige un juicio situado, consciente de que cada acto
interpretativo teje un puente entre el pasado y el presente.

2. Interpretar desde la historia: el papel del jurista y del historiador

En su reflexion, Gadamer establece una distincion sugestiva entre el historiador del derecho
y el jurista-intérprete. Aunque ambos comparten la tarea hermenéutica de enfrentarse a
un texto legal, sus enfoques difieren en la finalidad. El historiador busca reconstruir el
sentido originario de la norma en el momento de su surgimiento, prestando atencién a
la funcidn que cumplia, a las motivaciones de quienes la redactaron y a las estructuras
semanticas propias de aquella época. El jurista, en cambio, sin dejar de lado ese trasfondo
histérico, debe asumir el reto de traer la norma al presente y hacerla hablar en un contexto
nuevo. Esa mediacidn no es un lujo tedrico, sino el corazén mismo de su trabajo.

La pregunta que plantea Gadamer es incisiva: ¢puede el historiador comprender de
verdad el sentido originario de un texto juridico sin proyectarlo, de algun modo, sobre su
propio horizonte histdrico? Si la respuesta es negativa, entonces su labor se aproxima a

la del juez, que tampoco accede a la norma como si la ley hablara en un vacio atemporal.

89



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

Ambos se ven enfrentados a un mismo dilema: separar lo que pertenece al contenido
textual del pasado y lo que corresponde a su relectura en el presente, sabiendo que
esa frontera nunca es nitida y que los significados se ven transformados por la tradicién
interpretativa acumulada con el tiempo.

De ahi que tanto historiador como jurista compartan una premisa fundamental: el texto
legal no es un depdsito de significados fijos, listos para ser extraidos, sino una realidad que
exige interpretacion situada. Gadamer insiste en que toda comprension presupone una
precomprensién, de modo que el intérprete nunca se ubica frente al pasado desde una
neutralidad impersonal, sino desde un horizonte condicionado por su propio contexto,
por su formacién y por la experiencia que arrastra consigo. Lejos de ser una debilidad,
esta condicion es lo que hace posible el acto hermenéutico.

La interpretacion, en este sentido, se convierte en una mediacidn entre tiempos. Esa
mediacion no pretende borrar la distancia histérica, sino asumirla y trabajarla dentro
del circulo hermenéutico, que se despliega como un vaivén entre el todo y las partes,
entre texto y contexto, entre tradicion e intérprete. Tanto el historiador como el jurista
se mueven dentro de ese circulo, aunque sus fines no coincidan: el primero busca
comprender el pasado en sus propios términos, mientras que el segundo intenta hacer
justicia en el presente mediante la aplicacidn significativa de la norma.

Gadamer subraya que la figura tradicional del historiador como mero observador
objetivo del pasado resulta insuficiente cuando se trata de textos juridicos. La comprensién
histdrica, sostiene, no se alcanza si se aisla el pasado de su resonancia actual. Por el contrario,
s6lo entendemos lo pretérito cuando reconocemos como pervive en el presente. En el
terreno del derecho esto se hace particularmente visible: el juez que aplica una norma aun
caso contemporaneo no se limita a revivir un texto muerto, sino que actia como mediador
entre la tradicidn y las exigencias actuales. Asi, se realiza la continuidad del derecho como

un “continuum” y se resguarda la tradicién de la idea juridica (Gadamer, 2017: 399).

La constatacion de que jurista e historiador se enfrentan al mismo objeto factico, aunque
con metas distintas, ilumina un aspecto clave: ambos comparten la dificultad de interpretar
un texto legal en un marco histérico transformado. Mientras el primero orienta su labor
hacia la aplicacidn normativa, el segundo busca recuperar la textura original de la norma. Sus
trayectorias se bifurcan, aunque perfectamente se alinean en un aspecto comun: la fe de que
el derecho no se deja aprehender en un determinado sentido, sino que hay que entenderlo
en movimiento, como parte de un legado que se renueva sin perder sus raices culinarias.

El derecho, ese monumento solemne que creen muchos, de marmol inalterable, es

mas bien un organismo vivo: respira, envejece, muda de piel; llega, en ocasiones, incluso, a

90



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

caer enfermo de rigideces. Proponerse que la hermenéutica del derecho sea considerada
una técnica cerrada, un reloj suizo que siempre indica la misma hora, es ignorar que los

jueces y juristas viven en el torbellino de la historia, no en un museo polvoriento.

El magistrado que hojea un cédigo no es un simple repetidor de férmulas; es, aunque
no lo reconozca, un arquedlogo de la actualidad. Debe excavar no solo en el texto frio de
la norma, sino en la tierra humeda de sus raices, en las huellas de las discusiones que la
dieron a luz, en las tensiones que le dieron forma. Aplicar una ley sin reconocer el viaje
de su recorrido hermenéutico es situarse desde la actualidad. Por su parte, el historiador
del derecho tampoco tiene el pase para ser neutral. Aunque examine disposiciones
sepultadas en archivos, lo hace desde un presente que lo interpela y lo condiciona. No
hay mirada inocente: toda interpretacidn es un espejo que devuelve tanto el reflejo del
objeto estudiado como la silueta del observador.Asi, juez e historiador se encuentran en
una paradoja compartida: el primero aplica normas vivas con memoria de muertas; el
segundo estudia normas muertas con la inquietud de los vivos. Uno actua con el peso de
la tradicién sobre la espalda, el otro con la urgencia del presente en la frente. Y en esa
tension, en esa danza de contrarios, late lo fascinante del derecho: ser al mismo tiempo
ruina y promesa, archivo y brujula.La distancia temporal, en ambos casos, deja de ser un

obstaculo para convertirse en el punto mismo de reflexion.

Desde esta perspectiva, Gadamer observa que la hermenéutica juridica representa un
caso ejemplar de la relacion entre pasado y presente dentro de las ciencias del espiritu.
El juez, en su labor, no encarna ni la figura de un aplicador mecéanico de normas ni la de
un sujeto que actua con libertad absoluta de criterios. Su interpretacion nunca puede
ser una “traduccion arbitraria”, porque su responsabilidad es precisamente mediar entre
el sentido originario de la ley y las demandas de justicia que el presente le impone. Esa
funcién convierte al juez en un simbolo de la labor mas amplia de las humanidades:
comprender lo que las cosas significan a través del tiempo, sin cancelar ni el pasado ni el
presente, sino manteniéndolos en una tension fecunda (Gadamer, 2017: 400).

Con esta mirada, el derecho deja de percibirse como un repertorio de normas
clausuradas y se concibe como un espacio discursivo en el que dialogan el pasado
normativo y la experiencia actual. Tanto el juez como el historiador deben habitar la
tradicién juridica, pero ninguno puede limitarse a repetirla de forma pasiva. Su tarea
implica, simultdneamente, fidelidad y actualizacion, memoria e innovacién. Alli radica la
esencia de la hermenéutica: la aplicacidn no como una ejecucidn ciega, sino como un acto
de reconstruccidn significativa que siempre se sitla en la coyuntura concreta del presente

91



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

3. Tradicion, mediacion y unidad de la comprensiéon hermenéutica

Para Gadamer, comprender el derecho es inseparable de una comprension mas amplia de la
historia y la tradicidn. La interpretacion juridica no es semejante a un procedimiento técnico
ni a una posicidn erudita en la que no existan consecuencias practicas. Mas bien es una
manera en la que se integra la interpretacion filoséfica y que comparte fundamentos con la
manera en que nos remite el pasado viendo que el texto mas alla de necesitarse traducido
busca ser comprendido y esto excluye la manera en que los historiadores del derecho han
conducido al conocimiento de este hacia un museo en donde las normas se convierten
en un perpetuo modo de ser interpretadas. Con esto se quiere decir que es importante
considerar para el derecho contemporaneo en que la ley no agota como tal la manera en
que el derecho es reapropiado y transformado o resignificado por medio del intérprete y
ademas juridicamente puesto en disputa a partir de las lagunas que diferencian los fines y la
reconstruccién de los sentidos. Con esto cabe la ironia de mostrar que no basta con decir que
existe un puente respecto al verdadero sentido que quiso interpretar como tal el jurista, sino
gue también es precisamente el tiempo el que termina por determinar la manera en que
hermenéuticamente se revela el sentido y el ejercicio mediante el proceso de esclarecimiento
en donde el pasado sigue operando pero que termina por no resolver el presente. Ambos
se rozan, se interpelan, se fecundan mutuamente. Y en ese didlogo incesante, el derecho se
muestra tal cual es: no un caddver en la morgue de los textos, sino una tradicidn viva que nos
exige respuestas hoy, aunque hable con voces de ayer. Tanto el jurista como el historiador
participan de esta dindmica de actualizacidn critica del legado normativo.

Del mismo modo, Gadamer subraya que la pertenencia a una tradicion no debe
interpretarse como una limitacién que encorseta el pensamiento, sino como la condicidn
misma que hace posible comprender. Gadamer plantea que la hermenéutica juridica
no consiste solamente en una cuestion auxiliar respecto a la posicién de un juez en la
que simplemente se concentra en dirimir lagunas propias de las normas. Tal y como
piensa la posicidon positivista muy al contrario Gadamer plantea una lectura nautica
del juez desde la ontologia de Heidegger en la que es precisamente el acto mismo de
interpretar una norma el que termina por redefinir los limites de lo que se repite y la
intencidn del sentido original del legislador que también de acuerdo a una lectura de
su tiempo no esta solo subsumido en una especie de mecanicismo bajo el cual operan
las reglas abstractas, sino que esta obligado a mediar entre el texto propio de la ley
que lo comunique con la tradicidn del pasado y la situacion del presente en la que por
defecto se ha abierto un margen de indeterminacién en el que la realidad como propia
del corazén hermenéutico siempre muestran su aplicacién una comprension nueva. De
esta manera se conecta la hermenéutica filoséfica con el proceso interpretativo no de

92



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

la reconstruccidn del pasado sino de una fusidon de horizontes en el que la tradicién y
la actualidad plantear un didlogo. Para ello Gadamer considera que la hermenéutica
juridica devuelve es el poder de la historia a su alcance mds alla de lo tedrico en relacion
con como el presente termina por interrogar a quien lo interpreta. En qué momento se
pasa de la hermenéutica a la argumentacidn, pues precisamente cuando el intérprete
sea juez o filésofo asume la tarea de comprender y se implique en intentar justificar no
como un mero acto receptivo, sino que requiere de razones que se articulan legitimando
ciertos sentidos del texto y considerando valido en un caso concreto entendiendo que
tanto interpretar como comprender y aplicar no son labores separadas y en las que las
dimensiones descansan en una misma situacion. La hermenéutica permite abrir una
argumentacion que obliga a la tradicidon del presente a ser interrogada respecto a su
presente y permite que el juez actuando mas alla de una posicion solo de los cédigos sea
un interlocutor histérico que deba rendir cuenta de su interpretacion. De esta manera la
hermenéutica filoséfica no solo esta para buscar el sentido en toda su comprensidn sino
para buscar y mostrar que toda argumentacion juridica e interpretativa se apoya en una
estructura fundamental entre el pasado y el presente. Por ello Gadamer insiste hay que
comprender nunca es un ejercicio contemplativo, sino que al aplicar este modelo juridico
siempre implica una decision que no lo desliga de la unidad indisoluble en la que se
exige justificar una interpretacion adecuada. ¢éQué es pues una interpretacion adecuada?
Gadamer insiste en que comprender no es reproducir el sentido original de un texto sino
traerlo el presente por lo cual la interpretacidon adecuada tiene que lograr que el texto
hable en su situacion actual. El juez en el caso juridico interpreta la sentencia, pero no
desde una arbitrariedad sino de una aplicacion justa de la norma en el caso concreto de su
tiempo. El historiador interpreta bien cuando logra mostrar como un texto antiguo tiene
una posicién a un el presente sin traicionar su sentido histérico en su contexto. También,
y no como un hecho aislado mediante la fusion de horizontes en el texto que no tiene que
ver con la correspondencia rigida con el pasado sino con el texto en su horizonte puesto a
disposicion en didlogo desde su mundo y su sentido y su contexto histérico y por otra parte
el horizonte del intérprete en su situacion actual, por sus preguntas y sus prejuicios. En la
interpretacion adecuada se consigue un didlogo entre esos dos horizontes produciendo
un sentido que no es propio ni el autor ni el lector sino del didlogo de ambos. El tercer
punto seria el criterio de la verdad en la interpretacidn en el que Gadamer toma distancia
los dos extremos tanto el subjetivismo estético en el que se cree la interpretacion es solo
una proyeccion del lector como del objetivismo historicista en el que se piensa que la
Unica interpretacién vdlida es reconstruir lo que el autor quiso decir. Para el autor de
verdad y método la interpretacion refleja el texto para permitirle decir algo verdadero que

sobrepase a la posicidn del propio intérprete.

93



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

No es solo una repeticion sino un dejarse interpelar a la manera de un acontecimiento.
Finalmente, y no menos importante esta la situacidon del didlogo y cdémo se justifica pues la
adecuacion de la verdad permite algiin modo hacer coincidir aquello que se dice con aquello
que se ve, pero lainterpretacidn lo que se busca mostrar es una adecuada manera de defender
razones frente a otros intérpretes cuando se logra sostener ese intercambio argumentativo.
Aqui lo que se percibe como la raiz de una posible sefial de argumentacién en el texto es que
no basta con sentir el sentido, sino que hay que explicarlo justificarlo y compartirlo. El juez
entonces esta interpelado para aquella situacidn en la que el texto intenta decir algo a su
situacion actual sin reducirlo a una posicién subjetiva del presente. En su dialogo produce un
sentido desde la fusidn de horizontes entre la tradicion y su interpretacion, de esta manera
permite que emerja una verdad del texto que tiene un algo que decir para nosotros y al
intentar defender la posicién en la que se encuentra el intérprete y justifica ese didlogo
con otros podemos ver que excede a las meras técnicas y conlleva hacia una interpretacion
adecuada que significa el texto nos hable desde una posicidn que sea legitimo y verdadero.

En el campo juridico ocurre algo semejante. El juez no interpreta desde una tabula rasa,
sino desde una posicion determinada en el seno de una comunidad juridica que le proporciona
principios, valores y normas de referencia. Por ello, su interpretacion nunca es arbitraria: se mueve
dentro de los margenes de una tradicidn, aunque a la vez se abre a la innovacién que demandan
las circunstancias sociales. Comprender juridicamente significa articular, de manera critica,

fidelidad y creatividad, estabilidad normativa y sensibilidad hacia la transformacidn histdrica.

Gadamer propone, en consecuencia, una vision integradora de la hermenéutica, en la
que distintas disciplinas de las ciencias del espiritu —la historia, la teologia, la filologia y el
derecho— comparten el mismo desafio: mediar entre pasado y presente para dar sentido a lo
heredado sin dejar de responder a lo nuevo. Esta unidad del problema hermenéutico permite
concebir la interpretacion juridica no como una especialidad aislada, sino como un modelo de
comprension con capacidad de nutrirse de otros saberes y, al mismo tiempo, de enriquecerlos.

4. La influencia de Gadamer en la teoria hermenéutica de Arthur Kaufmann

A lo largo de la historia del pensamiento juridico, la tensidn entre derecho natural y positivismo
ha servido como eje estructurador de los debates sobre el fundamento y la validez de las normas.
Sin embargo, esta oposicion binaria ha mostrado sus limites frente a los desafios que plantea la
practicainterpretativa en contextos democraticos contemporaneos. Arthur Kaufmann observa que
el enfrentamiento entre ambas posturas no ha conducido a soluciones satisfactorias, sino a una
paralisis conceptual que exige ser superada. Su respuesta es un “tercer camino”: la hermenéutica

juridica como via critica que trasciende los supuestos del iusnaturalismo y del positivismo.

94



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

En términos ontoldgico-filosoficos, el derecho natural pretende fundar la validez de
las normas en una supuesta “naturaleza humana”, universal y absoluta, mientras que el
positivismo situa tal fundamento en la voluntad del legislador, desligada de cualquier
referencia a valores previos. A pesar de sus diferencias, ambos comparten un mismo error
metodoldgico: conciben el derecho como un sistema cerrado, autosuficiente y cosificado,
capaz de subsumir légicamente todos los casos posibles sin dejar espacio a la interpretacion
(Kaufmann, 2007: 92). Esta “ideologia de la subsuncidn”, presente tanto en el positivismo
como en el iusnaturalismo, presupone que toda decision juridica puede derivarse de manera

mecanica a través de un silogismo formal que conecta norma general y caso particular.

Kaufmann rechaza frontalmente el esquema positivista porque lo considera reductivo y
ajenoalaexperienciareal del derecho. Frente alaidea de que lainterpretacion sea apenas un
procedimiento técnico, propone una hermenéutica concebida como filosofia trascendental,
es decir, como reflexion sobre las condiciones de posibilidad mismas de la comprensién
juridica. Inspirado en la tradicion de Schleiermacher, Dilthey, Ricoeur y, de modo particular,
Gadamer, elabora una teoria de la interpretacidn que coloca en el centro la relacién activa
y creadora entre el intérprete y el texto normativo. El derecho interpretado por Gadamer
y Kaufmann deja de lado la vision mecanicista a modo de aplicacién automatica y muestra
también una vision pragmatica que exige usar el pensamiento, la sensibilidad y el juicio para
ahondar en la intencién de mostrar que no existe una lectura sin precomprension y que el
intérprete camina entre un horizonte histérico que lo determina y lo alimenta. Contrario a
la ilusion de neutralidad el circulo hermenéutico acogido por ambos se convierte en una
posicion en la que la intérprete amplia y transforma el horizonte de quién interpreta Y
de lo que se interpreta. Kaufmann retoma esta posicion al desmontar el esquema sujeto
objeto desde el que el derecho tradicional se asienta. Es pues el derecho un tejido vivo que
Norma y permite que la tradicion entre en didlogo con el intérprete rompiendo férmulas
y repeticiones para cocrear el sentido. Es por esto que la hermética juridica No termina
por ser una filosofia hermenéutica cerrada sino que estd abierta a la interrogacion de la
historia y a la complejizacion del lenguaje social en el que existe una atencion entre la teoria
del derecho y su relato inacabado respecto a que su exactitud formal no permite eludir la
vitalidad de su didlogo cotidiano. La interpretacion no puede reducirse a un procedimiento
mecdnico porque el vinculo entre norma y caso no es inmediato: la primera habita en
el terreno de la abstraccion, mientras que el segundo pertenece al mundo concreto,
con toda su complejidad factica. Unir ambos planos requiere, por tanto, una mediacién
hermenéutica, es decir, un acto creador que no se deja subsumir en la I6gica formal. De ahi
que el juez, antes de pronunciarse, deba adentrarse en los conceptos juridicos relevantes

y comprenderlos a fondo, pues sdlo asi podra determinar qué hechos son juridicamente

95



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

significativos y como deben articularse con el supuesto normativo. La interpretacién, en
esta clave, es siempre un proceso creativo que supera los limites de la deduccidn silogistica.

5. Interpretacion, relacionalidad y legitimacion en la hermenéutica de Kaufmann

La aspiracidn a una objetividad radical en el ambito juridico —heredada del modelo de las ciencias
naturales— resulta, segin Kaufmann, filoséficamente insostenible. Si en |a fisica contemporanea
se reconoce que el observador afecta al fenédmeno observado, con mayor razén debe admitirse
que, en el derecho, el intérprete incide en la configuracion del objeto juridico. Esta constatacion
invalida la idea de una comprension neutra y externa de la norma. La imagen del juez como un
autdmata que aplica mecanicamente la ley, defendida por el objetivismo tradicional, desconoce

su funcién creadora y deliberativa en la construccion del sentido normativo.

En oposicidn a esa vision reductiva, la hermenéutica juridica sostiene que la determinacién
del derecho no puede desprenderse de la personalidad del intérprete: su experiencia, su
formacion, su intuicion practicay su sensibilidad juridica son condiciones de posibilidad del acto
interpretativo. Lejos de ser una “contaminacion subjetiva”, estos elementos constituyen la base
misma de la comprension. El derecho no se refleja como un objeto dado e inmutable, sino que
se construye activamente en un proceso histérico, lingiistico y relacional. La precomprension
rescatada por Gadamer a modo de concepto de prejuicio de la ilustracidon permite al aparato
tedrico de la hermenéutica tener la condicion de posibilidad de comprensién para ratificar
que nadie comienza a interpretar ni tampoco el juez desde la ausencia de presupuestos,
expectativas u horizontes culturales que permiten al intérprete ver el sentido en todas partes.

Negaré esta posicion significa negarnos a escuchar al otro o al texto.

Es por esto que interpretar no aplica al igual que las formulas matematicas pues no
se mueve entre hechos que que den definidos sino mediante principios abstractos y
circunstancias concretas cuya exigencia social reclaman justicia en el presente. Esta manera
de mediar la verdad es la forma en que se destaca el didlogo qué es precisamente el modo
en que la tradicidon juridica entra un espacio de sentido y sale de si hacia una practica
intersubjetiva. No te levante aqui es que la razonabilidad de la interpretacion permite
disponer y escuchar legitimar pues el derecho No deviene de los manuales e instrucciones
sino del campo de tensidon entre las normas y la sensibilidad ante las demandas que laten
en una coyuntura histdrica. Este equilibrio ante la friccidn es el que expresa Kaufmann dale
entender que la legitimidad no descansan la verdad absoluta sino en un fruto del aprendizaje
normativo. Son las decisiones juridicas las que terminan legitimando y permitiendo que los
sujetos puedan reconocerse, asociarse y vivir en un tejido social. De esta manera derecho

es un acontecimiento como forma de relacionalidad. Las normas de este carecen de vida

96



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

propia sino nacen de las practicas concretas y de las experiencias histéricas compartidas o
de los consensos interpretativos que les confieren la validez. Es por hecho que el derecho
No es un mondlogo de la norma sino un didlogo que nunca termina entre el pasado y el
presente, entre el texto y la comunidad. su fuerza no estd la certeza matematica sino en
la legitimidad que hace brotar la relacién de sentido desde la que sostiene su dinamismo
de relaciones y se renueva en cada acto de interpretacion. Esta ontologia relacional
reclama un pensamiento juridico capaz de integrar la dimension estructural de la norma
con la dimensidn vivencial del caso, de modo que el derecho se produzca en el proceso
interpretativo mismo. Dicho de otro modo: no hay derecho antes de la comprensidn, pues
es la interpretacidn la que posibilita su emergencia como fendémeno juridico.

La hermenéutica, por tanto, no debe confundirse con un simple repertorio de técnicas
al servicio del juez. Kaufmann la entiende como una filosofia trascendental, una reflexién
sobre las condiciones que hacen posible toda comprensidn juridica. Las criticas que tachan
a la hermenéutica de subjetivismo o irracionalidad apuntan en realidad a una caricatura
metodoldgica. Frente a ello, la propuesta hermenéutica busca una racionalidad que, sin
pretender exclusividad ni absolutismo epistemoldgico, sea capaz de articular la apertura
del derecho con criterios de razonabilidad y de justicia interpretativa.

6. Articulacion hermenéutica del derecho en Kaufmann: del legalismo a la concrecidn relacional

A partir de su critica al positivismo juridico y a sus limitaciones metodoldgicas, Kaufmann
propone una concepcién del derecho que se distancia de la idea de que la préctica
juridica pueda reducirse a la aplicacion mecanica de normas. Frente al legalismo rigido
—ese suefio de un derecho automatico, casi mecanico—, Kaufmann propone una mirada
mucho mas incdmoda, pero también mas realista: el derecho no baja del cielo con manual
de instrucciones incluido, sino que se va tejiendo en la friccion entre norma y caso. No se
trata de una subordinacién légica, sino de un didlogo hermenéutico, un intercambio en el
qgue la norma encuentra su voz al enfrentarse con la crudeza de los hechos.

La ley sin la interpretacion del juez o el intérprete es solo una practica muda. El
momento en que aparece el caso concreto y con las circunstancia histérica la que comienza
a resonar el derecho entonces deja ese objeto acabado y a la espera de ser descubierto
para pasar a la realidad en la que se configura la praxis. En ese instante en que lo abstracto
se mueve hacia la mirada del juez y de esta forma como subraya Kaufmann no es la norma
la que dicta inmutablemente el guidn al gas sino que es el caso el que interroga la Norma
cuestionandola para mostrar su capacidad de responder a la experiencia vivida. En la

interpretacion juridica se deja de lado el ejercicio rutinario de la solucién formal y se pasa

97



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

a un acto creador en donde el proceso mismo de la construccién de sentido llega a ser
decisiva no bajo la exactitud del silogismo sino bajo la legitimidad de la respuesta. Antes de
encarnarse en una decisién concreta el derecho se presenta como un escenario en el que
las normas respecto a su generalidad y los hechos sin rostro juridico no logran una conexion
mecanica sino una labor activa de valoracidn. En esa interpretacion la Norma se transforma
al igual que lo has hecho para constituirse en la médula de la creacion juridica. El derecho
entonces es un ejercicio vivo de mediacién en el que la justicia aparece la capacidad de
articular lo universal lo singular en el escenario siempre cambiante la vida social. Es en este
proceso en donde la Norma vuelve a convertirse en algo aplicado a los hechos produciendo
un derecho vivo dindmico e histdricamente situado (Kaufmann, 2016). Esto a juicio de
kaufman no deja de refiir entre el ser y el deber ser y en como se fija el sentido de la Norma
y luego se afiade el caso particular. Ambos momentos son profundamente ininteligibles
hasta que juridicamente se tornan comprensibles ante la mirada del intérprete. De ahi
que el derecho no exista fuera del proceso hermenéutico que lo constituye, situando la
interpretacion como horizonte indispensable de toda experiencia juridica.Claramente
influido por la hermenéutica filoséfica de Gadamer, Kaufmann entiende que el derecho
no es una “cosa” acabada y descubierta, sino una totalidad significativa que se actualiza a
través de la interpretacidn. El juez reflexivo y la concrecion metddica del derecho

La imagen del juez como operador técnico —ese autdmata de férmulas que muchos
imaginan— se queda corta frente a la vision de Kaufmann. El juez no es una llave que
encaja en una cerradura neutral; es un artesano de sentido, un orfebre que cincela la
norma hasta darle cuerpo frente a un caso concreto. Su subjetividad no es un accidente a
ocultar, sino la materia prima con la que se talla la decisién. (Kaufmann, 2016: 142).Pero
atencién: admitir la presencia de prejuicios no equivale a aplaudir el relativismo. Aqui
surge la antitesis decisiva —y fértil— del planteamiento kaufmanniano: la subjetividad
como condicion creativa frente al subjetivismo como coartada arbitraria. El juez debe
exponer sus presupuestos, someterlos a examen critico y justificar publicamente la ruta
interpretativa elegida. No basta con sentir; hay que razonar, argumentar y rendir cuentas.
La neutralidad perfecta es un mito util para la leyenda, no para la practica.

Laconcrecidn metddica exige un procedimiento reflexivo: reconocerla precomprension,
contrastarla con la tradicion juridica, valorar las circunstancias historicas del caso y articular
una argumentacion que conecte normas y hechos. Es un trabajo de ajuste fino, como el de
un sastre que adapta un traje a un cuerpo Unico, o el de un médico que, antes de recetar,
consulta antecedentes, sintomas y alternativas terapéuticas. En toda practica juridica hay,
pues, técnica; pero también hay juicio valorativo y sensibilidad normativa.Ese método —
abierto, critico y comunicable— protege al derecho de dos peligros opuestos: la frialdad

98



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

del formalismo que convierte a la ley en un sumario inerte, y el capricho discrecional que
hace del juzgador un demiurgo. La virtud kaufmanniana consiste en mantener la tension
entre tradicidn y creatividad: respetar la herencia normativa sin transformarla en dogma,
usarla como horizonte mas que como camisa de fuerza.

En ultima instancia, la concrecidn juridica es una practica publica de legitimacidn. La
decisidon que mejor resiste el escrutinio es la que demuestra haber pasado por el tamiz de
la reflexidn, la argumentacion y la tradicion critica. Si el derecho es tejido relacional, el juez
es su tejedor reflexivo: no desvirtua la trama, la hace habitable para los que vienen detras.
Solo cuando se vuelven conscientes y se articulan en un marco de argumentacion publica
y razonable es posible alcanzar consensos interpretativos y decisiones legitimas. El acto de
juzgar se convierte asi en un ejercicio hermenéutico y, al mismo tiempo, en una préctica

ética, en la que convergen racionalidad practica, tradicion juridica e intersubjetividad.

La interpretacion, en este sentido, no se agota en la conexion abstracta entre normay
hecho, sino que implica construir proposiciones juridicas concretas que articulen el marco
normativo con el contenido material de la situacion. Este proceso creativo se encuentra
siempre condicionado por el contexto histdrico, cultural y social en el que se lleva a cabo.
La norma no se consuma en su literalidad: adquiere realidad en la interpretacién, en la
aplicacién y en la recepcion que tiene dentro de la comunidad juridica.

7. Una tercera via entre derecho natural y positivismo

En Filosofia del Derecho, Kaufmann formula de manera explicita la necesidad de abrir un
“tercer camino” entre el iusnaturalismoyy el positivismo. Esta propuesta no niega el valor de los
principios, pero tampoco acepta que el derecho pueda reducirse a una creacién discrecional.
El planteamiento es mds equilibrado: aunque no existe un contenido predeterminado,
absoluto y universal del derecho, si es posible identificar criterios racionales que orientan la
practica juridica. Tales criterios no se afirman de manera dogmatica, sino mas bien negativa,

como cuando se reconoce la invalidez de una norma por su caracter manifiestamente injusto.

Kaufmann rompe con la tradicién del derecho natural, que veia en el orden juridico
la proyeccién de un logos divino o de una razén universal, y también se distancia del
positivismo, que lo concebia como un sistema auténomo, cerrado sobre si mismo. Frente
a estos polos, propone una “tercera via” que concibe el derecho como una realidad
relacional, razonable y estructurada. En este marco, instituciones juridicas clasicas —
como la compraventa— no son simples invenciones arbitrarias, pero tampoco verdades
absolutas e inmutables. El derecho, sostiene, es histérico y moldeable, pero no cae en el
relativismo caprichoso. El sistema juridico en la mirada de Kaufmann no es una fortaleza

99



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

de certezas dogmaticas ni decisiones arbitrarias. Es mdas bien una obra en la que existe
una construccidn cultural, histérica y relacional que sostiene practicas intersubjetivas que
con el paso del tiempo sufren remodelaciones. La hermenéutica juridica obliga a asumir
la responsabilidad ética y creativa de reinterpretar (Kaufmann, 2016: 142). Al interpretar
ya no a modo de ejercicio sino de un acto de cocreacion de sentido el derecho muestra
como el espacio discursivo vivo donde existe la precompresion del intérprete cambia a
esas constelaciones de tension en las que no bastan solamente los dogmas, sino que los
didlogos entre el pasado y el presente terminan por reinventar la herencia para volverla
operativa en la actualidad. Aqui entonces el formalismo que prometia rigor termina
por deshumanizar la practica juridica y reducirla a una burocracia que solo reconoce la
incertidumbre y es incapaz de entrar en didlogo en rigor con la ética y la creacion del
derecho. Es por esto por lo que la interpretacidon nunca es neutral. de esta forma cada
decisién del intérprete entre escoger alternativas normativas o consecuencias politicas y
sociales no se enuncia solo al hacer el derecho algo operativo sino que se trata de razonar,
justificar y someter a una decisién al debate publico. En términos de Gadamer existe
entonces la fusidn de horizontes con el texto y el caso creando asi la legitimidad practica
del derecho. Aplicar una analogia, por ejemplo, no es cuestidn de rutina técnica: requiere
mostrar por qué esa comparacion es pertinente, cémo ilumina el caso y qué sentido
ofrece a la norma. El derecho, en suma, no se limita a reproducir lo escrito: se construye
como un relato compartido, siempre en disputa, siempre renovado. Y en esa disputa se
juega no solo la vigencia de las leyes, sino la legitimidad de |a justicia. Kaufmann destaca,
en este marco, la dimensidn linglistica del derecho. Comprender un texto juridico no es
recibir de manera pasiva su contenido, sino participar en la produccidn de su sentido. La
subjetividad del intérprete no deforma el proceso hermenéutico, sino que lo hace posible.
Negarla, como hacia el positivismo clasico, conduce a una objetividad ilusoria que suele
encubrir intereses ideoldgicos. Frente a ello, la hermenéutica genuina descansa en una
“honesta intersubjetividad”, en el reconocimiento del papel constitutivo de la tradicion y

en la apertura al didlogo critico que mantiene al derecho vivo y en transformacion.

Desde la teoria del conocimiento y del método juridico cabe preguntarse si es posible
deducir una auténtica teoria de la interpretacion del derecho. Kaufmann responde con una
critica frontal al formalismo de la jurisprudencia, en especial a la concepcién defendida por
Karl Larenz. Segun esta vision, la decision judicial podria derivarse de manera puramente
I6gica a partir de un sistema conceptual cerrado, como si el juez no fuera mas que un
engranaje de subsuncidn: una norma general en la premisa mayor, un hecho particular en
la menory, finalmente, la conclusién obligada. Bajo el paradigma positivista el pensamiento

juridico aspira un conocimiento cientifico, objetivo y axiolégicamente neutral. Para

100



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

kaufmann esta reduccion es inaceptable pues el derecho No es un sistema clausurado
sino un entramado de tensidn entre las normas que atraviesan lagunas y ambigiiedades y
colisiones de principios. En este punto de partida la labor del juez No se reduce a ordenar
datos como piezas de un rompecabezas légico, sino que es el escenario para quién me deja
por una tarea fragil y humana que permite producir sentido. Es decir, es todo lo contrario a
reconstruir el derecho de la posicidn del pasado. Es intentar responder de manera urgente
a las urgencias del presente en las que lo juridico no se resuelve mediante ecuaciones, sino
que permite que mediante la interpretacion que se actualice y se reinvente. De esta manera
la hermenéutica de Gadamer y reelaborada por Kaufmann se muestra como una verdadera
teoria de la interpretacién contra la ilusion de un modelo cerrado y autosuficiente que
proclama que cada aplicacion constituye un acto creador. El didlogo histérico de la Norma
es el que permite que cobre vida al encontrarse con el caso.

Pero no se trata de un capricho personal del juez: la creacion estd enmarcada en
criterios de justicia, racionalidad y coherencia, que impiden que la interpretacién derive
en mero subjetivismo. El juez no improvisa como un solista sin partitura; mas bien
improvisa como un jazzista dentro de una tradicion musical que lo guia y lo desafia. En esta
perspectiva, la hermenéutica aparece como una “tercera via”, un camino intermedio entre
los extremos: por un lado, el positivismo que suefia con la autosuficiencia normativa; por
otro, el iusnaturalismo que apela a verdades universales grabadas en marmol. Kaufmann
sefiala que el derecho vive en esa tensidn: necesita de la tradicidn, pero también de la
critica; requiere normas, pero también creatividad; busca certeza, pero solo encuentra
razonabilidad. La ironia esta servida: lo que parecia debilidad —la imposibilidad de un
derecho absoluto e infalible— se convierte en su mayor fortaleza, porque lo obliga a
permanecer vivo, abierto, atento al didlogo entre norma y realidad. En esa dialéctica,
el juez deja de ser burdcrata y se convierte en intérprete-creador, y el derecho deja de
ser dogma para mostrarse como practica compartida de construccion de sentido. Tanto
Gadamer como Kaufmann insisten en que el derecho no puede entenderse como un
conjunto cerrado de normas ni como la proyeccién de un logos divino o racional universal.
La hermenéutica reconoce la historicidad y relacionalidad de lo juridico: el derecho se
constituye en la interaccién entre norma, caso, intérprete y contexto cultural. Kaufmann
(2010) subraya que esta alternativa no se agota en la hermenéutica, sino que encuentra
afinidades en otros enfoques, como la filosofia del derecho de Radbruch, la teoria de los
principios, la argumentacion juridica o las corrientes criticas contemporaneas.

Aunque Radbruch no desarrollé un sistema hermenéutico en sentido estricto, Kaufmann
reconoce que introdujo intuiciones hermenéuticas esenciales, sobre todo en su critica al
formalismo positivista y en su defensa de una comprension axioldgica, practica y situada

101



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

del derecho. En este sentido, la hermenéutica juridica no pretende clausurar la teoria del
derecho bajo un método exclusivo, sino abrir un horizonte de reflexion que conecta lanorma

con la experiencia, el pasado con el presente y la racionalidad con la justicia concreta.

8. Comprensiodn, tradicion y precomprension: de Gadamer a Kaufmann

Para Gadamer comprender no es asomarse el objeto desde la distancia de un laboratorio,
sino que implica meterse en el rio que ya corre en nuestra llegada. Toda interpretacion
esta atravesada por la precomprension del intérprete y por su pertenencia una tradicién
que nunca es fésil, sino que esta viva. La objetividad es entonces un punto en el que
no se alcanza a expulsar la subjetividad, sino que termina por contribuir a la fusion de

horizontes. Es mediante el texto y el lector que el pasado y el presente aparecen.

Kaufmann reconoce que la intuicion y el trasladar el derecho a un terreno en el que
solamente se avizora el espejismo de la neutralidad y que resulta persistente pues no
recuerda que el juez no le he tenido un vacio ni aplique las normas como quien asume una
interpretacion simple sino que vuelve a plantear un horizonte histérico y cultural cargado
de supuestos, valores y experiencias en didlogo constante con la tradicién juridica y con
las problematicas de cada tiempo interactian con la memoria y las circunstancia para que

aparezca no la ldgica helada de la sentencia sino el derecho.

De ahi que Gadamer y Kaufmann rechacen el modelo sujeto objeto como fundamento
del conocimiento. Para ellos el intérprete se disuelve para dejar de hablar de lo puro y es
precisamente la racionalidad practica en su sensibilidad juridica la que permite que mediante
la biografia del intérprete se articule un sentido normativo en el que el juez avise una nueva
perspectiva que no termina por expulsar la subjetividad, sino que la hace posible. Es irénico
que se termine por reconocer que la objetividad por si sola en su lectura de la tradicidn no sea
capaz de revisar los prejuicios que la acompafian en toda lectura. El derecho lejos de visualizar
las férmulas se me hace como un didlogo incesante entre la Norma y la vida. No se trata de
un subjetivismo caprichoso sino de una intersubjetividad reflexiva en la que el didlogo del
consenso y la responsabilidad del intérprete son decisivos en la legitimacion de las decisiones.
El punto en el que convergen es el caso concreto como lo recuerda kaufmann (2016) en el que
el derecho tiene correspondencia con la hermenéutica y construye la practica interpretativa.

Desde esta perspectiva, tanto Gadamer como Kaufmann cuestionan la posibilidad
de una correccidon objetiva del derecho entendida como algo independiente del proceso
comprensivo. El derecho no se aplica como se aplica una férmula matematica: se comprende,
se argumenta y se crea en un entramado que involucra textos legales, tradiciones
interpretativas, expectativas sociales y la racionalidad del propio sujeto que comprende.

102



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

Ahora bien, existen diferencias notables entre ambos. Gadamer concibié la
hermenéuticaconambicion universal: unintento de pensarlas condicionestrascendentales
de toda comprensién humana, desde la lectura de un poema hasta la interpretacién de
un tratado filoséfico. Kaufmann, en cambio, la toma y la arraiga en el terreno del derecho,
con una preocupacion menos etérea y mas concreta: écomo se legitima una decisién
judicial?, é¢qué papel cumplen los principios?, écdmo lidiar con las lagunas normativas?,
éhasta donde puede estirarse el formalismo sin quebrar el sentido del derecho? La
hermenéutica adopta asi un caracter filosofico practico creando un puente entre la teoria
general y los dilemas urgentes el derecho contempordneo. Si bien es necesario también
entender que los cddigos positivos no pierden su valor la comprensién como actividad
interpretativa y no receptiva es la contribucién mas fértil de la hermenéutica moderna
pues reivindican la comprensién como actividad constitutiva no como un simple reflejo. El
intérprete no es espejo que devuelve los ya inscrito en el texto sino un actor que participa
en la produccidon de sentido y que la hace en un escenario que no es solitario. Es mediante
la reivindicacion de la tradicién compartida y el lenguaje en comun que el derecho vive
y se construye en un espacio que es decisivo y que exige la interaccién y el didlogo como
lugar de inteligibilidad. Esa perspectiva permite rechazar que el subjetivismo reduce todo
un capricho individual y que el formalismo objetivista resume en un sistema cerrado de
verdades deducibles como teoremas. Frente a ellos Gadamer y Kaufmann nos exigen
imaginar un jurista como mediador que traduce recrea y actualiza el sentido no guardando
el secreto de la ley sino construyendo un acto interpretativo siempre condicionado por
la tradicion, pero abierta la critica. Capaz de reconocer la contingencia y la fragilidad en
la que reside la fuerza del derecho como practica viva. En este marco el intérprete no es
un individuo aislado, sino que atraviesa la historia y es atravesado por esto mediante los
prejuicios que configuran su perspectiva de mundo y las précticas sociales que lo preceden.
Es por eso que el sentido en el texto juridico nunca es inmediato ni definitivo, sino que
es el resultado del entrecruzamiento horizontes histéricos que se actualizan en cada acto
interpretativo. Es la manera en que la hermenéutica en rigor reconoce también una forma
de teoria de la argumentacién. Cémo lo dice Kaufmann el derecho inevitablemente nos
vincula no a la conciencia del juez sino a la exposicidn y justificacion y estar afuera en el
escritorio publico. La exigencia que le hacen al derecho esos dos fildsofos permanece
implicita al considerar que el juez refugiarse en la comodidad de su fuero interno como
si va a estar con saber que ha comprendido. La decisién juridica solo adquiere fuerza
cuando se formula en palabras y cuando se razona y se abre el contraste en el espacio
intersubjetivo la tradicién y el debate. De este modo la practica argumentativa No surge
como un accesorio sino como una condicidn misma que permite la interpretacidn para

que llegue a su tarea que es el derecho.

103



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

La hermenéutica, al reconocer el caracter situado, histérico y creativo de comprender,
reclama también la transparencia del proceso: que cada decision muestre el camino
recorrido, los supuestos examinados, los valores puestos en juego. Kaufmann recuerda,
en suma, que sin argumentacion publica el derecho se desvanece en mera autoridad
desnuda; con ella, en cambio, se transforma en una practica legitima de construccion de
sentido, donde el juez no dicta en soledad, sino que dialoga con la comunidad a la que su
decisién se dirige. Solo mediante la argumentacion es posible explicitar la precomprension
del intérprete, transparentar los presupuestos que orientan su lectura del texto y ofrecer
razones susceptibles de alcanzar consensos razonables. De este modo, la fundamentacion
argumentativa no anula el caracter histérico y creador de la interpretacion, pero asegura

su racionalidad practica y otorga legitimidad dentro del sistema juridico.

En este punto, el pensamiento hermenéutico converge con la teoria de la
argumentacion juridica, pues ambas reconocen que el derecho no puede agotarse en la
subsuncidn légica de un caso bajo una norma. La decision exige una deliberacién racional
que pondere normas, principios, valores y consecuencias. La diferencia radica en el
alcance: la argumentacion busca establecer reglas o criterios de correccién, mientras que
la hermenéutica apunta a iluminar las condiciones trascendentales que hacen posible la
comprensién misma. Asi, la primera trabaja en el plano metodoldgico, mientras la segunda
se situa en el nivel ontolégico.

9. La ontologia relacional del derecho

Siguiendo la lectura de Santos (2008), la influencia de Gadamer en Kaufmann se inscribe en
un horizonte filoséfico mas amplio, donde confluyen pensadores como Paul Ricoeur, Luigi
Pareyson o Richard Rorty. Todos ellos comparten una hermenéutica de caracter ontoldgico,
que entiende el ser no como algo dado de antemano, sino como aquello que solo puede

comprenderse en el entramado de lenguaje, tradicidn e historicidad del sujeto.

Kaufmann traslada esta clave al campo juridico y concibe el derecho no como una
sustancia autonoma y clausurada, sino como una realidad relacional que emerge de la
interaccidn entre norma, caso, contexto e intérprete. Este enfoque lo distancia tanto del
racionalismo dogmatico —que pretende encerrar el sentido juridico en una estructura
autosuficiente— como del decisionismo relativista, que reduce el derecho a pura
voluntad subjetiva. Aun cuando, como advierte Santos, la integracidon de esta ontologia
en la practica juridica pueda haber resultado forzada en ciertos pasajes, lo cierto es que
abrié un horizonte fértil para repensar la funcién del derecho en sociedades democraticas

complejas y plurales.

104



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

La hermenéutica juridica formulada por Kaufmann e inspirada en Gadamer y sin
embargo enriquecida por corrientes contemporaneas desde las que bebia nuestro
doctrinante propone un modelo dinamico en el que el derecho No es un objeto externo
que se aplica, sino que construye su comprender desde la participaciony el reconocimiento
de la historia, el asumir la pluralidad y el comprometerse con su realizacién en contexto
situados. Lejos de clausurar los conflictos interpretativos esta propuesta acoge como
parte constitutiva la practica juridica. La diversidad de interpretaciones no es un defecto
sino una prueba de que el derecho es un espacio discursivo atravesado por la historia y
orientada por principios que persiguen la justicia. La hermenéutica no ofrece soluciones
definitivas ni elimina las controversias. Lo que aporta es un horizonte reflexién critica para
la filosofia juridica actual y un horizonte en el que la tradicidn y el cambio, la racionalidad y
la apertura conviven en una tension que terminan por producir el derecho en movimiento.

En ese sentido la hermética juridica inspirada en Gadamer aparece como una tercera
via frente al positivismo y el derecho natural. Ni el formalismo cerrado de las normas
autosuficientes ni el recurso de verdades eternas reconocen la historicidad del derecho y
su caracter relacional. Externa nautica ofrece la manera de repensar la teoria y la practica
juridicas en sociedades democraticas y pluralistas.

Desde la perspectiva aqui desarrollada, queda claro que tanto Hans-Georg Gadamer
como Arthur Kaufmann —cada uno desde su campo— han contribuido decisivamente a
fundamentar una concepcion del derecho no como un sistema cerrado y autosuficiente,
sino como un fenédmeno histérico, linglistico, relacional y normativo, que se construye
continuamente en el acto de interpretacion (Gadamer, 2017; Kaufmann, 2016).

La hermenéutica gadameriana en Kaufmann no fue inmediatamente lineal como advierte
Garcia Amado (2009), es a partir de la década de setenta cuando la influencia el pensador
alemdan comenzd a consolidarse en la obra juridica de Kaufmann . Pero no se puso un simple
traslado de su doctrina reinterpretada a las exigencias metodoldgicas de la filosofia del derecho.
Kaufmann integré elementos de la hermenéutica filosofica con preocupaciones propias de la
l6gica juridica, de la teoria de la argumentacion y de la filosofia practica aristotélica en didlogo

con autores como Gustav Radbruch, Josef Esser, Karl Larenz y Ronal Dworki (Kaufmann, 2010)

Una de las contribuciones mas decisivas fue la defensa del caracter relacional, abierto y
situado del derecho. La hermenéutica juridica muestra que el derecho No es el objeto inerte
esperando ser expuesto por medio de sus pliegues a un texto legal, sino que es una practica que
se actualiza en cada acto interpretativo. En este proceso confluyen pasado presente, norme
caso, tradicion e innovacion. El juez lejos de ser un burd cata normativo se convierte en un
agente creador de sentido responsable para enlazar la herencia recibida con las demandas del

105



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

presente. Lalegitimidad del derecho no se ostenta en las certezas absolutas, sino en la capacidad
de construir consensos razonables mediante la argumentacion el didlogo intersubjetivo y la
apertura pluralidad. Propone entonces una racionalidad practica que esta en posibilidad de
ensanchar la complejidad del humano y la historicidad del sentido. Ahora un camino para
conseguir el derecho como una practica inacabada y un espacio de memoria continuidad
y novedad. La hermenéutica muestra entonces una mutua dependencia a la medida de la
herencia cultural y lingiistica y no como una comprensién pura sino como una comprension
situada. Por esto hermenéutica juridica no cierra el derecho en un sistema autorreferencial,
sino que lo abre al aprendizaje colectivo y recuerda que no esta terminado, sino que construye
histéricamente el lenguaje qué es el que conecta a la interaccion y la experiencia compartida.

A partir de lo anterior, es necesario destacar una distincion central en la obra de Arthur
Kaufmann: la diferencia entre la hermenéutica como filosofia trascendental y los usos
contemporaneos del término “hermenéutica” como sifuera un método técnico mas dentro
del repertorio metodoldgico juridico. Segin Kaufmann (2007), esta confusion explica
muchas de las objeciones que acusan a la hermenéutica de irracionalidad, subjetivismo
o carencia de rigor cientifico. En realidad, tales criticas se dirigen contra una versidon
reducida y operativa de la hermenéutica, entendida como mera técnica interpretativa, y

no contra la propuesta filoséfica profunda inspirada en Gadamer.

Con todo, Kaufmann admite que esas mismas criticas pueden extenderse al método
juridico en general, pues este tampoco puede aspirar a una exactitud matematica ni a una
univocidad absoluta. El derecho, por su propia naturaleza, se encuentra atravesado por
ambigliedades, lagunas y conflictos de valores que exigen interpretacidn, argumentacién y
prudencia. En este sentido, La hermenéutica no debilita la racionalidad juridica; al contrario,
la rescata de las abstracciones estériles y la sitia en el terreno que le corresponde: el de
una racionalidad practica, abierta y dialdgica, capaz de sostener al derecho como practica
viva y humanizadora. Arthur Kaufmann (2007) no recuerda que el método juridico puede
ser comprendido racionalmente solo desde su caracter interpretativo, plural y situado. Ella
exige adoptar una Concepcion hermética del método que no invalida otras técnicas como la
subsuncion, la analogia y la argumentacion, pero si revelas los limites de ellas operando en
el vacio y requiriendo una mediacidn interpretativa que los hace inteligibles en contextos
concretos (Gadamer, 2017). El derecho penal por ejemplo ofrece esa atencidn y su aparente
I6gicasostenidaenlalegalidadyla Asuncidn muestragrietas conforme se van problematizando
los casos reales. Kaufmann (2010) advierte que la solucidn resulta insuficiente para abrirse
la ponderacion de principios y a la evaluacion contextual de la justicia material. Es en el
terreno hermética en el que no se sustituyen las técnicas juridicas por aquello que la sostiene
y la dota de sentido recordando que la aplicacion depende la mediacion interpretativa.

106



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.07. PP. 87-XX

Comprender el método juridico en clave aeronautica no equivale a renunciar la racionalidad
sino en redefinirla. Se trata de una racionalidad histérica, consciente de la intervencion del
intérprete de la densidad de lenguaje normativo (Santos, 2008). No aspira a las actitudes
de las ciencias formales, pero en su ejercicio constituye la condicidn de posibilidad de una
justicia coherente y respetuosa la dignidad humana. Cabe también mencionar que la lectura
que hace Kaufmann de Verdad y método permite identificar que no siguié plenamente a cada
mes y esto termind que su apropiacion quedara limitada. Por un lado, hay una reduccidn
de la linglisticidad pues Gadamer concibe el lenguaje como un horizonte universal de la
comprension, es decir, todo comprender ocurre en y a través del lenguaje. Kaufmann por
su parte recogio esta idea, pero la redujo a una punta lateral en el que el derecho tiene un
caracter racional sin desplegar todas las implicaciones en la practica juridica. Su reflexién
sobre el derecho y el lenguaje queda yuxtapuesta y sin licencia central en la filosofia
juridica. También se encuentra una limitacidn en las categorias clasicas en las que se vuelve
a caer en la separacion del método la ciencia y la filosofia proponiendo la hermenéutica
que es borda esas divisiones. Kaufmann categoria seria del positivismo y el neokantismo
presentando como continuacion de su interpretacion la filosofia hermenéutica del derecho.
Gadamer evitd la de ontologia sustancialista, es decir, el retorno a una racionalidad natural.
Su propuesta buscaba una racionalidad practica de dialogo con la tradicion y la apertura de
horizontes, sin embargo, a pesar de la critica de Kaufmann al positivismo acaba retomando
la idea de un derecho correcto o de una doctrina justa como nucleo del derecho. Esto limite
la radicalidad de Gadamer qué buscé mas abrir un espacio de comprensién histérica. El
uso instrumental de la hermética por parte de Kaufmann la pone al servicio nuevo de la
subvencién las lagunas la analogia lo que hace que el fundamento filoséfico no llegue a
replantear los problemas de la hermenéutica juridica. Y finalmente termind por reconocer
la historicidad, pero al traducirla la condujo a categoria juridicas manejables como casa y
Norma, mediacion legitimidad perdiendo la fuerza de estabilizar la propuesta.

De haber acogido plenamente la hermenéutica filoséfica el derecho no seria ya un
sistema de normas aplicadas en un proceso continuo de generacién de sentido en el
lenguaje. No existiria el derecho como cosa previa sino como un didlogo histérico que
se actualiza en cada practica juridica. En cuanto a la historicidad no habria derecho
correcto universal sino una busqueda incesante justicia en las tradiciones y constante
reinterpretacion. La legitimidad se fundaria en el reconocimiento histdricoy en la apertura
a la critica no en principios atemporales. El desplazamiento del método a la praxis hubiera
permitido que la praxis discursiva respecto a la comprensiéon misma creard el derecho. Un
juez no seria un técnico normal ni siquiera mediador entre enorme caso sino un coautor

la tradicion en acto. Respecto a la fusion de horizontes cada decisidon judicial se entendia

107



JUAN MANUEL HERNANDEZ AGUILAR
INTERPRETACION JURIDICA Y TRADICION: ARTICULACION ENTRE LA HERMENEUTICA FILOSOFICA DE GADAMERYY LA...

como una funcién de horizontes entre la tradicion normativa la situacidn histérica concreta.
El derecho se crearia en cruce no en una preexistencia normativa. El derecho entonces se
crea hermenéuticamente y surgiria la interaccion entre barbaridad el caso presente y el
horizonte cultural de intérprete. Se legitimaria la medida en que es interpretacidn pudiera
sostenerse en el didlogo intersubjetivo es decir mediante la argumentacion y deliberacidon
publica. Se renovaria continuamente en cada nuevo contexto que obliga a reinterpretar
lo anterior modificando incluso lo que creemos ya establecido. Tendriamos un derecho
histéricamente emergente que existiria solo en la medida en que pueda ser interpretado.

Referencias bibliograficas

GADAMER, H.-G. (2017). Verdad y método [1960]. Salamanca: Sigueme.

GARCIA AMADO, J.A. (2009). “Filosofia hermenéutica y derecho”. Azafea: Revista De Filosofia, 5. DOI:
10.14201/3775

KAUFMANN, A. (2007). Hermenéutica y derecho. Granada: Comares.
KAUFMANN, A. (2010). La hermenéutica juridica y la filosofia del derecho. Madrid: Dykinson.

KAUFMANN, A. (2016). “Entre iusnaturalismo y positivismo. Hacia la hermenéutica juridica”. ACFS:
Uno de 50, 50, 133-142.

SANTOS, J.A. (2008). Arthur Kaufmann en la encrucijada de la filosofia juridica alemana de la
posguerra. Granada: Comares.

108



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.08 [pp. 109-129]

Recibido: 17/08/2025 — Aceptado: 9/9/2025

Mas alla de la hermenéutica: un estudio comparativo entre
Oscar Wilde y Roland Barthes

Beyond hermeneutics: a comparative study between Oscar
Wilde and Roland Barthes

Alejandro Mardones de la Fuente

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: La obra critica y filosofica de Oscar Wilde ocupa un lugar especial en la practica hermenéutica
y en el estudio de la interpretacion. Frente a las voces clasicas de Mathew Arnold -que entenderia como
funcidn primaria de la critica “ver el objeto como realmente es”- y de Walter Pater -que la entenderia como
“ver el propio objeto tal y como es”, introduciendo ese elemento subjetivo- Wilde revolucionaria el papel
de la critica artistica al postularla como herramienta para “ver el objeto como en realidad no es”. La critica
deviene en si misma obra de arte. Este componente radicalmente creativo, al proponer la obra original
como materia prima para producir una nueva mediante la critica, problematiza los limites de la disciplina, en
sintonia con las practicas posestructuralistas que envolvieron Francia durante la segunda mitad del siglo XX.
Rescataremos en este articulo el caso paradigmatico de Roland Barthes y cdmo su pluralidad de sentido, la
apertura del texto y el lector auténomo dialogan a través del tiempo con las lineas tedricas de Oscar Wilde.

Abstract: Oscar Wilde's critical and philosophical work occupies a special place in hermeneutic practice
and the study of interpretation. In contrast to the classical voices of Mathew Arnold -who understood the
primary function of criticism to be “seeing the object as it really is”- and Walter Pater -who understood
it as “seeing the object as it is”, introducing that subjective element- Wilde revolutionised the role of
art criticism by positing it as a tool for “seeing the object as it is not”. Criticism becomes a work of art in
itself. This radically creative component, by proposing the original work as raw material for producing a
new one through criticism, problematises the limits of the discipline, in line with the post-structuralist
practices that enveloped France during the second half of the 20th century. In this article, we will revisit
the paradigmatic case of Roland Barthes and how his plurality of meaning, the openness of the text and
the autonomous reader dialogue over time with Oscar Wilde’s theoretical lines.

Palabras clave/Keywords: Paradoja (Paradox); Autor (Author); Individualismo (Individualism);
Sentido (Meaning); Critica (Criticism).

109



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

1. Introduccién

Durante las ultimas décadas, los estudiosos de Oscar Wilde han tomado cada vez mas
conciencia del amor y el profundo conocimiento que el autor irlandés tenia de la filosofia
(Bennet, 2017: 1). Estas investigaciones interdisciplinares mas recientes han trazado una
nueva relacidon entre Wilde y una de las figuras mds relevantes del panorama filoséfico
contemporaneo: Roland Barthes. El interés no es uno aleatorio, son varios los elementos
que fuerzan una lectura comun de estos dos autores, atendiendo a debates y vivencias
que definieron su produccidn literaria pese a verse separados por casi un siglo de historia.
Elementos biograficos, personalidad, influencias literarias y reflexiones filoséficas se
cruzan constantemente ente los escritos de ambos pensadores.

La primera linea de investigacion que conecta a Wilde con Barthes es la de los estudios
del dandismo. G. Willoughby identifica los acentos irdnicos y graves del ultimo Barthes,
su estilo aforistico y sus juicios de un yo autoral imposible de precisar en el ingenioso
dandi Oscar Wilde (1991) . Mientras tanto, K. Cerankowski rescata la vision de Barthes en
torno al dandismo, entendiéndolo como un estilo de un determinado periodo de tiempo,
y la contrasta con los elementos decadentes del literato irlandés (2013). Las visiones de
ambos pensadores en torno al estilo, la moda y la innovacién también son problematicas
que ponen en didlogo a Wilde y Barthes junto con otras figuras de gran interés filoséfico
(Nelson, 2007; Garland, 2008; Schiffer, 2008; Visser, 2011).

Otro de los campos mas prolificos en el que podemos ver comparada la obra de Wilde
y de Barthes es, siguiendo la ténica biografica, lo que en los ultimos afios se ha dado
a conocer como gay studies o queer theory. Varios autores (Kopelson, 1994; Sinfield,
1994; Kaye, 2004; Eribon, 2015) han estudiado la relacidn entre subjetividades queer y
los postulados filosdficos de ambas figuras, atendiendo a cdmo las problematicas vitales
y sexuales tanto de Wilde como de Barthes se ponen de manifiesto, de una forma u otra,
en su obra. Debemos destacar los trabajos de H. Beaver (1981) y E. Kosofsky (2008), que
profundiza en las teorias estéticas de los pensadores y la manera en la que conectan con
la homosexualidad, lo erdtico y el caracter engafioso del arte.

Sin embargo, el pensamiento de Wilde no solo se ha entendido filoséficamente a
través de cuestiones como el estilo, la sexualidad o la biografia. Debemos subrayar el
tratamiento de su obra critica por parte de la Escuela de Yale, pilar fundamental para
la recepcidn del pensamiento deconstructivista de finales de los setenta. Siguiendo el
enfoque de critica literaria que trabajaron varios pensadores, Wilde fue en multitud de
ocasiones asociado al posestructuralismo de autores como Derrida, Deleuze o el propio
Barthes. Mientras que Hartman (2007) reflexiona en torno a la distancia que Wilde

110



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

impone entre la persona y la mascara y como décadas mas tarde la teoria moderna de
la persona intentaria reparar el dafio, el mayor estudioso de la obra de Wilde en esta
escuela de pensamiento no es otro que Harold Bloom. Debemos sefialar su Oscar Wilde
(Bloom, 2008), una seleccidn critica de textos que tratan obras clave del artista irlandés,
precedido de una emotiva introduccion donde se pone de manifiesto la relacién entre
el pensamiento estético de Wilde y la creacidn de sentido propia del posestructuralismo
de Yale. Destacamos también The anxiety of influence. A theory of poetry (Bloom, 1997),
aportacion clave en el ambito de la critica literaria de la década de los setenta. A través
del concepto de misreading, gesto propio de la obra de Oscar Wilde (Doody, 2000), Bloom
estudia con detenimiento el papel que juega las influencias literarias en la produccién
artistica. En How to read and Why (2000), Bloom estudia el teatro de Wilde y lo compara
con la literatura del sinsentido de Lewis Carrol®.

En los ultimos afios, tanto el ambito anglosajén como el francés han dedicado un mayor
interés a estudiar a Wilde y Barthes bajo el paradigma del posestructuralismo y los limites
de la hermenéutica clasica, poniendo en comun elementos como la creatividad, el lenguaje
o la autoridad. En el dmbito anglosajon, debemos subrayar en primer lugar el trabajo de
Richard Ellman, identificando a Wilde como un Roland Barthes ancestral (Ellman, 1969:
7-8) y recogiendo el afan del irlandés por liberar a los criticos de la subordinacion de la
obra original, concediéndoles una mayor participacién en la produccién literaria (Ellman,
1969: 9). Siguiendo esta linea, debemos reconocer el trabajo de K. Hext (2011), colocando
a Wilde en una trayectoria anti-hegeliana que le conecta con pensadores andrquicos como
Nietzsche o Barthes, o el de M. Knox (2017), exponiendo cémo el posestructuralismo se
ha relacionado con la nocion de personalidad, tan presente en Wilde y en Barthes. Varias
investigaciones también se han producido tratando de identificar problematicas propias del
posestructuralismo en la obra de Wilde, como la representacién (Small, 1985), el dialogismo
bajtiniano (Gagnier, 1997), el texto (Danson, 1997) o la propia deconstruccion (Varty, 1998).

En el ambito francés, Wilde y Barthes han sido en varias ocasiones identificados
como tedricos del arte clave para el desarrollo de la disciplina, junto a demas autores
posestructuralistas (Talan-Hugon, 2017). La Unica novela de Wilde, El retrato de Dorian
Gray, se ha trabajado desde 6pticas poshermenéuticas a través de elementos clave como
los epigramas, la imposibilidad de representacion o el caracter abierto de la obra de arte
(Giudicelli, 2009; Gillespie, 2015). Temas centrales para el pensamiento de Wilde y de

Barthes como la produccion de sentido, el comprender la critica como una actividad libre

1 Algunos trabajos a tener en cuenta para comprender la relacion entre Harold Bloom, Oscar Wilde
y la superacién del paradigma hermenéutico clasico: A. Watkitn, (2010), D. Rosenberg (2019), o
Doody (2000).

111



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

o la capacidad del arte a la hora de construir una nueva realidad, han sido notablemente
investigados por autores como B. Gendrel (2020), acercandose a los postulados barthesianos
de la “critica patética”, Y. Landerouin (2008; 2015; 2019), teorizando en torno a la dimensién

creativa de la critica, o J. de Langlade (1987) escribiendo sobre la imagen de la méscara.

El presente articulo busca continuar el ejercicio critico de estos recientes trabajos.
Pese a que la relacidn filoséfica entre Oscar Wilde y el posestructuralismo en general,
y entre Oscar Wilde y Roland Barthes en particular, haya generado cierto interés en los
ultimos afios, aun queda por sefialar conexiones claras y completas entre las obras de
ambos pensadores. En este punto conviene recordar que la recepcion de Wilde también
puede situarse frente a los marcos de la hermenéutica clasica. Desde Schleiermacher
hasta Dilthey, la tarea de la interpretacidon habia consistido en reconstruir la intencion
original del autor y en reinscribir la obra dentro de su horizonte histdrico. La critica
wildeana subvierte este paradigma al no aspirar ni a la fidelidad al autor ni a la continuidad
histdrica, sino a la confeccidn de nuevos usos con una libertad fuera del alcance del autor
(Bashford, 1988: 422). Asi, Wilde emerge como un pensador que se enfrenta a la doctrina
hermenéutica de que interpretar es revivir la experiencia implicita de la obra y propone
una reinterpretacion total y novedosa (Basford, 1988: 418).

El objetivo del siguiente trabajo es identificar qué conceptos presentes en la obra
de Barthes operan también en la obra critica de Wilde, articulando postulados estéticos
rompedores para su época. A través del analisis de tres ideas clave, sean la paradoja; la
muerte del autor; y el individualismo, articularemos un estudio comparativo integro y
exhaustivo que ponga en didlogo a dos figuras intelectuales separadas por casi un siglo de
historia, con el afan de exponer la critica creativa y productora de sentido de Oscar Wilde
manifiesta en la obra de Roland Barthes.

2. La paradoja

La actitud paraddjica de los enunciados, las posibilidades que ésta ofrece a través de la
ruptura con el lenguaje cotidiano, es el primer elemento sobre el que Barthes y Wilde
pivotan en comun. Presentemos, en un primer lugar, como opera este elemento en la
obra de Roland Barthes. En su comentario reflexivo, bajo el titulo de Roland Barthes por

Roland, el autor francés comienza a dar forma a la nociéon de paradoja:

Todo parece indicar que su discurso funciona segin una dialéctica de dos términos:
la opinién comun y su contrario, la Doxa y su paradoja, el estereotipo y su novacion,
el cansancio vy la frescura, el gusto y el asco: amo/no amo. Esta dialéctica binaria es la
dialéctica misma del sentido (marcado/no marcado) y del juego freudiano (Fort/Da): la
dialéctica del valor (Barthes, 1978: 79).

112



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

Barthes entiende por Doxa esa “Opinion publica, el Espiritu mayoritario, el Consenso
pequefioburgués, la Voz de lo Natural” (Barthes, 1978: 56). Comparte con el irlandés,
como veremos, el rechazo a priori de aquello que se viste como natural, como dado, como
verdadero segun las masas. En ocasiones, Barthes iguala Doxa con Ley (Barthes, 1978: 74),
apelando a ese caracter imperturbable, sacro, con el que la Ciencia impide todo intento
de transgresion. El estilo de Barthes presenta la paradoja como desafios imposibles para
el lector torpe, complicando el texto y enfatizando las contradicciones (Chaudier, 2015:
77). Al final, la paradoja, la mentira, no es otra cosa que una transgresion, un intento por

escapar a las limitaciones lingliisticas (Sione, 2014: 58) y producir aun m3s significados.

La Ley, la Doxa, la Ciencia no quieren comprender que la perversion, sencillamente,
hace feliz; o, para precisar, que produce un mds: soy mas sensible, mas perceptivo, mas
locuaz, me distraigo mejor, etc. y en este mds reside la diferencia (y de alli el Texto de la
vida, la vida como texto) (Barthes, 1978: 74).

Roland Barthes por Roland Barthes nos aporta una presencia polisémica del personaje,
un Barthes de entre los infinitos posibles, en sintonia con un movimiento perpetuo a
través de inversiones y paradojas (Amossy, 2017: 86). Esta obra de Barthes encapsula a
la perfeccion la potencia de la critica como arte, que también veremos en Oscar Wilde:
la problematica posmoderna, posestructuralista, de identificar un sujeto que ha sido
confeccionado por la gramatica, por el gesto, por los estados de animo. “El objeto inductor
no es, sin embargo, el autor del que hablo sino mas bien lo que éste me lleva a decir de él:
yo me influencio a mi mismo con su permiso: lo que digo de él me obliga a pensarlo de mi

mismo (o a no pensarlo), etc.” (Barthes, 1978: 117).

La forma en la que queda configurada Roland Barthes por Roland Barthes es, en si
misma, paraddjica: un Barthes que se comenta a si mismo como si estudiara a un autor
completamente ajeno y desconocido en unas ocasiones, como si fuera un amigo cercano
en otras, o reconociendo en momentos concretos ser él mismo al usar la primera persona.
Un Barthes que, a través de imagenes, fragmentos y la constante escritura y reescritura de
sus textos, se constituye como sujeto estallado, desintegrado y paraddjico (Sione, 2014: 58).

El tratamiento de la paradoja, en relacion con el estilo, es uno muy similar al que podemos
analizar en la obra de Oscar Wilde. La paradoja, como procedimiento estilistico y filoséfico,
tensiona directamente el marco hermenéutico cldsico. Mientras que la hermenéutica
romantica buscaba reconstruir un sentido unitario que reposara en la intencién del autor
0 en su contexto histdrico, la paradoja wildeana desmantela esa aspiracion a la coherencia
y abre el texto a una proliferacion incontrolada de significados. Frente al esfuerzo
hermenéutico por restituir la unidad del sentido, Wilde propone la discontinuidad, el

artificio y la contradiccion como motores creativos. En este punto, se revela una primera

113



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

fisura respecto de la tradicién hermenéutica: la paradoja no interpreta para comprender
mejor, sino que inventa para producir mas. Siguiendo la exposicidn anterior, encontramos
en Intentions una voz teatral vistiendo las reflexiones filosoéficas en torno al arte y la critica.
Hay una atencidn minuciosa al detalle que queda sobre la superficie, a la sorpresa, al resorte
que se activa al leer la frase de una sola pasada. En la lectura de los ensayos de Wilde, es
facil percibir cierta alegria infantil, cierto juego con las palabras. La actitud plasmada en el
texto no es algo baladi: frente al tono serio, académico, que seria el idéneo para presentar
las ideas de una forma mas clara y ordenada, con mayor andamiaje y recursos sobre los que
sustentar el argumentario, Wilde decide adoptar este otro burlesco, a pesar de que pueda
ser entendido como un pasatiempo insipido o una gracieta efimera.

But fracture is, | believe, what Wilde intended his audience to see: a discontinuity (by
contemporary standards), for instance between seriousness and frivolity, which would
correspond at the level of the work to the discontinuities Wilde finds at the level of the
‘personality’ (Kemp, 2013: 49).

Podemos poner como ejemplo La decadencia de la mentira: “The final relevation is
that Lying, the telling of beautiful untrue things, is the proper aim of Art” (Wilde, 1969:
349). Este primer juego de palabras, este primer enunciado paraddjico en el que Wilde
trata de enfrentar la belleza regia de lo que podria ser la Verdad platénica con la bajeza
moral de “las cosas que son mentira”, es un mecanismo para poder mostrar lo artificioso

del pensamiento y suprimir la naturaleza seria de la reflexion:

Through confrontation with a serious point couched in an obvious lie, the reader is
forced to consider the point closely on their own terms. The critical position, thus, is
made stronger because it is bereft of a conveniently packaged point, uncritically to be
digested wholesale (de Vries, 2012: 53).

La creatividad paradodjica del lenguaje teatral permite manifestar lo que habria sido
imposible si se hubiera seguido uno coherente y plano. A través de la mentira, Wilde consigue
explotar los recursos lingliisticos al maximo para presentar una multiplicidad infinita:

[...]Jand over our heads Will float the Blue Bird singing beautiful and imposible things, of
things that are lovely and that never happen, of thing that are not and that should be.
But before this comes to pass we must cultivate the lost art of Lying (Wilde, 1969: 348).

La mentira funcionan en la obra de Wilde como un catalizador de la personalidad. “I live
in terror of not being misunderstood” (Wilde, 1969: 379), la opacidad y lo obscuro de los
razonamientos circulares o contradictorios permiten llegar a aquellos rincones reflexivos que
de otra manera no habriamos podido apreciar. Lejos de ser un defecto, el laberinto metaférico
es una herramienta mas para la produccién de sentido: “What people call insincerity is
simply a method by which we can multiply our personalities” (Wilde, 1969: 424). Este juego
de mascaras permite la multiplicidad del hablante, la evasién y mutabilidad de la propia

identidad, el anonimato que hace posible una lectura libre y una expresién fuera de la moral.

114



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

Y para presentar esta mentira, esta disolucién de los juicios que posibilitan una potenciacion
de la personalidad, Wilde escoge la paradoja; un gesto que tiende hacia lo indecible y que

por el camino amenaza con desestabilizar o destruir aquello a lo que llamamos verdad.

El ejercicio no es uno de contraargumentacion, tampoco de nihilismo absoluto. Lo que
propone Wilde es una plétora de juicios, una mirada caleidoscdpica sobre el lenguaje que pone
a disposicidn del sujeto un patio de juegos en el que desarrollarse. Este conjunto de enunciados
paraddjicamente abiertos esen gran medida lo que descansaba en el corazén del posmodernismo
de Lyotard (Kemp, 2013: 48). Si trazamos la paralela con la corriente postestructuralista, esta
multiplicidad de afirmaciones corroeria la narrativa decimondnica de que existe una unica
Verdad. La fragmentacion y consiguiente problematizacion de todas estas mdscaras sirve para
generar una nueva concepcion de la estética que rechace frontalmente la jerarquizacién del
arte y de la critica. En Wilde, como veremos a lo largo del escrito, creacion y critica acaban por
igualarse. En el momento en el que fragmentamos la obra original, en el momento en el que
la critica es capaz de producir por si misma una nueva obra de arte reinventando el enfoque o
la lectura que se da sobre su materia prima, la paradoja se materializa: |a critica es mayor que
la obra de arte, el critico se convierte en un artista. El enunciado paradodjico permite a Wilde
mostrar al lector la discontinuidad que se maneja entre esos dos tonos que comentdbamos al
principio. La fractura entre lo serio y lo frivolo, entre lo regio y lo burlesco, permiten trabajar
con discontinuidades productoras de sentido, de personalidad.

El critico wildeano no tiene ninguna razén para ser sincero (Moore-Gilbert, 1993:59),
podemos comprobarlo en el personaje de Lord Henry cuando se enuncia que “the
probabilities are that the more insiscere the man is, the more purely intelectual will the
idea be” (Wilde, 2003:23). Para alcanzar una personalidad verdaderamente libre, el critico
necesita constantemente de nuevos puntos de vista. Detras de la mascara, Wilde no tiene
gue preocuparse por convencer a un lector. Mediante la mentira, la ficcidn, el lector se ve
obligado a creer y a desconfiar de Wilde al mismo tiempo:

If “Atruthin art is that whose contradictory is also true”, how can we trust any statement
on art, including this one? How are we to believe that in this passage the ‘truth’ is being
spoken? Could it be another lie? Furthermore, accustomed as we are to reading essays
to access the author’s ‘truth’, how can we trust what we have read? We have entered,
through the portal of this passage, a universe of radical uncertainty, a postmodern space
in which language is unbalanced and truth unstable and multiple —making it deeply
contradictory (Kemp, 2013: 44).

Un analisis de todas las posibilidades que abre el pensamiento paraddjico del irlandés
esinabarcable; el lector se ve obligado a leer sin la pretension de una verdad que articular,
de un secreto que descubrir. La performatividad de su lenguaje permite ahondar en el

misterio sin necesidad de resolverlo.

115



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

La critica wildeana trata de observar, de presentar a su objeto de estudio como
verdaderamente no es: rechaza lo Natural, lo consensuado, lo auténtico en tanto que
demuestra que no existe algo como lo esencial bajo un texto. Se da espacio en la escritura
para hacer de la actitud critica un impulso tan creativo como el propio arte, presentando
la teoria estética como novela, en el caso de El retrato de Dorian Gray o de drama, en
el caso de los ensayos criticos (Moore-Gilbert, 1993:59). Sus paradojas acarrean un
descentramiento del significado y de sus agencias autorizantes, que de alguna u otra
forma adelantan el tropo posestructuralista del autor como texto o de la muerte del autor
(Kemp, 2013: 16) expuesto por Barthes. Ambos pensadores encuentran en la funcién de
la paradoja una herramienta para liberar a la sintaxis y permitir la produccién constante
de nuevos sentidos. En la desarticulacion de un discurso coherente, lineal y discursivo, el
estilo teatral de Wilde y de Barthes no solo problematizan el texto, sino que la voz autorial
queda resquebrajada. Estudiemos, a continuacién, dénde queda el Autor en la obra de
ambos auotres después de esta fisura estilistica.

3. La muerte del autor
3.1 Pluralidad de sentidos

Asentemos las bases de este desplazamiento de la figura del Autor atendiendo a la obra
de Barthes en primer lugar. En el texto inestable, consecuencia de la liberacion paraddjica
del sentido, el autor acaba por perderse en un laberinto del que se hace imposible
salir. En De la obra al texto, Barthes entiende el texto como un elemento plural. Esta
idea de pluralidad no se limita a enunciar que, efectivamente, conviven varios sentidos
en el texto, “sino que realiza la misma pluralidad del sentido: una pluralidad irreductible
(Barthes, 1994: 77). En el texto, una pluralidad de sentidos, de voces, de autores, dibuja
la constelacion de referencias e interpretaciones contra la que nos enfrentamos al leer.
Etimoldgicamente, la palabra texto proviene del latin textus, paticipio de texo, del verbo
texere, que significa tejer, trenzar, entrelazar. El texto brota de una marafia, de una red
infinita de conexiones imposibles de identificar y clasificar. “El texto se hace, se trabaja
a través de un entrelazado perpetuo; perdido en ese tejido —esa textura— el sujeto se
deshace en él como una araia que se disuelve en las segregaciones constructivas de su
tela (Barthes, 1993: 104)".

La disolucion de la que habla Barthes se nos presenta incompatible con la instauracién
de una Unica interpretacion del texto, ni siquiera con la instauracion de una liberal; la
pluralidad de sentidos tan sélo puede entenderse como “una explosion, una diseminacién”

(Barthes, 1994: 77). El lector acaba percibiendo una multiplicidad irreductible, un

116



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

entramado de “luces, colores, vegetaciones, calor, aire, tenues explosiones de ruidos,
delicados gritos de pajaros, voces de nifios del otro lado del valle, pasos, gestos, ropas de
habitantes muy cercanos o muy lejanos” (Barthes, 1994: 77), accidentes dispares que van
tejiendo en su interaccién el campo metodoldgico sobre el que trabajamos. Esta pluralidad
de sentidos revoluciona la coherencia del texto, abriéndolo y poniendo en duda su unidad.
El lector se acaba por enfrentar a todas las huellas que constituyen el escrito, siendo
incapaz de localizar el origen de cada una (Barthes, 1994: 71). El lector se convierte asi en
un puro espacio de recogida de sentido, y no en otro Autor; en un individuo que se limita a
especular negando a la figura que pone fin al texto (Haffas, 2024: 99). Ahondando en esta
apertura del texto, en esta pluralidad de sentidos imposibles de identificar, Barthes recoge

la nocién de intertextualidad, trabajada en profundidad por su colega Julia Kristeva.

La intertextualidad en la que esta inserto todo texto, ya que él mismo es el entretexto de otro
texto, no debe confundirse con ninguin origen del texto: buscar las “fuentes”, las “influencias”
de una obra es satisfacer el mito de la filiacion; las citas que forman un texto son anénimas,
ilocalizables y, no obstante, ya leidas antes: son citas sin entrecomillado (Barthes, 1994: 78).

Oscar Wilde, en una de sus piezas periodisticas, reflexiona sobre la presunta originalidad
que se espera de un verdadero artista, en consonancia con este huir de las fuentes y los
entrecomillados: “The originality, | mean, which we ask from the artist, is originality of treatment,
not of subject. It is only the unimaginative who ever invents. The true artist is known by the use

he makes of what he annexes, and he annexes everything” (Wilde, 2003: 955).

No existe una originalidad respecto del sujeto, respecto del tema que tratamos o las
ideas que exponemos, tan solo podemos esperar cierta originalidad en la forma, en el
tratamiento de este contenido. El artista es aquel capaz de operar con todas las referencias
que durante sus procesos de socializacidn e investigacidn ha ido recopilando o que hanido
calando en él. Deja de ser relevante identificar las ideas, las fdrmulas o las citas concretas
y colocarlas en boca de este o esta otra autora; el verdadero artista es aquel que consigue
empaparse de todo y expresarlo todo. Wilde propone abandonar ese sentimiento de culpa
al subrayar que uno ha adaptado esta idea de esta fuente, pues no nos podemos apropiar
de algo que no sea ya nuestro, que no nos constituya ya como individuo: “He, indeed,
knows neither the origin of his deeds nor their results. From the field in which he thought
that he had sown thorns, we have gathered our vintage, and the fig-tree that he planted for
our pleasure is as barren as the thistle, and more bitter” (Wilde, 1969: 389).

3.2 La labor de la critica

La muerte del autor no significa que, a partir de entonces, la literatura entre en una etapa de
nihilismo oscuro, incapaz de avanzar hacia el futuro (Nachtergael, 2013: 29). La creatividad

117



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

que comienza con la pluralidad de sentidos permite un enfoque ludico a la hora de trabajar
sobre un texto. Entendiendo la escritura como multiplicidad, el lector-escritor se encuentra
con un todo desordenado que no necesita de una reconfiguracion para responder a leyes o
estructuras fijas; se ve obligado a recorrer el espacio de la escritura sin atravesarlo.

Por eso mismo, la literatura (seria mejor decir la escritura, de ahora en adelante), al
rehusar la asignacion al texto (y al mundo como texto) de un “secreto”, es decir, un
sentido ultimo, se entrega a una actividad que se podria llamar contrateoldgica,
revolucionaria en sentido propio, pues rehusar la detencién del sentido, es, en definitiva
rechazar a Dios y a sus hipdstasis, la razon, la ciencia, la ley (Barthes, 1994: 70).

En Critica y verdad, Barthes sefala que la labor del critico es |la de levantar una segunda
escritura sobre la primera, la de “abrir el camino a margenes imprevisibles, suscitar el
juego infinito de los espejos” (Barthes, 1966: 13-14). La significacién no se encuentra
atesorada por el autor en la obra, la significacién se produce en la interacciéon de estos
dos papeles, en la interaccidn entre las referencias que manejan tanto Autor como Lector,
intercambiando roles y produciendo constantemente. Llegados a este punto, los papeles
del autor, del lector y del critico comienzan a diluirse unos en otros, desdibujando del
todo las lineas fronterizas que delimitan sus especificidades. La muerte del autor no deja
un vacio, sino que da paso a otra instancia narrativa (Nachteragael, 2013: 32). El nuevo
sujeto abierto a la pluralidad de sentidos no busca descifrar el significado de un texto, no
busca desenmascarar a un mentiroso, sino disfrutar de lo que su paradoja, su alteracion,
su ficcidn, puede aportar de novedoso: “Una vez alejado el Autor, se vuelve indtil la
pretensidn de “descifrar” un texto. Darle a un texto un Autor es imponerle un seguro,

proveerlo de un significado ultimo, cerrar la escritura” (Barthes, 1994: 70).

El contraste con la tradicidn interpretativa resulta aqui todavia mas evidente. Tanto
Wilde como Barthes se descuelgan del lema hermenéutico “comprender a un autor mejor
de lo que él se comprendid a si mismo” (Dilthey, 2000: 78) y la figura del autor no se
recupera como origen de sentido, sino que se declara su desaparicion como condicion
para que la interpretacion pueda ser creativa. La muerte del autor funciona, en este
sentido, como un gesto antihermenéutico, que desplaza la centralidad de la autoria y la
sustituye por una pluralidad de voces irreductibles. La logica a la hora de relacionarse con
un texto deja de ser comprensiva, deja de preguntarse por el sentido ultimo, y pasa a ser
metonimica, en palabras de Barthes. Trabajamos ahora con asociaciones, contigliidades,
traslados, que acaban forzando una liberacion de la energia simbdlica (Barthes, 1994: 76).
El texto deja de ser un objeto sagrado, hermético frente a los comentarios que vengan
desde el exterior. El texto deja de ser una figura venerable, y pasa a ser un elemento con
el que relacionarnos desde el juego, interpretandolo y rompiéndolo. El critico se convierte
en un intérprete, siguiendo el ejemplo musical que recoge Barthes:

118



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

Iu

[...]es sabido que hoy, la musica postserial ha revolucionado el papel del “intérprete”,
al que se le pide de alguna manera que sea el coautor de la partitura que, mas que
“expresar”, completa. El Texto es mas o menos una partitura de ese nuevo estilo: solicita
del lector una colaboracidn practica. Gran innovacidn, porque ¢quién ejecuta la obra? (Ya
se planted la pregunta Mallarmé, y pretende que el auditorio produce el libro.) Tan sélo
el critico ejecuta hoy en dia la obra (admito el juego de palabras) (Barthes, 1994: 80).

La actitud Iudica expuesta por Barthes a la hora de comprender la critica como un
ejercicio de produccion de sentidos, como un hacerse cargo de la pluralidad que compone
al texto, se encuentra muy presente en la obra de Oscar Wilde. Wilde, siguiendo con el
elemento paraddjico que comentdbamos en el primer epigrafe, se enfrenta a la tradicién
de critica artistica inglesa de finales del siglo XIX. Donde Mathew Arnold firmaria que
el objetivo de toda critica es ver el objeto como es en realidad, Walter Pater sugeriria
que, por encima de eso, deberiamos antes conocer la impresién que tenemos del objeto
tal y como es. Wilde ironiza con los postulados imperantes en su época y reformula el

verdadero propdsito de la critica de arte: ver el objeto como no es en realidad.

ERNEST: The highest Criticism, then, is more creative than creation, and the primary aim
of the critic is to see the object as in itself it really is not; that is your theory, | believe?

GILBERT: Yes, that is my theory. To the critic the work of art is simply a suggestion for a
new work of his own, that need not necessarily bear any obvious resemblance to the
thing it criticises. The one characteristic of a beautiful form is that one can put into it
whatever one wishes, and see in it whatever one chooses to see [...] (Wilde, 1969: 398).

La nueva critica que propone Wilde no es un burdo intento de explicar la obra de arte,
de presentarla como verdaderamente ella es porque, desde un enfoque intertextual, eso
seria imposible. No habria un significado originario establecido por un autor originario;
seria imposible identificar una originalidad detras de la infinidad de mascaras que hay
tras un texto. Para el critico wildeano, la obra sobre la que se trabaja es solo un impulso
para crear algo nuevo, algo que no requiera de una conexién fija, de una identidad en
el contenido y en la forma con su materia prima: “The one duty we owe to history is
to rewrite it” (Wilde, 1969: 390). El critico no busca desenterrar un sentido dado, sino
producir infinidad de sentidos novedosos. Lejos de resolver un misterio, Wilde propone
jugar con él: “Yet his object will not always be to explain the work of art. He may seek
rather to deepen its mystery, to raise round it, and round its maker, that mist of wonder
which is dear to both gods and worshippers alike” (Wilde, 1969: 403).

La tarea del critico, en armonia con la descrita por Barthes, es la de intensificar el secreto
antes que revelarlo, “ The critic will certainly be an interpreter, but he will not treat Art as
a riddling Sphinx, whose shallow secret may be guessed and revealed by one whose feet
are wounded and who knows not his name” (Wilde, 1969: 403). La libertad creativa es una
consecuencia directa de la muerte del autor, de esta desestabilizacion de la unidad autoral.

119



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

Que el critico-artista pierda el miedo a reescribir la historia, que se aventure a reestructurar la
obra en su propio ejercicio de lectura, creando nuevos sentidos al cruzar las referencias que él
atesora y que se relacionan con la que el texto, en potencia, maneja, implica la imposibilidad
de establecer como fija ninguna postura, ni siquiera la del autor. Este impulso teatral, lGdico,
“treats the work of art simply as a starting-point for a new creation” (Wilde, 1969: 397), sin
verse limitada por el Autor, ese “padre y propietario de su obra” (Barthes, 1969: 78).

Finalicemos esta muerte del autor diacrénica con un ejemplo practico que Wilde
rescata de uno de sus mentores citados con anterioridad, Walter Pater:

Who, again, cares whether Mr. Pater has put into the portrait of Monna Lisa something that
Lionardo never dreamed of? [...]. The painter may have been merely the slave of an archaic
smile, as some have fancied, but whenever | pass into the cool galleries of the Palace of
the Louvre, and stand before that strange figure “set in its marble chair in that cirque of
fantastic rocks, as in some faint light under sea,” | murmur to myself [...] (Wilde, 1969: 397).

Profundizando en el argumentario de Wilde, el cuadro de La Gioconda se transforma
en una obra de arte mas maravillosa de la que ya era; el critico presenta la obra como no
es en realidad para hacerla explotar con nuevos sentidos y significados. La labor critica-
creativa no se daria si nos limitdramos a preguntarnos por la intencién de Leonardo. Si le
hubiéramos preguntado al florentino por el animalismo de Grecia, la lujuria de Roma o
por los pecados de los Borgias (Wilde, 1969: 397) que nosotros como criticos podriamos
ver en el retrato de esa mujer, Leonardo habria respondido que nada de eso esta en su
cuadro, que él solo trataba de representar ciertas lineas y masas, ciertas armonias entre
el verde y el azul (Wilde, 1969: 397). Si el Autor siguiera respondiendo por el critico, la
capacidad creativa se veria completamente inhibida. La posicion del lector, del critico, se
revaloriza al permitirle participar de la produccidn de sentido de un cuadro o de un texto.
El lector debe actuar como co-creador de la obra aportando esa pieza de significado que,

si bien no estaba presente de forma clara, si estaba implicita.

Para Barthes, la muerte del autor es, antes que cualquier caracterizacion metafisica, o
lingliistica, un problema literario (Haffas, 2024: 100); también es asi en la critica de la Gioconda
de Wilde. El critico, el intérprete, completa la obra al aportar todos estos nuevos sentidos, la
hace mas grande vy rica. El critico se convierte en artista (de la misma forma que el lector se
convierte en escritor) al participar de esta colaboracion practica. Una partitura solo se ve
ejecutada si se interpreta, de la misma forma que un libro solo se ejecuta si se lee, y un cuadro

si se observa. El auditorio produce la pieza musical; los lectores, los criticos, producen el libro.

El Autor muere por tension, por exceso de autores, por capas y capas de voces, de
sentidos, de reinterpretaciones que impiden fijar una en el tiempo. “Yes; the critic will be
an interpreter, if he chooses (Wilde, 1969: 402).

120



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

4. El individualismo

El sujeto que emerge de estas operaciones criticas no coincide con la concepcion
hermenéutica de la identidad narrativa formulada por Paul Ricoeur. Para Ricoeur,
comprender un texto implica articular un “si mismo” coherente mediante el relato
(Vélez, 2010: 112). Wilde y Barthes, en cambio, dinamitan esa posibilidad de clausura
identitaria: la critica paraddjica y la muerte del autor inauguran un sujeto fragmentado,
estallado en multiples voces, imposible de reconciliar en una unidad narrativa. Alli donde
la hermenéutica apuesta por el circulo comprensivo que reconduce a la identidad, Wilde
y Barthes apuestan por la dispersién como forma de libertad estética y politica. Los dos
movimientos criticos previamente analizados, el estilo paradéjico de ambos autores y su
problematizacion de la figura del autor, desembocan en un tercer movimiento de marcado
caracter humanista y cosmopolita. De los planteamientos en pos de una pluralidad de
sentidos y una creatividad liberada se deriva un proyecto ético que tiene por objetivo
rearticular la nocién de sujeto moderno.

La nocién de texto neutro trabajada por Roland Barthes puede que nos sirva para
asentar las bases de este nuevo programa ético:

No puedo dosificar, imaginar que el texto sea perfectible, dispuesto a entrar en un juego de
predicados normativos: es demasiado esto, no es suficiente esto otro; el texto (ocurre lo mismo
con la voz que canta) no puede arrancarme sino un juicio no adjetivo: jes esto! Y todavia mas:
jes esto para mi! Este para mi no es subjetivo ni existencial sino nietzscheano (“...en el fondo
no es siempre la misma cuestion: ¢qué significa esto para mi?”) (Barthes, 1993: 24).

El texto neutro ejerce una transformacion epistémica del sujeto que se acerca a él. El
lector se ve incapaz de ocupar la posicion despética del autor incluso después de leer y de
encontrarse con un significado, puesto que los juicios adjetivos han dejado de tener cabida
en esta marafa. Uno solo puede enunciar, llegados a este punto, un juicio eminentemente
nietzscheano: qué sentido saca uno, qué sentido produce uno en el texto, sin imponer
una interpretacién que absolutice el resto. La nueva conceptualizacién del lector como
escritor, del critico como artista, pone en jaque la idea de una subjetividad unificada.
Barthes trabaja por diluir al Yo en una miriada de textos, de cddigos infinitos de los cuales
la personalidad se nutre y se ensancha. En un ejercicio de radical empatia, el critico-artista
buscara transitar todo el abanico de emociones, leera en el texto todas las posibilidades
y abrazard la enunciacién paraddjica. El texto supone, asi, el espacio en el que “ningun
lenguaje tiene poder sobre otro, es el espacio en el que los lenguajes circulan (conservan
el sentido circular del término)” (Barthes, 1994: 81).

El sujeto de la escritura se mantiene en un devenir constante, atravesando la pluralidad

de sentidos del texto y evolucionando en base a todas esas intensidades literarias que le

121



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

atraviesa. Se erige como un sujeto universal, en tanto que se ve conformado por todo el
entramado intertextual: “El objeto inductor no es, sin embargo, el autor del que hablo sino
mas bien lo que éste me lleva a decir de él: yo me influencio a mi mismo con su permiso: lo
que digo de él me obliga a pensarlo de mi mismo (o a no pensarlo), etc.” (Barthes, 1978: 117).

Este planteamiento ético, fruto de una reflexién en torno a la autonomia de la
critica artistica, ya se encontraba presente también en los textos de Oscar Wilde2. De
su acercamiento a la figura del critico-artista, se deduce un “lenguaje vertiginoso de la
incertidumbre” (Kemp, 2013: 46), un espacio abierto de contradiccion sin limites. En la
critica autdbnoma no se consigue establecer ninguna verdad ultima, sino que se aboga por
un fluir constante del lenguaje, impidiendo asi una articulacion fija. Esta critica trabaja por
construir un discurso que no afirme ni uno ni su contrario, sino que celebre en secreto su
estatus hibrido e indeterminado (Kemp, 2013: 46).

It is Criticism that, recognizing no position as final, and refusing to bind itself by the
shallow shibboleths of any sect or school, creates that serene philosophic temper
which loves truth for its own sake, and loves it not the less because it knows it to be
unattainable (Wilde, 1969: 436).

Ambos autores comparten la misma vision: la autonomia de la critica artistica implica una
autonomia también del sujeto que la enuncia, una libertad ala hora de interpretar el texto y de
construir una nueva produccion. Sin embargo, este sujeto libre no puede configurarse como
un individuo ya dado, ya completado, al ser un fiel reflejo del texto. El circulo hermenéutico
no puede completarse haciendo referencia a una subjetividad coherente y contenida en el
lector (Moore-Gilbert, 1993:58); la nueva critica artistica empuja a Wilde a

Wonder at the shallow psychology of those who conceive the Ego in man as a thing
simple, permanent, reliable, and of one essence. To him, man was a being with myriad
lives and myriads sensations, a complex, multiform creature that bore within itself
strange legacies of thought and passion (Wilde, 2003:107)

El texto solo puede arrancarle al critico-artista juicios no-adjetivos, como habiamos
visto con Barthes. Se recahaza una clasificacion fija y determinada, buscando aprehender
la heterogeneidad e indeterminacidn de un texto que no coloca ningun sentido por encima
de otro. Wilde escribe en El retrato de Dorian Gray que para su protagonista, “man was
a being with myriad lives and myriad sensations, acomplex multiform creature that bore
within itself strange legacies of thought and passion” (Wilde, 2003: 107); la personalidad
perfecta no es otra cosa que el reflejo de este texto neutro y abierto, un “entrelazamiento
dindmico entre ella y su entorno dificil de cuantificar” (Willoughby, 1989: 321). El critico

2 “Wilde seems, in his formulation of a new kind of art-criticism, to express something that Roland
Barthes would develop sixty odd years later: the self-sufficiency of criticism as an end in itself, or as
a new form of aesthetic expression” (Kemp, 2013: 39).

122



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

como artista no deja de ser una figura pegada a ese sentimiento de mismidad a pesar de
la postergacion infinita del logos derridiano, el colapso del sujeto de Foucault o el ataque
incisivo de Kristeva al chovinisimo de la unidad (Willoughby, 1989: 321). Wilde, en este
sentido, es un pensador proto-postestructuralista: el sujeto se diluye en un constante
ejercicio de critica, en una constante reinterpretacion del texto que abandona toda
estructuracion fija de la personalidad, buscando una absoluta y libre: “Through constant

change, and through constant change alone, he will find his true unity” (Wilde, 1969: 423).

Las premisas planteadas tanto por Wilde como por Barthes implican una transformacion
politica del individuo, renegando de una visidn estructuralista del Yo como principio organizado
y abriendo camino a un ideal humanista que defina el desarrollo ético e intelectual en términos
de ensanchamiento de la personalidad y de empatia para con el otro (Tompkins, 1980:18).

La idea de un sentido infinitamente amplio implica una postura humilde, abierta al
cambio y dispuesta a mejorar, alejandose de un paquete de asunciones inmaviles. Apunta
a una comunidad posible en el que el critico entienda como propio, como parte de su
personalidad, todos estos sentidos en un ejercicio de empatia absoluta “To arrive at what
one really believes, one must speak through lips different from one’s own. To know the
truth one must imagine myriads of falsehoods” (Wilde, 1969: 423). Wilde tiene un pasaje
en El Critico como Artista que funciona como eje articulador del proyecto, de la misma
forma que lo hacia esa interpretacion de La Gioconda de Pater en el epigrafe anterior:

No: the emotions will not make us cosmopolitan, any more than the greed for gain could
do so. It is only by the cultivation of the habit of intellectual criticism that we shall be
able to rise superior to race prejudices [...]. As long as war is regarded as wicked, it will
always have its fascination. When it is looked upon as vulgar, it will cease to be popular.
The change will, of course, be slow, and people will not be conscious of it. They will not
say “We will not war against France because her prose is perfect,” but because the prose
of France is perfect, they will not hate the land. Intellectual criticism will bind Europe
together in bonds far closer than those that can be forged by shopman or sentimentalist.
It will give us the peace that springs from understanding (Wilde, 1969: 435-436).

Wilde defiende un proyecto cosmopolita, en el que las diferencias nacionales o
regionales no lleguen a suponer un obstaculo por lo unitario y positivo de la personalidad
basada en la cultura artistica. El habito de la critica es la herramienta fundamental para
superar los distintos prejuicios que no hacen sino limitar al ser humano, como podemos
leer en El Alma del Hombre Bajo el Socialismo®. Wilde insiste en una unidad del ser

humano que, sin embargo, descansa en la infinita multiplicidad de formas.

3 “La obra de arte ha de dominar al espectador, y no el espectador a la obra de arte. El especta-
dor tiene que ser receptivo. Ha de ser el violin en el que el maestro va a tocar. Y cuanto mas logre
suprimir sus propios necios puntos de vista, sus propios disparatados prejuicios, sus propias ideas
absurdas de lo que deberia ser o no deberia ser el arte, con tanta mds probabilidad entendera y
apreciard la obra de arte en cuestion” (Wilde, 2022: 46-47)

123



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

El irlandés ve en la figura de Goethe ese primer paso para reconocerse en el otro,
para reconocerse en la heterogeneidad de la que se compone el mundo. El critico se ve
reconocido en esa imagen caleidoscépica del ser humano, es capaz de reconocerse en
cada una de las interpretaciones del texto, porque todas, de alguna u otra forma, dicen

“u

algo de si: ““Condcete a ti mismo”, estaba escrito en el portal del mundo antiguo. Sobre el
portal del nuevo mundo se habra de escribir “Sé ti mismo”“ (Wilde, 2022: 27). La utopia
social de Wilde descansa en un Individualismo absoluto, en una personalidad ensanchada.
Una vez mas, haciendo gala del pensamiento paraddjico, del epigrama, Wilde asegura que
los prejuicios no se veran solventados a través de la reflexion critica, a posteriori, sino que
una actitud como la del critico-artista harad imposible en un primer momento esa ofensa

contra aquello que le pertenece, que le habla a él.

Esta revolucidn epistemoldgica llevada a cabo tanto por Wilde como por Barthes tiene
como resultado la re-politizacion de la figura del lector, del ejercicio de la lectura. Esta
nueva dimension politica implica el desarrollo de la figura del lector, transformandolo en un
escritor de primer orden, en un artista, al dotarle de herramientas para producir significado
y texto. El nuevo helenismo wildeano también se comprende desde un prisma discursivo, de
hegemonias: “When discourse is responsable for reality and not merely a reflection of it, then
whose discourse prevails makes all the difference” (Tompkins, 1980: 25). Que el relato, la
interpretacion, pueda por fin disputarse implica el avistamiento de lineas de fuga por las que
los sujetos politicos puedan adquirir mayor presencia y poder para luchar por sus situaciones
sociales y materiales. Lo vemos en las aspiraciones politicas de Wilde en El alma del hombre

bajo el socialismo* y lo vemos en los comentarios fragmentados de Barthes en S/Z:

Por lo tanto, el significado tiene evidentemente un valor hermenéutico: todo proceso de sentido
es un proceso de verdad; en el texto clasico (correspondiente a una ideologia histdrica), el
sentido es confundido con la verdad, la significacion es el camino de la verdad: si se consigue
denotar al anciano, su verdad (de castrado) queda inmediatamente revelada (Barthes, 2011: 76).

El nuevo critico, sin embargo, debera evitar convertirse de nuevo en Autor. La
potencialidad politica se encuentra ligada a la ética: la liberacion del significado es

incompatible con una posterior imposicién, con una rearticulacién del mismo en pos de la
produccion de sentido. Tanto el proyecto de Wilde como el de Barthes saben hacerse cargo

4 “La verdadera personalidad del hombre sera, cuando la veamos, algo maravilloso. Crecera de ma-
nera gradual y simple, como una flor, o como crece un arbol. No estard en discordia. Nunca discutira
o disputara. No probara cosas. Lo sabra todo. Y, sin embargo, no se preocupara del conocimiento.
Tendra sabiduria. Su valor no se medira con criterios materiales. No tendra nada. Y, sin embargo, lo
tendra todo, y cualquiera que sea la cosa que se le quite, la seguird teniendo, tan rico serd. No estara
siempre entrometiéndose en la vida de los demas, o pidiéndoles que sean como él. Los amara por-
que son diferentes. Y al no entrometerse, ayudard a todos, como un objeto bello nos ayuda siendo
lo que es. La personalidad del hombre sera maravillosa. Tanto como la de un nifio” (Wilde, 2022: 27)

124



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

de esta paradoja. El critico jamas se convertird en Autor al buscar constantemente nuevos
enfoques, nuevas sensaciones; transicionara todo el espectro emocional del individuo en
aras de ensanchar su personalidad al maximo, renegando de imponer una Unica visién
del mundo y haciéndose cargo de todas: “Beauty has as many meanings as man has
moods” (Wilde, 1960: 397). Barthes, siguiendo la misma linea politica, encontrara en el
deslizamiento la herramienta perfecta para sortear el fascismo implicito en toda lengua.

Desplazarse puede significar entonces colocarse alli donde no se los espera o, todavia
y mas radicalmente, abjurar de lo que se ha escrito (pero no forzosamente de lo que se ha
pensado) cuando el poder gregario lo utiliza y lo serviliza (Barthes, 1993: 132).

Mediante el desplazamiento, esta nueva literatura a cargo de Escritores, y no de
Autores, puede encontrarse en un movimiento constante de amplitud y heterogeneidad.
Alejarse en el momento de colocar una estructura, dinamitar la interpretacién en el
momento de su enunciacion con otra, no permitirse habitar el mismo estado durante mas
de un instante: construir “una verdadera heteronomia de las cosas” (Barthes, 1993: 133).

5. Conclusiones

Este Individualismo parece, en ocasiones, entrar en contradiccion con todo el proyecto
postestructuralista que se ha expuesto durante el ensayo. Sin embargo, la utopia cosmopolita
de Wilde se puede leer contra la concepcion neoliberal del sujeto aislado y que vela por sus
propios intereses. Wilde, al hablar de Individualismo, se refiere a esa unidad del ser humano
sustentada en la infinidad de formas que adquiere sus lecturas. Los epigramas y paradojas
del autor irlandés permiten al sujeto expresarse en el maximo de sus posibilidades, en su
contradiccion mas absoluta, abandonan los limites del lenguaje y pensamiento logico que
funcionaban como barrera fronteriza. La Doxa de Barthes se puede contestar gracias a
este retorcer los conceptos que permite el epigrama. Este baile de mascaras conecta a la
perfeccidn con el aspecto ético-politico de Wilde, proponiendo un sujeto que no requiera
de una subjetividad Unica, que pueda presentarse de manera caleidoscopica. El réquiem
por la figura del Autor defiende el mismo proyecto, desgajando toda autoridad fantasma
que pudiera forzar una forma de leer, de pensar o de relacionarse con el mundo. Siguiendo
el pensamiento de Barthes, el sujeto es capaz de escapar de si mismo a través de todos
estos movimientos de intertextualidad y de critica independiente. Individualismo, en Wilde,
tiene un caracter radicalmente antiautoritario, se trata de un ejercicio honesto por presentar
al individuo como es: una contradiccidon constante, un fluir de criticas®. El Individualismo

wildeano noesotracosaque una paradoja, comovenia haciendo el autorirlandésdurante toda

5 Recuerda de forma natural a los versos de Whitman: “Yo soy inmenso y contengo multitudes”.

125



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

su produccidn critica, un intento por darle la vuelta al término ya cargado ideolégicamente y
presentarlo en una nueva imagen productora de sentido. Individualismo significaria ahora la
autorrealizacion individual en una lucha contra las interpretaciones o lenguajes que una vez
se impusieron sobre él bajo el disfraz de la Verdad. El Individualismo es una defensa por la
unidad orgénica, paraddjica, del individuo y la sociedad en tanto que marafia, rizoma, espacio
neutro donde todo personaje se expresa y se transforma en una relacién constante. Tanto el
epigrama como la critica-artistica se postulan como herramientas para hacer del individuo
uno mas pleno, mas universal, permitiendo articular cada una de las diferencias en las que
encuentra un nuevo sentido o una nueva reinterpretacion, que se convierte en auténoma
plenamente. En palabras de Barthes, este nuevo critico como artista “reconoce[ria] la amplia
frescura del mundo presente” (Barthes, 2003: 59). Un inmenso impulso que arroja al sujeto
a crear un lenguaje libre, una multiplicidad de escrituras que configuren, finalmente, esa

utopia del lenguaje (Barthes, 2003: 64) que ambos autores ansian.

En este punto, resulta pertinente contrastar nuevamente a Wilde con la tradicidn
hermenéutica. La interpretacidon artistica, desde posturas como las de Gadamer, supone
siempre un didlogo con la tradicion, una apertura a la verdad que se manifiesta en la obra
(Rodriguez-Grandjean, 2002: 7). Wilde, en cambio, se sitlia mas alla de esta logica dialdgica: su
critica no busca comprender ni actualizar un sentido heredado, sino forzar la creacién de uno
nuevo, radicalmente auténomo. En este sentido, la propuesta de Wilde puede leerse como una
alternativa estética a la hermenéutica clasica, pues desplaza la busqueda de verdad hacia la
produccion de ficciones, y convierte la critica en el lugar privilegiado donde el arte se reinventa.

Un Individualismo capaz de sobrepasar los limites del Individuo: ese es el potencial
emancipador del discurso ético-artistico que construye Wilde en torno a la paradoja y la critica,
y que mas tarde recogeria toda una corriente filosdfica francesa para llevarla ain mas lejos.

Por ejemplo, [Wilde] y [Barthes] estan separados por fendémenos de lenguay por accidentes
de estilo; sin embargo, practican un lenguaje cargado de la misma intencionalidad, se refieren
a una misma idea de la forma y del fondo, aceptan un mismo orden de convenciones, son el
encuentro de los mismos reflejos técnicos, emplean con los mismos gestos, a [un siglo] de
distancia, un instrumento idéntico, sin duda un poco modificado en su aspecto, pero en modo
alguno en su situacién o en su uso: en suma, tienen la misma escritura® (Barthes, 2003: 20).

6 Cita modificada. La original reza asi: “Por ejemplo, Merimée y Fénelon estan separados por
fendmenos de lengua y por accidentes de es- tilo; sin embargo, practican un lenguaje cargado de
la misma intencionalidad, se refieren a una misma idea de la forma y del fondo, aceptan un mismo
orden de convenciones, son el encuentro de los mismos reflejos técnicos, emplean con los mismos
gestos, a un siglo y medio de distancia, un instrumento idéntico, sin duda un poco modificado en
su aspecto, pero en modo alguno en su situacion o en su uso: en suma, tienen la misma escritura”

126



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

Referencias bibliograficas

AMOSSY, R. (2017) “Roland Barthes et I'image d’auteur: écrits posthumes et hommages amicaux”,
Littérature, 186(2), 82-95.

BARTHES, R. (1966). Critica y verdad. Madrid: Siglo XXI.

BARTHES, R. (1978). Roland Barthes por Roland Barthes. Barcelona: Kairos.

BARTHES, R. (1993). £l placer del texto, sequido por Leccion inaugural. Madrid: Siglo XXI.

BARTHES, R. (1994). El susurro del lenguaje. Barcelona: Paidds.

BARTHES, R. (2003). El grado cero de la escritura seguido de Nuevos ensayos criticos. Madrid: Siglo XXI

BARTHES, R. (2011). S/Z. Madrid: Siglo XXI.

BASHFORD, B. (1988). “Hermeneutics in Oscar Wilde’s The Portrait of Mr. W. H.”. Papers on Language
and Literature, 24(4), 412-422.

BEAVER, H. (1981) “Homosexual Signs (In memory of Roland Barthes)”. Critical Inquiry, 8(1), 99-119.

BLOOM, H. (1997). The Anxiety of Influence. A Theory of Poetry. Oxford & New York: Oxford University
Press.

BLoOM, H. (2000). How to read and Why, New York: Scribner.
BLooMm, H. (eds.) (2008) Bloom’s Classic Critical Views: Oscar Wilde. New York: Infobase Publishing.

CERANKOWSKI, K.J. (2013). “Queer Dandy Style: The Cultural Politics of Tim Gunn’s Asexuality”. WSQ:
Women'’s Studies Quarterly, 41(1), 226-244.

CHAUDIER, S. (2015). “Le vouloir-étre-intelligent: sur le style compliqué de Roland Barthes”. JOUSSET.
P. (ed.). homme dans le style et réciproquement. Marseille: Presses Universitaires de Provence.

DANSON, L. (1997). “Wilde as Critic and Theorist”. RABY, P. (ed.). The Cambridge Companion to Oscar
Wilde. Cambridge: Cambridge University Press.

DILTHEY, W. (2000). Dos escritos sobre hermenéutica. Madrid: Istmo.

Dooby, N (2000). “Precursor and Ephebe: Oscar Wilde, Harold Bloom and the Theory of Poetry as
Influence”. Bells: Barcelona English language and literature studies, 11, 25-31.

ERIBON, D. (2015). Theories de la littérature. Systeme du genre et verdicts sexuels. Paris: Presses
Universitaires de France.

GAGNIER, R. (1997). “Wilde and the Victorians”. RABY, P. (ed.). The Cambridge Companion to Oscar
Wilde. Cambridge: Cambridge University Press.

GARLAND, S. (2008), ““This temptation to be undone...” Sontag, Barthes, and the Uses of Style”.
CoMFORT, K. (ed). Art and Life in Aestheticism. London: Palgrave Macmillan.

GENDREL, B. (2020). “De la basse continue dans le roman. Pour une autre critique pathetique”,
Poétique, 187, 33-45.

GILLESPIE, M. (2015). “The Picture of Dorian Gray as a Postmodern Work”. Etudes Anglais, 65, 19-31.

GIUDICELLI, X. (2009). “The Picture of Dorian Gray: les paradoxes de la représentation”. Etudes
Anglais, 62, 28-41.

HAFFAS, S. (2024). “La mort de l'auteur entre Barthes, Derrida et Foucault”. World Literature Studies,
1(16), 97-108.

HARTMAN, G. (2007). Criticism in the wilderness. Connecticut: Yale University Press.

HexT, K. (2011). “Oscar Wilde and Friederich Nietzsche: Rebels in the name of beauty”
Victoriographies, 1, 202-222.

KAYE, R. (2004). “Gay studies/queer theory and Oscar Wilde”. RODEN, F. (ed.). Palgrave advances in
Oscar Wilde studies. New York: Palgrave Macmillan, Nueva York.

127



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

KEMP, J. (2013), “The Importance of Being Postmodern: Oscar Wilde and the Untimely”. Rupkatha
Journal, V, 3, 39-53.

KNoX, M. (2017). “Homo ludens: Oscar Wilde’s Philosophy”. BENNET, M. (ed.). Philosophy and Oscar
Wilde. New York: Palgrave-Macmillan.

KOPELSON, K. (1994). Love’s Litany: The Writing of Modern Homoerotics. Stanford: Stanford University
Press.
KOSOFsky, E. (2008). Epistemology of the Closet. Berkeley: University of California Press.

ru

LANDEROUIN, Y. (2008). “Critique créative’ et ‘critique de créateurs’. Willy et Debussy, Poétique,

155, 333-343.

LANDEROUIN, Y. (2015). La critique créative. Une autre fagon de commenter les ceuvres. Paris: Honoré
Champion Editeur.

LANDEROUIN, Y. (2019), “La créativité du ‘critique comme artiste’— retour sur la théorie wildienne”,
Revue de littérature comparée, 369, 109-119.

DELANGLADE, J. (1987). Oscar Wilde, ou, La vérité des masques. Paris: Mazarine.

MOORE-GILBERT, B. (1993). “Oscar Wilde and Reader-Response Criticism”. DAY, G. (eds.). The British
Critical Tradition. A Re-evaluation. London: Plagrave-Macmillan

NACHTERGAEL, M. (2013). “Nouvelles figures de l'auteur : I'ére photographique (1970-2010)". Revue
des sciences humaines. 310, 29-42.

NELSON, B. (2007). “Dandies, Dandyism, and the Uses of Style”. MAGERsKI, C.; SAVAGE, R.; WELLER, C.
(eds.). Moderne begreifen. Minchen: DUV.

RODRIGUEZ-GRANDIEAN, P. (2002). “Experiencia, tradicion e historia en Gadamer”. A Parte Rei: revista
de filosofia, 24, pp. 1-18.

ROSENBERG, D. (2019). “The pedagogy of the aesthete: Oscar Wilde and Harold Bloom”. Sympoke,
27, 333-336.

SCHIFFER, D. (2008). Philosophie du dandysme. Une esthétique de I'dme et du corps (Kierkegaard,
Wilde, Nietzsche, Baudelaire). Paris: Presses Universitaires de France.

SINFIELD, A. (1994). The Wilde Century: Effimancy, Oscar Wilde and the Queer Moment. Columbia:
Columbia University Press.

SIONE, M. (2014). “Barthes et Nietzsche : une pensée nomade”. Philosophia, 8, 50-59.

SMALL, I. (1985). “Semiotics and Oscar Wilde’s Accounts of Art”. British Journal of Aesthetics, 25.
50-56.

TALAN-HUGON, C. (ed). (2017). Les théoriciens de I'art. Paris: Presses Universitaires de France.

TOMPKINS, J. (1980). “An Introduction to Reader-Response Criticism”. Reader-Response Criticism.
From formalism to post-structuralism. London: The Johns Hopkins University Press.

VARTY, A. (1998). A Preface to Oscar Wilde. Harlow: Addison Wesley Longman.
VELEZ, M. (2010), “Ricoeur y el concepto de texto”. Co-herencia, 7(12), pp. 85-116.

VISSER, J. (2011). “The Dandy as an Innovator: the Usefulness of Paradoxes”. Fashion & Luxury:
Between Heritage & Innovation. Paris: Institut Frangais de la Mode.

DEVRIES, K. (2012). Oscar Wilde and Postmodern Thought, Tesis doctoral, Bangor University.
WATKITN, A. (2010). Bloom’s How to Write about Oscar Wilde. New York: Infobase Publishing.

WILDE, O. (1969), The Artist as Critic. Critical Writings of Oscar Wilde, (R. Ellmann, ed.). New York:
Random House.

WILDE, O. (2003). The Complete Works of Oscar Wilde. London: HarperCollins.

128



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

WILDE, O. (2022). El alma del hombre bajo el socialismo. Barcelona: Arpa & Alfil.
WILLOUGHBY, G. (1989). “Oscar Wilde and Poststructuralism”. Philosophy and Literature, 13, 2, 316-324.

WILLOUGHBY, G. (1991). "The Dandy’s aesthetics: Wilde, Gide, Barthes”. English Academy Review, 8(1),
60-72.

WILLOUGHBY, G. (2007). “The Dandy’s aesthetic: Wilde, Gide, Barthes”. Southern African Journal of English
Studies, 8, 1, 60-72.

129






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.09 [pp. 131-146]

Recibido: 25/10/2025 — Aceptado: 2/12/2025

O compreender-se no jogo da arte: a participagao no simbdlico
festejar artistico a luz da hermenéutica filosofica de Gadamer

Understanding Oneself in the Play of Art: Participation in Symbolic
Artistic Celebrationin Light of Gadamer’s Philosophical Hermeneutics

Pedro Julio Oliveira

Universidade Federal do Ceara

Resumen: O trabalho reflete sobre o compreender-se no jogo da experiéncia hermenéutica da arte.
Partimos da Hermenéutica de Gadamer destacando os conceitos de jogo, festa e simbolo como
um caminho para se pensar o modo de ser da arte e a participagdo em seus dizeres como poténcia
transformadora da autocompreensdo humana. Alicergado nos textos Atualidade do Belo (1985) e O jogo
da arte (1989) refletimos os desafios ontolégicos do acontecimento da arte e o carater de declaragdo
(Aussage) desse fendmeno. Intuimos na experiéncia da arte uma provocagdo capaz de transcender e
expandir os horizontes interpretativos acerca das legitimas questGes do espirito e da transcendéncia
humana, sem se subordinar a regramentos, juizos e/ou conceitos. Consideramos que a auténtica
presenca da arte, através da experiéncia participativa com seus construtos, evoca paradigmaticamente
um conhecimento abrangente necessdrio a compreensao da realidade histérica do Ser.

Abstract: This work reflects on understanding oneself in the game of the hermeneutic experience of art.
We start from Gadamer’s Hermeneutics, highlighting the concepts of game, celebration and symbol as a
way of thinking about the nature of art and participation in its expressions as a transformative power of
human self-understanding. Based on the texts The Presentness of the Beautiful (1998) and The Game of
Art (1989), we reflect on the ontological challenges of the occurrence of art and the declarative character
(Aussage) of this phenomenon. We intuit in the experience of art a provocation capable of transcending
and expanding the interpretive horizons regarding the legitimate questions of the spirit and human
transcendence, without subordinating itself to rules, judgements and/or concepts. We consider that the
authentic presence of art, through participatory experience with its constructs, paradigmatically evokes
a comprehensive knowledge necessary for understanding the historical reality of Being.

Palabras clave/Keywords: Arte (Art); Hermenéutica Filoséfica (Philosophical Hermeneutics); Jogo
(Game); Participagao (Participation); Ser (Being).

131



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

1. Introdugao

A experiéncia da arte é um fenémeno misterioso, com um potencial de sentido inesgotavel.
A atualidade desse fenémeno e a impossibilidade de dominar seus significados intrigam
o fazer filosofico desde a Grécia Antiga. Com a modernidade, especialmente com o fim
do romantismo alemdo e a partir dos postulados cartesianos que tragaram a ideia de
racionalidade e verdade, esse acontecimento passou a ocupar outro espaco no filosofar. Pela
forga reflexiva das criticas de Immanuel Kant (2020; 2017), o fazer racionalista das ciéncias
modernas acabou por exercer dominio hegemdnico sobre o conhecimento humano, e
a arte restou reivindicar seu estatuto meramente estético. Por esse viés, os pressupostos
articulados pela légica e ciéncias naturais impdem uma certa autoridade sobre a no¢do de
verdade, passando esta a ser associada aos métodos e dominios categdricos e experimentais.

Apesar de, inicialmente, esse modo de pensar representar uma certa estabilidade a
universalidade do conhecimento com a ideia da razdo, tal dominio reacende o debate
sobre os limites do saber racionalista, especialmente quando refletido a partir das
questdes que se encontram no ambito das humanidades. Nesse contexto, tendo como
premissa refletir sobre o conhecimento das humanidades e o acontecer da compreensao
humana, a hermenéutica do filésofo alem&o Hans-Georg Gadamer (1960/2015) provoca-
nos a retomar a reflexao sobre o acontecer da verdade que se da em fendmenos nao
dominados por tais métodos cientificos. Dentre eles, é retomada a questdo da verdade da
arte. Aqui, pelo acontecimento da harmonia e dissimetria da criagao, podemos intuir um

conhecer capaz de desvelar outro modo de acontecimento do Ser.

Alicercadoemumaestruturaespeculativo-dialdgicadalinguagem,oquadrodahermenéutica
filosdfica encontra na experiéncia da arte um contraponto propositivo a universalidade da
verdade cientifica. De antemé&o, devemos deixar claro que ndo se trata de uma negagdo a
cientificidade ou de um negacionismo dogmatico da razdo, mas sim de um reconhecimento
das limitagGes de tais pressupostos diante das questGes que inquietam o espirito humano. O
que se propde é um exercicio que retoma a filosofia compreendida como didlogo. Como afirma
Almeida, “numa palavra, a inspiracdo platonica de Gadamer e sua discussdo com a dialética

hegeliana sdo momentos necessarios e estruturantes da hermenéutica filosofica” (2002: 173).

Desta forma, é importante destacar que o acontecimento mesmo da verdade, necessaria as
humanidades, ndo se deixa dominar pelos pressupostos objetivistas da no¢do de sujeito-objeto
ou pela ideia cartesiana de consciéncia. Para a hermenéutica filosofica, o que esta em jogo no
simbdlico movimento da vida é a compreensdo. Entdo — nos moldes como enuncia Heidegger em
sua obra de 1927, traduzida para portugués com o titulo “Ser e tempo” (2005)- essa perspectiva
intui a compreensdao como um modo de ser do ser humano, um existencial. Como uma sacada

132



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. pp. 131-146

ontoldgica fundamental, Gadamer aponta para a nogdo de jogo como um conceito-chave para
refletir sobre a compreensdo humana diante das situagGes concretas da vida pratica.

No caso do acontecer da arte, em cada contato com uma obra, mesmo ao revisitar os
classicos, estamos em jogo com experiéncias dindamicas e singulares. Nelas, as verdades
desveladas na experiéncia artistica nos mostram, entre outros aspectos, que ndo estamos sos,
que somos coletividade, e enquanto tais necessitamos “ser-com”. Nesse sentido, o “ser-com”
parte da interpretagdo de que somos atravessados pela tradi¢do e pelo cardter comunitario das

experiéncias que nos permeiam, integrando e transmitindo o saber no fluxo vivo da histdria.

O ser humano integra-se a vida pratico-social e histdrica por e pela linguagem. Como
afirma Gadamer, a linguagem possui uma dinamica criativa e modeladora capaz de abrigar e
articular o Ser que pode ser compreendido. Na linguagem viva, aquela que emerge no tempo
vivido — na temporalidade do didlogo —, a histdria se faz influente e o jogo entre a tradicao
e 0 novo torna-se essencial a todo projeto compreensivo. Intuimos, entdo, que a vivacidade
da linguagem se apresenta também no modo de ser da arte, que, como um outro histdrico,
detém a “primazia da pergunta”, caracteristica tdo necessaria ao exercicio hermenéutico.

Por essa premissa, a teia dialdgica da historia e a promessa de futuro, as quais
estamos inteiramente motivados na existéncia, também permeiam todas as experiéncias
hermenéuticas da arte. Defendemos, entdo, que o didlogo (Gesprdch) possivel na
experiéncia artistica fundamenta-se em um festivo jogo simbdlico de perguntas e respostas
gue se renova a cada experiéncia humana com as obras — construtos — de arte, sendo este
capaz de configurar nossa autocompreensdo. Por isso, atentar ao desvelar da verdade
manifesta no fendmeno da experiéncia artistica é tarefa essencial dos que se dedicam a
reflexdo da hermenéutica filoséfica. Dessa maneira, o presente trabalho busca refletir sobre
o carater participativo do acontecimento da arte. Reflexdo que parte da pergunta: até que

ponto a participagao no festivo e simbdlico jogo da arte configura o compreender-se?

Para dialogar com essa pergunta, o artigo estrutura-se em quatro movimentos
reflexivos. Inicialmente, abordamos o conceito de jogo defendido por Gadamer como
base para a compreensdao do modo de ser da experiéncia hermenéutica. No segundo
momento, apresentamos o conceito de festa, defendido pelo fildsofo como modo de
compreender a temporalidade da arte e seu acontecimento comunitdrio. Em seguida,
exploramos a definicdo de simbolo na hermenéutica filosdfica, considerando sua dimensao
fragmentaria que possibilita, pela re(apresenta¢do), o encontro originario das partes com
o todo. Neste topico, analisamos também o conceito de imagem como emanagéo, debate
fundamental para o acontecimento da experiéncia da arte na contemporaneidade. Por
fim, articulamos os trés conceitos supracitados —jogo, festa e simbolo— para discutir a

133



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

participacdo no simbdlico e festivo jogo do acontecimento artistico como caminho ao
compreender-se diante das diversas questdes do espirito humano.

2. O jogo hermenéutico da experiéncia da arte

Primeiramente, destacamos que, no desenvolvimento de sua reflexdao sobre a experiéncia
desveladoradaarte, Gadamer ndoignoraagrande arte legada pelo passado—razéo pela qual
o exemplo do Classico é tdo relevante em sua filosofia, especialmente ao discutir a questdo
da histdria efeitual- como também ndo desconsidera a arte moderna e contemporanea.
Sua proposta intui que as multiplas expressdes artisticas sejam vistas como “copertinentes”
e essenciais para o processamento da historicidade e a configura¢do da autocompreensao
humana. E nesse espaco reflexivo que o fildsofo afirma que a compreensdo do que se
define como arte nos dias de hoje se torna um desafio necessario para o intelecto.

Aexperiénciacom os construtos (obras) de arte, sejam eles classicos ou as formas abstratas
e provocativas da arte contemporanea, evocam paradigmaticamente um conhecimento
singular que revela verdades de um mundo comum em que estamos imersos. Estando na
ressonancia da histdria, as linguagens que a arte articula fazem pulsar em nossa interpretagao
os dizeres da tradicdo e as possibilidades dos diversos modos de existir, mesmo que ndo
consigamos apreendé-las conceitualmente. Ao ler um poema, assistir a um filme ou peca
de teatro, ou ouvir uma musica —dentre tantas outras experiéncias da contemporaneidade—
mais que meros espectadores, somos coparticipantes de uma dimensdo de reconhecimento
que nos permite perceber a coletividade que é a alma humana.

Como aponta Gadamer, “diante de um quadro ou de um poema, sentimos de imediato
que estamos diante de um todo diferente, um “cosmos” que estdvamos procurando” (2002:
227). Nesse acontecer, tanto o intérprete quanto o artista sdo convocados e provocados a
processos continuos e dinamicos de compreensao que, na perspectiva gadameriana, tém
sua natureza no modo de ser do jogo (Spiel). Zuniga pontua que trazer para o centro da
reflexdo filosofica o fendmeno do jogo é uma genuina inovagdo conceitual de Gadamer,
pressupondo e seguindo o percurso ontoldgico heideggeriano de que “o conceito de
verdade que convém a hermenéutica se encontra na arte” (1993: 202), ou melhor, no

modo como se dd a experiéncia com os construtos de arte. Como salienta o filésofo,

Ela [a arte] encontra-se em meio a um mundo em decomposi¢do do habitual e familiar
como um penhor de ordem, e talvez das forgas de conservagdo e manutengdo que
sustentam a cultura humana repousam sobre aquilo que vem ao nosso encontro de
maneira exemplar no fazer dos artistas e na experiéncia da arte: o fato de sempre
ordenarmos uma vez mais aquilo que nos decompde (2010: 23).

134



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. pp. 131-146

A dimensdo hermenéutica da experiéncia artistica encontra na definigdo ontolégica do
jogo uma chave conceitual imprescindivel a Hermenéutica Filosdfica. Por esse conceito o
fildsofo aponta um caminho capaz de libertar o acontecimento da compreensdo humana
do subjetivismo presente na nova estética e na antropologia — estando estas alicercadas no
dominio tedrico do termo jogo nas reflexdes de Kant e Schiller, respectivamente. O filésofo
Marburg entende a necessidade de um “movimento tedrico disruptivo” do conceito de
jogo — de sua aplicagdo ndo categorizada e instrumental — como um movimento que
voltar os “olhares” da reflexdo a relacdo, a experiéncia de verdade que se da na prdxis da
vida. A priori, ele define o0 Jogo como “um todo dinamico sui generis, que engloba em si a
subjetividade daquele que estd jogando” (Gadamer, 2011: 153).

Essa compreensdo é importante, pois desvincula a ideia de jogo do estado de animo de
quem esta em jogo. Ela aponta para uma dimensdo origindria das relagdes humanas em
diversos momentos da vida; o jogo passa a ser compreendido como um movimento que se
desenrola no espaco singular da temporalidade humana capaz de equilibrar a seriedade e a
ludicidade, ao passo que ndo tem a dependéncia do dominio humano e nem do comportamento
da subjetividade. Para se chegar a essa defesa, Gadamer retoma o conceito de jogo das
formulagdes de Aristoteles, apresentando-o como automovimento — forga elementar daquilo

que vive — e, nesse sentido, como componente fundamental da compreensao (Verstehen).

O jogo para Gadamer é um automovimento caracteristico do que esta vivo. O auténtico
jogo humano é um movimento que ndo esta ligado a nenhuma finalidade, mas que emerge
e finda no proprio em si do mover-se e que tem em Ultima instancia a autorepresentacdo do
movimento do jogo. Diferente das defini¢des positivistas da expressdo, o jogar aqui ndo tem
uma dependéncia da subjetividade do jogador, pelo contrério ele também é um convite para
o0 jogador langar-se em plenitude ao jogo. Ele tem uma dimensdo necessaria de abandono do
autocontrole. No auténtico jogo é possivel um “auto-esquecimento extatico” que positivamente
tem a capacidade de elevar o sujeito a leve liberdade de si mesmo. Afirma o filésofo que:

Isso ndo se deixa apreender, de uma maneira utilitdria, como a subjetividade de um
autoesqueciemtno. Como formulou certa vez o historiador holandés Huizinga, a consciéncia
daquele que estd jogando encontra-se num equilibrio indistinguivel entre a fé e a falta de
fé. ‘o selvagem ndo conhece a diferenga conceitual entre ser e jogar’ (2011: 155).

A metafora trazida pelo fildsofo exprime a natureza ndo utilitarista do jogo. Por ela é
possivel perceber que o jogo tem uma natureza prépria e independente de quem joga.
Ele é recreagdo ao tempo que impde aquele que joga uma certa seriedade. Como pontua
Almeida, “jogar é imitar o préprio movimento da vida. Jogar é atualizar o préprio mito do
distante comego e reconhecer a ndo-fixidez do principio” (2002: 187). Outra caracteristica é

gue no instante do jogo, os jogadores que sdo postos em cena no jogar acordam tacitamente

135



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

a abertura ao inesperado e ao automovimento do jogar e mesmo que saibam o que esta
sendo jogado abandonam a si mesmos no instante do jogo. Com essa definicdo pode surgir

a seguinte pergunta: e a consciéncia do jogador, onde se encontra nesse acontecimento?

Na perspectiva gadameriana, “a consciéncia do jogador é determinada pelo fato de que a
alternancia se forma por uma liberdade e leveza estranhas. E como se surgisse de si mesma - um
estado de equilibrio sem gravidade” (Gadamer, 2011: 154). Esse movimento é o que o fildsofo
nomeia como configuragdo (Gebilde). A transformagdo do jogo em mediagdo total. Nas palavras
de Gadamer “a transformacdo em configuragdo significa que aquilo que era antes ndo é mais,
mas também o que se representa, (re)apresenta agora no jogo da arte, é a verdade duradoura”
(2015: 159). Nela as possibilidades que sdo colocadas em jogo pela experiéncia—aqui tematizada
na experiéncia da arte— realizam o acontecer verdade pelo préprio do modo de ser do jogo.

Podemos presumir que, metaforicamente, a cada nova rodada, nos ciclos da finitude
humana, a experiéncia junto aos fenémenos da vida pratica desvela com maestria a constante
transformacgdo em configuragdo (Gebilde) dos sentidos que sdo, antes de tudo, relacionais.
E também desta maneira que o jogo tem como caracteristica ser, em si, desprovido de

|II

substrato e se expressar originariamente de forma medial, uma espécie de “mediagdo tota

Pondera o fildsofo que, a esséncia do jogo reside sua autorepresentagao, que sendo
uma peculiar acdo comunicativa que ndo reconhece propriamente a distancia entre
aqueles que jogam e aqueles que assistem o jogo. Pensando na experiéncia da arte,
podemos dizer que em cada contato com a obra de arte é potencializado um espaco de
jogo. E nesse espaco do “ser-jogado”, do jogo da arte na qualidade de seu acontecimento
“mimético” que cada intérprete e/ou espectador compreende, preencher e transformar

o sentido do que fora posto em jogo. Nas palavras de Gadamer

Nessa medida, por meio do pensamento estético da modernidade, atentou-se

plenamente para “parcela sujeito” na construgdo da experiéncia estética. No entanto,

a experiéncia da arte também oferece aquele outro lado, no qual o carater do jogo

enquanto tal do construto, o seu mero ser-jogado, assume o primeiro plano. Para tanto, o

antigo conceito grego de “mimesis” continua sendo a base propriamente dita (2010: 53).

Nesse sentido, a esséncia do jogo da experiéncia da arte reside sua autorepresentagao,

que sendo uma peculiar agdo comunicativa que ndo reconhece propriamente a distancia

entre aqueles que jogam e aqueles que assistem o jogo. O jogo, como expressao do

fluxo continuo da existéncia, representa um movimento desvelador das camadas mais

profundas do ser e sua relagdo com o mundo. Ele aponta para o encontro que se da nos

compassos da vida, uma abertura ao ritmo vital que permeia todas as coisas, convidando-
nos a participar de um processo de constante transformacdo e descoberta.

136



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. pp. 131-146

Nesse sentido, o jogo-danga torna-se uma metafora poderosa para a experiéncia
existencial fatica, onde o movimento ndo é apenas uma agdo interna ou externa, mas uma
forma de estar em sintonia com o préprio pulsar da vida, permitindo uma compreensdo mais
profunda de si mesmo e do universo em sua dindmica incessante. Esse movimento reivindica,
ainda, uma determinada temporalidade que, segundo Gadamer, pode ser entendida pela
“imagem antropoldgica” da festa, dimensdo que passamos a refletir no tépico que se segue.

3. E tempo de arte: a temporalidade da festa como caminho ao comunitario

Estar em experiéncia com a arte é estar em tempo de arte. E nesse tempo que os vazios
se preenchem e os tempos de experiéncia pragmatica, “o tempo para algo”, se dissolvem
na experiéncia de vida, conduzindo o ser-no-mundo ao encontro da infinitude do Ser. O
festejar da arte jamais pode ser solitario e diferente do que é defendido pelos estudos
convencionais da estética que sublinham a experiéncia da arte um carater individualizador,
enquanto um “trabalho” do juizo ou do prazer subjetivo, a experiéncia hermenéutica da

arte reivindica sempre o carater de participacdo e coletividade.

E deste modo que o filésofo de Marburg convoca para o entendimento da questdo a
temporalidade da arte partindo do importante o didlogo com o conceito de festa, visto que,
paraele, os modos de festejar podemindicar caminhos paracompreensdo do acontecimento
da arte em sua atualidade e unificacdo. A festa, como reflete o fildsofo, é como elemento
indissolivel da arte em sua manifestacdo que, antes, preconiza a necessidade gregaria
do ser humano. Grondin (2001) aponta que a festa ou festejo (festividade) seria sendo a
celebragdo propria de uma memdria coletiva, memoria no sentido de reconhecimento, de
encontro com o espirito histdrico em um tempo de coletividade.

Com o movimento reflexivo de pensar a arte como celebragdo e festividade, enfatizando
0 seu carater comunitario, o filésofo de Marburg apresenta um contra-argumento ao
conceito do prazer estético kantiano —sendo este como forma de prazer partilhado e ndo
hostil, somente oriunda diversidade de experiéncias que originam-se apenas onde os
interesses egoista ndo estdao em jogo— pois livre da dependéncia de pensar o “reino do
por vir”, Gadamer, preocupa-se em como a da experiéncia da arte possibilita a abertura e

descoberta para o ser em comunidade que somos.

Como fendmenos a festa e a arte tem como solo origindrio a comunhao, a celebragao
em coletividade do espirito comunitario. Ambas tém como caracteristica um demorar-
se de profunda suspensdo do tempo pragmatico e cronolégico. Como pontua Gadamer
(2010), no momento do festejo, assim como na experiéncia com todas as formas de arte,

137



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

é operado um tempo préprio de “inteiro presente” que ndo se expressa na duragdo do
tempo cronoldgico ou pragmatico e nem no vazio temporal do dcio.

Portanto, toda obra de arte tem algo assim como um tempo préprio, que ela por assim
dizer nos impde. Isso ndo vale apenas para as artes transitdrias: para musica, danga e
a lingua. Se langarmos olhar para as artes estatutarias, lembramo-nos de que também
construimos e lemos quadros ou que “passeamos” e “andamos” para conhecer uma
arquitetura. Esses também sdo cursos temporais (Gadamer: 2010: 187).

Nesse sentido, a temporalidade prépria que a arte possui pode ser percebida em
todos os movimentos e tempos da histéria da arte, para essa reflexdao destacamos como
forca ilustrativa os movimentos de arte na modernidade e com maior énfase a arte da
contemporaneidade, especialmente as artes de reproducdo repetitivas como o cinema e
a fotografia em seu carater temporal de festividade e comunh3o.

Quando, por exemplo, nos demoramos diante de uma pelicula filmica ou um ensaio
fotografico, mesmo que fisicamente sés, j4 estamos em coletividade, participamos e
tomamos como demora da experiéncia humana as imagens, sons, atuagdes e narrativas
que compbem essas linguagens artisticas. A espera da participa¢do nos leva pelas formas e
conceitos que em si declaram ndo sé sobre o enredo ou tema “escrito na tela”, mas sobre
um “nés” que pode ser desvelado no curso atemporal que habita na presenca da linguagem
da arte, recorrendo ao mote dessa reflexdo, festejamos junto ao construto artistico.

Assim, a arte é como um fen6meno transcendente que tem o papel de propor
mudancas e com isso mover a subjetividade, a individualiza¢do, a propensdo demasiada
somente ao trabalho para uma disposicdo a coletividade, a relagao intersubjetiva em
encontro festivo ao comunitdrio. Por essas vias chegamos ao uUltimo conceito apresentado

por Gadamer na sua defesa sobre a atualidade do belo, o simbolo.

4. 0 encontro simbdlico da experiéncia artistica

Como debatido até aqui, a hermenéutica encontra na experiéncia com a obra de arte
uma provocagao necessaria ao fazer filosofico, também capaz de transcender e expandir
os horizontes interpretativos da finitude acerca das legitimas questdes do espirito e da
transcendéncia humana, sem se subordinar a regramentos, juizos e/ou conceitos. Como

declara Gadamer em entrevista a Grondin, em 1997:

HGG.: Parece-me convincente que a obra de arte se oponha a qualquer transformagdo
numa outra forma de articulagdo enquanto filésofo, defendo aqui um modo de experiéncia
artistica que ndo se deixa substituir por uma mera arte do conceito. Esse sentido da
transcendéncia significa que aqui ndo cabe qualquer exacerbagdo da precisdo. A obra
de arte é boa ou é ruim, forte ou fraca. O que se experimenta ai, porém, é uma presenga
especifica. E é a isso que denomino, aqui, transcendéncia (Grondin, 2000: 207-208).

138



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. pp. 131-146

Pensando, entdo, no peculiar modo de transcendéncia da arte, o fildsofo nos convida a refletir
sobre o carater simbdlico de sua experiéncia com a finitude humana. Para ele, tendo a arte um
trago comunicativo, é imprescindivel que estejamos atentos aos seus modos de significacdo.
Nesse sentido, para nossa reflexdo, uma pergunta é fundamental para a compreensdo desse

conceito: o que o filésofo defende como sendo o simbolo e o simbdlico na arte?

A principio, podemos ponderar que o carater simbdlico da arte é um dos elementos
argumentativos que refletem bastante a influéncia platénica em Gadamer. Ao conceituar o
simbolo e sua “fungdo ontoldgica”, o filésofo recorre, inicialmente, ao didlogo mitoldgico de
Aristéfanes sobre a esséncia do amor, considerado pelo personagem épico como o “deus mais
amigo do homem”. Retomando essa argumentacdo, presente na obra “O Banquete”, é possivel

perceber o carater fragmentdrio que constitui a atual existéncia do ser humano na terra.

O didlogo mitico aponta que, inicialmente, a natureza humana tinha trés géneros
(masculino, feminino e andrdgino); estes eram, por graga, originariamente esféricos,
completos, imponentes, fortes e de um terrivel vigor. Mas, devido a sua intemperanga
—na tentativa de fazer uma escalada para o céu— investiram contra os Deuses do Olimpo.
Em retaliagdo ao mau comportamento, Zeus resolveu punir cada um deles cortando-os

em duas partes, que, por efeito, ficariam mais fracas, numerosas e mais Uteis aos Deuses.

Dessa forma, a existéncia humana, desde que fora mutilada pelos Deuses do Olimpo,
encontrou-se no mundo desolado, em constante procura e autodestrui¢do, pois sé via
sentido de vida no encontro com sua outra metade. Vendo tal tragédia da raca humana,
Zeus, num ato de compaixao, muda o sexo dos individuos para frente, e por meio do amor
—compreendido como encontro satisfatorio e auténtico com o outro— possibilita a cura da
alma. No didlogo, o amor, em sua autenticidade, s6 é possivel pelo verdadeiro encontro,
em saciedade, das partes fragmentadas e complementares que estdo postas no mundo.

Assim, o recurso mitoldgico ecoa no argumento da hermenéutica filosofica sobre o
conceito do simbdlico, atentando as afinidades eletiva na experiéncia do belo no sentido
da arte, especialmente pela idealidade da verdade e da alma humana® presente no

desvelamento do Ser que se da no acontecimento artistico. Como salienta Lott,

1 E importante ressaltar que, na ideia platdnica, o homem, ao nascer, esta jogado no mundo fisico,
em corpo e alma. Contudo, sua materialidade é pura incompletude, despida da verdade das coisas e
carente da cura da alma. Como pontuado por Sécrates em seu ultimo didlogo com Feddn, o filésofo
—aquele que toma para si o exercicio da busca pelo saber — s6 encontra-se em plena verdade na sua
morte, quando a alma se desprende do corpo e se liberta para o conhecimento pleno na escuriddo
do infinito. Entretanto, é possivel ao longo da vida buscar o sentido da verdade, mesmo que de forma
parcial e contingente. A possibilidade de desvelar a verdade plena encontra morada, segundo Platdo,
na idealidade do amor — que evoca o encontro, pela necessidade de completude e afinidade seletiva
da alma. O amor é o vinculo que estabelece dimensao vital e ontoldgica de tudo que é verdadeiro.

139



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

O belo é o que aparece aos sentidos, ele nos proporciona um contato sensorial,
mostra-nos uma certa “ordem sadia” e abriga com isso uma espécie de acesso. O belo
revela o bom e com isso guia nossa alma do sensivel ao supra-sensivel, traz em si uma
identidade que mantém sua unidade como dualidade, pois é um pedago, uma parte que
se completa com outra, representa a ideia de um “fragmento vital” e regenerador, esse
€ o0 modelo pelo qual podemos experiencia-lo (2007: 47).

Tendo essa natureza fragmentdria o belo manifesta-se simbolicamente nas experiéncias
da arte conduzindo-nos a um outro que regenera o cardter verdadeiro da vida. Nesse
sentido, Gadamer recorre a lingua grega e repousa a significagcdo do conceito do simbdlico
da arte no sentido de “fragmentos da memaria”. Voltando-se ao mundo grego, pela analise
da lingua, o filélogo alemao reconhece que o mais apropriado sentido para o conceito em
questdo é o simbolo em sua matriz medieval e, com isso, reabilita a expressao “tessera
hospitalis”?, relacionando originariamente o simbolo a ideia de um antigo passaporte.
A expressdo traz a tona o sentido do reencontro, da promessa de reconhecimento feita
por um anfitrido ao velho hdspede e seus familiares, que passardo, pela identificacdo das
partes do vaso quebrado, a serem reconhecidos como velhos amigos das geragdes futuras.

Nesse sentido, o significado do simbolo estd relacionado ao seu “ser presente”, ndo se
restringindo a esfera do logos, conceito este atribuido a alegoria. Gadamer, ao analisar a
histdria dos conceitos de alegoria e simbolo, afirma que as palavras possuem uma relagao
interna: “designam algo que ndo estd na sua aparéncia visual, no seu aspecto ou som das
palavras, mas um significado para além disso”(2015: 119). Nos dois termos, o suprassensivel
torna-se sensivel, como ocorre no ambito religioso-sacramental. No entanto, esta relacdo
foi, ao longo da modernidade, adquirindo uma distingdo e um antagonismo —impulsionado
especialmente pela estética moderna —, o que resultou na desvalorizacdo da retdrica a

partir do século XIX. E nesse sentido que o filélogo evidencia que:

A alegoria pertence originariamente a esfera do discurso, do logos, sendo, pois, uma figura
retérica ou hermenéutica. Em lugar daquilo que se quer realmente dizer coloca-se algo
diferente, algo mais a mao, mas de maneira que, apesar disso, esse deixa e faz entender
aquele outro. O simbolo, ao contrario, ndo se encontra limitado a esfera do logos. Pois o
simbolo ndo possui relagdo com um outro significado, através de seu significado, ja que o
seu ser proprio e manifesto, tem “significado”. Enquanto o que esta exibido é aquilo em
que se reconhece algo diferente. Tal é a tessera hospitalis e similares (2015: 133-134).

A andlise da moderna distin¢cdo entre alegoria e simbolo, apesar da relagdo interna
entre as palavras —ambas retém o significando para além do aspecto visual —, é importante

para o projeto hermenéutico de Gadamer na compreensdo da experiéncia da arte como

2 “Um anfitrido da a seu héspede a chamada “tessera hospitalis”, ou seja, ele quebra um caco no
meio, conserva uma metade e da a outra ao hdspede, a fim de que, quando dai a trinta ou cinquenta
anos um sucessor desse hdspede vier de novo a sua casa, um reconheca o outro pelo coincidir dos
pedagos um todo” (Gadamer, 1985: 50).

140



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. pp. 131-146

declaragdo. Como tal, é por meio do carater simbdlico da obra de arte que é possivel intuir
a presenca da simultaneidade entre ideia e fend6meno. Essa compreensdo ressoa no plano

metafisico do conceito de simbolo, distanciando-se completamente de seu uso retérico3.

Em didlogo com os escritos da filosofia da arte, especialmente com os conceitos debatidos
por filésofos e artistas na alemanha, Gadamer recorre as definigdes do “simbdlico” expressas
em correspondéncia trocadas por Goethe e Schiller®. Em uma delas, Goethe caracteriza
o efeito simbdlico —-numa experiéncia da realidade, para além da experiéncia estética—
como “casos eminentes, que numa variedade de caracteristicas se apresentam como
representantes de muitos outros e englobam em si uma totalidade” (Gadamer, 2015: 124).

O filésofo alemao, salienta que a oposigao entre o alegdrico e o simbdlico, feita pela
teoria da arte, é para ele, somente “fendmeno particular de uma orientac¢éo geral rumo ao
significativo” (Gadamer, 2015: 125), defendo a ideia de que tudo que acontece é simbolo,
portanto todo ato de significacdo aponta para o todo restante.Partindo do sensivel, o
simbdlico constitui a idealidade da realidade histdrica, pois é por meio dos simbolos que
se encontram a multiplicidade das experiéncias historicas e a simultaneidade do viver na
totalidade de sentidos. Assim, a significancia do belo manifesto na obra de arte representa
para o ser humano uma oportunidade de encontro verdadeiro com a totalidade do
mundo experimentavel, mesmo em sua particulariza¢do representativa. Isso porque,
na experiéncia da arte “ndo se experimenta o particular no particular encontro, mas a
totalidade do mundo experimentavel e da posi¢do ontoldégica do homem no mundo,
assim como sua finitude ante a transcendéncia” (Gadamer, 2010: 174).

Como um construto, a experiéncia da arte requer sempre a intera¢do e abertura a escuta
hermenéutica, seja no momento de sua produc¢do ou na experiéncia da interpretagdo. Isso porque
uma obra de arte ndo esta em fungdo de, ndo é um mero objeto ou coisa a ser dominada por nosso
modo de ser; ela irrita. Assim, provocando nossos sentidos e envolta pelo impulso inquietante da
incerteza —como pontua Flickinger— “a arte exige-nos pela sua simples presenca. Embora ndo

diretamente expressa, sua finalidade parece pertencer ao seu modo de ser” (Flickinger, 2000: 32).

3 “Por sua vez, o simbolo teria uma coincidéncia entre fenbmeno fenémeno e ideia de modo a rea-
lizar uma fungdo originariamente metafisica, tarefa que em ultima instancia implicaria uma apreen-
sdo genial do uno, tarefa que remete aos estados internos de um sujeito, as suas vivéncias e a pro-
dugdo inconsciente derivada dela. Desse modo, a alegoria passaria a ser vista como uma produc¢do
racional e fria, ao contrario da efervescente atividade genial. E, portanto, apoiado nos pressupostos
metafisicos que constituem a consciéncia estética, que se valorizou positivamente o simbolo e se
depreciou a alegoria pois os sustentaculos fundamentais dessa Ultima, a saber, as tradi¢cdes da reto-
rica e da dogmatica religiosa perderam for¢a em meados do século XIX” (Wu, 2016: 333)

4 Além da analise de Gadamer sobre os conceito aqui debatidos, podemos encontrar as 136 cartas tro-
cadas entre Goethe e Schiller de 1794 a 1803 na obra intitulada Correspondéncia entre Goethe e Schiller
(2010), organizada e traduzida para portugues por Claudia Cavalcanti e publicada pela editora Hedra.

141



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

Destarte, o simbolico da experiéncia da arte possui umaimportancia como uma provocagao
na dimensdo ultima da compreensdo humana, ndo apenas por sua capacidade indicativa, mas
também pela abertura de significagbes e reconhecimento de mundo®. O simbolo, para além
do seu carater mimético — presente também no jogo da arte — é intuido como um local de
encontro, ou melhor dizendo, de reencontro com um todo precedente e unificador. Contudo,
o filésofo argumenta que o simbolo, especialmente aquele que é declarado pelas diversas

formas de manifesta¢do da arte, ndo deve ser compreendido como mera abertura de sentido.

Para o filésofo, é por meio dessa postura que é possivel intuir a pertenca declarativa da arte
como um todo amplo e verdadeiro, capaz de conduzir a interpretagdo ndo a um fechamento
de uma verdade absoluta ou légico-matematica, mas a abertura da autocompreensdo. Essa
perspectiva funciona como um alerta constante e sensivel para a significagdo em articulagdo
com os movimentos da vida. Assim, diante das certezas da praxis humana, o simbdlico da arte
promove questionamentos capazes de expandir sentidos e compreensdes de mundos possiveis.

Diante do exposto passamos a refletir sobre o carater de participacdo nesse fenémeno.

5. O compreender-se na participacao do jogo da arte

0 encontro ordenador da arte potencialmente configura e reconfigura aquilo que nds somos e a
compreensdo de tudo o que estd ao nosso redor ou em relagdo. O acontecer da arte pode, pela
forca desveladora e criativa de sua declaracdo, levar novos sentidos ao que antes estava ali. Mas,
o conhecer da arte sé se faz na medida em que estamos abertos a participar ativamente no bailar
dos sentidos que pela experiéncia artistica se articulam, fundindo horizontes. O que se configura

no jogo da arte € um modo de entender-se no comunitario, simbdlico e festivo, jogo da linguagem.

Como podemos perceber esse modo de ser da arte e da linguagem tem a participagdo como
principio e fim geracional. Mas qual é o conceito de participagdo que Gadamer apresenta em sua
hermenéutica? Como esse conceito se articula, especificamente, no caso do modo de ser da arte?
Participar da experiéncia da arte ndo é simplesmente se fazer fisicamente presente diante da arte,
como em algumas situagGes os espectadores despretensiosamente dizem “participei de uma
exposicao” ou “participei da estreia de pega ou filme”. A participagdo convocada por Gadamer tem
outra conotagdo. Hermeneuticamente falando, a participagdo auténtica no jogo da arte reivindica
um carater profundo e de total entrega e encontro propositivo entre obra e ser humano.

5 “A representagdo simbdlica que é realizada pela arte ndo necessita de nenhuma dependéncia
determinada das coisas previamente dadas. A distingdo da arte reside muito mais justamente no
fato de aquilo que é representado nela, quer ele seja rico ou pobre de conotagdes, que ele seja
sendo um puro nada de tais conotagdes, nos mobilizar para que permanegamos junto a obra e para
a concordancia, tal como em um reconhecimento” (Gadamer, 2010: 177).

142



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. pp. 131-146

O jogo entre artista/obra e/ou obra/intérprete deixa claro que para o ser humano a
obra de arte sempre tem alguma coisa de reconhecimento da orientacdo passada pela
paradigmatica ordem universal, como salienta o filésofo “ndo ha duividas que toda obra
de arte representa o mundo, pelo menos em toda obra cuja a pura manifestacdo atrai
nossa atengdo até o ponto de sentir que nela nos encontramos a nés mesmos” (2002:
225). Aqui ele reivindica a dimens&o participativa dessa experiéncia.

A participagdo pelas vias da hermenéutica requer um grau de entrega pavimentada na
experiéncia comunitdria do entendimento. Essa compreensdo, que associativamente traz no
mesmo ambito do conhecer o individual e o geral, remete-nos a uma reflexdao de Gadamer, no
texto “Aideia do bem entre Platdo e Aristdteles”, onde o filésofo traz para o centro do debate sobre

a perplexidade diante da participagdo na dogmatica da ideia platonica o conceito de methexis.

No texto, ao refletir sobre a aporia do Todo e das Partes—da unicidade e multiplicidade—
o filésofo pontua que o termo methexis “é, como parece, um neologismo platonico
para a “participa¢do” do Individual no Geral” (2024: 13), esta expressdo, junto com
outros termos, nos dialogos socraticos, tem como objetivo esclarecer uma problematica

desenvolvida sobretudo em Parménides, que diz respeito a relagado ideias e fen6menos.

Para o filésofo alemao —a partir da observagao da critica aristotélica — quando Sdocrates
enuncia o termo méthexis defendendo-o como significacdo a participacdo do individual
no geral e em complementaridade substitutiva a mimesis da filosofia pitagérica, mais do
gue uma mera mudanga de termos, o que se demonstra ali é o aprimoramento decisivo

de Platdo rumo a diferenciagdo de estésis e ndesis, pois, como pontua Gadamer,

Assim como a mimesis significa o Ser no Mundo do imitado, do representado, méthexis quer
dizer o Co-Ser no Mundo como algo. Assim como a participatio latina e a Teilhabe [participagdo]
alem3, a palavra méthexis certamente implica a ideia de partes, como mostra o antigo uso do
termo petéyelv.E exatamente isso que a nova palavra enfatiza: a Parte pertence ao Todo. [...] A
aporia do Todo e das Partes, como ja mostrei em outra oportunidade, estad sempre a espreita
por detras da dialética da ideia e fendbmeno, unicidade e multiplicidade (2024: 13).

Com o devido resguardo ao contexto da reflexao platonica, no que diz respeito a sua critica a
teoriamusicaleateorianuméricados pitagdricos, podemosintuir que é pelo sentido de methexis
que fica claro em Platdo que participar de algo é antes de qualquer outra conceitualidade uma
aproximagdo comunitaria com aquilo que se participa. Gadamer argumenta que Platdo “aceita
que a dialética do Todo e das Partes passa pela relagdo Multiplicidade e Unicidade. Partes e
elos pertencem ao Todo, de que sdo partes e elo” (2024: 115).

Assim, tendo como orientador essas premissas platonicas, podemos compreender
gue quando se participa de alguma coisa em conjunto, os participes se aproximam
reciprocamente, se encontram num todo como partes que ontologicamente o sdo. Nesse

143



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

sentido, a experiéncia da arte tem muito a nos dizer, pois seu modo de acontecer sempre
eleva o compreender humano. A experiéncia da arte reivindica um estado de jogo onde os
sentidos se apresentam como pecas de quebra-cabega de um continuo que se encaixa na
participacdo de sua festividade. Nele outro ocorre fen6meno em simultaneidade, o tempo
cronolégico se esvai dando lugar a uma temporalidade festiva que em si é um modo de
acontecer comunitario do Ser que se da e se oculta num singular jogo de entendimentos.

6. Conclusodes

Por ter a arte a capacidade de ir além, mobilizar sentidos e questdes que afligem o
espirito humano de forma Unica e atemporal, Gadamer propde que deixemos de lado o
termo “obra” em detrimento de “construto de arte”. A utilizagdo do termo “construto”
se da pela esséncia da experiéncia da arte, que oportuniza, também ao intérprete, na
presenca simbdlica da arte, novas significagdes e compreensdes renovadas a cada nova
aparicdo declarativa. O simbolo artistico evoca o todo integro pela complementaridade
agregadora das partes que carregam as chaves interpretativas dos sentidos auténticos das
experiéncias interpessoais.

O conhecimento “eidético” sobre algo deixa de ser um fazer (tékhne) individualizador
e passa a ser a dimensdo articulada dialeticamente que se estabelece no pleno lago
e encontro festivo de entendimentos comuns, na prépria e auténtica natureza da
participacdo na experiéncia da arte: um auténtico e singular modo de compreender-se.
O declarado na experiéncia da arte reverbera novas possibilidades de sentido capazes
de configurar a autocompreensdo humana em cada nova situagdo concreta da vida.
Esse jogo aponta, de forma intuitiva, a necessidade de agir tendo como referéncia essas
possibilidades. Pela inesgotabilidade de sentidos, a experiéncia da arte permite ao
intérprete libertar-se dos sentidos dados ou naturalizados nas teorias, normas, leis ou
na pratica cotidiana, direcionando-a. O que estd em jogo é um caminho propositivo ao
constante compreender-se.

Deixar que a arte “nos fale” é como entrar num rio de possibilidades compreensivas
onde sabemos a for¢a de seu fluxo, a presenca viva do seu leito, mas seu experienciar
nunca sera o mesmo, pois o declarado pela presenca da arte ndo se esgota em sentidos e
nem se subordina a juizos e as regras de formulagdo noéticas, sendo sempre um misterioso
mergulhar no acontecimento simbdlico do Ser. Nesse entendimento, a experiéncia da arte,
conceituada no modo de ser do jogo e na temporalidade festiva, permite que possamos

ver de uma forma diferente o que temos em nosso cotidiano, oportunizando uma fusdo

144



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. pp. 131-146

de horizontes capaz de alargar nossa compreensdo sobre os fen6menos da vida e nos
fazer perceber em comunidade de dialogo.

E nesse sentido que defendemos a experiéncia artistica como motriz de um
conhecimento pratico dindmico que resguarda a primazia do perguntar, do interrogar-
se “frente” a arte. Esse modo de ser é promotor de um conhecer que perpassa a
temporalidade e historicidade dos processos humanos. Nele, aos moldes gadamerianos,
o didlogo com a arte originariamente é um caminho necessario ao exercicio constante
da consciéncia histérica que oportuniza fusGes de horizontes. Essa, por sua vez, € uma
condicdo hermenéutica, pois é por ela que se oportuniza o “dar razdes”, em uma postura
de escuta verdadeira, capaz de transformar e configurar entendimentos na busca pelos

acordos, tdo vitais ao viver comunitario.

Outrossim, é preciso deixar claro que a experiéncia aqui intuida ndo deve ser
compreendida apenas por sua qualidade estética, mas diz respeito a um outro histdrico
gue configura sentidos e presentifica a unicidade que somos. A arte, em suas multiplas
linguagens, chama nossa atencdo para o verdadeiro em continuidade, para o desvelar

|ll

qgue é “ndo conceitual”. Ela provoca-nos a estar atento ao instante, as verdades que ndo
podemos apreender: para a vida, o mundo da vida, seja na poesia, na arquitetura, no
muralismo, na imagem fotografica e no cinema. Assim, a verdade da experiéncia artistica

tem sua forga na cadeia de repercussdo compreensiva do jogo de seu acontecer.

Lembrando a metafora do “clavicérdio”, a experiéncia hermenéutica da arte é como
“a onda sonora do instrumento medieval” que uma vez tocada reverbera muito além
do “movimento da corda”. Ela convoca a participacdo abrangente no jogo dos sentidos,
uma participagdo que é exportavel a racionalidade e que ndo se limita ao sensivel. Como
um auténtico ato de teoria, ela oportuniza uma elevacdo do espirito a um estado de
envolvimento no conhecer que pde em jogo a prépria compreensdo histérica do Ser.
Em uma perspectiva de acréscimo, a experiéncia da arte mobiliza a autocompreensao

humana a interpretagdo ndo exaustiva da verdade.

Referéncias bibliograficas

DEALMEIDA, C.L.S. (2002). Hermenéutica e Dialética: dos estudos platénicos ao encontro com Hegel.
Porto Alegre: EDIPUCRS.

CALVACANTI, C. (Ed.). (2010). Correspondéncia entre Goethe e Schiller. Sdo Paulo: Hedra.

FLICKINGER, H.-G. (2000). “Da experiéncia da arte a hermenéutica filoséfica”. DEALMEIDA, C.L.S.;
FLICKINGER, H.-G.; RODEN, L. Hermenéutica filosdfica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto
Alegre: EDIPUCRS, 27-57.

145



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

GADAMER, H.-G. (1985). Atualidade do Belo: a arte como jogo simbolo e festa. Tr. C.A. Galedo. Rio de
Janeiro: Tempo Brasileiro.

GADAMER, H.-G. (2002). Acotaciones hermenéuticas. Tr. A. Agud y R. Agapito. Madrid: Trotta.
GADAMER, H.-G. (2010). Hermenéutica da obra de arte. Tr. M.A. Casanova. Sdo Paulo: Martins Fontes.
GADAMER, H.-G. (2011). Verdade e Método II: complementos e indices. Tr. E.P. Giachini. Petrépolis: Vozes.

GADAMER, H.-G. (2015). Verdade e método I: tragos fundamentais de uma hermenéutica filosoéfica.
Tr. F.P. Meurer. Petrépolis: Vozes.

GADAMER, H.-G. (2024). A ideia do Bem entre Platdo e Aristételes. Tr. T.L. Cruz Romdo. Sdo Paulo:
Martins Fontes.

GADAMER, H.-G. (1985???7). Acotaciones Hermenéuticas. ????.

GRONDIN, J. (2001). “Play, Festival and Ritual in Gadamer: On the theme of the immemorial in
his later works”. Language and Linguisticality in Gadamer’s Hermeneutics,. Tr,. L.K. Schmidt.
Lanham: Lexington Books, 42-39.

GRONDIN, J. (2000). “Retrospectiva dialdgica a obra reunida e sua histéria de efetuagdo. Entrevista de
Jean Grodin com H-G Gadamer”. DEALMEIDA, C.L.S.; FLICKINGER, H.-G.; RODEN, L. Hermenéutica
filosdfica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre: EDIPUCRS.

HEIDEGGER, M. (2005). Ser e Tempo. Tr. M.S.C. Schuback. Petrépolis: Vozes.
KANT, I. (2017). Critica da faculdade de julgar. Tr. F.C. Mattos. Petropolis: Vozes.
KANT, I. (2020). Critica da razdo pura. Tr. E. Bini. Sdo Paulo: Edipro.

LOTT, H.M. (2007). Arte e religido na hermenéutica de Gadamer. Programa de Pds-graduagdo em
ciéncia da Religido. Juiz de Fora: Universidade Ruiz de Fora.

Wu, R. (2016). “Imagen y simbolo: en torno a una diferencia entre las hermenéuticas de Gadamer
y Ricoeur”. Pensar Ricoeur: Vida y Narracion. Porto Alegre: Clarinete, 327-350.

ZUNIGA, J.F. (1993). Interpretacion de la hermeneutica filosofica de H.-G. Gadamer: a la luz del
problema del dialogo. Tesis Doctoral. Granada: Universidad de Granada.

146



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.10 [pp. 147-161]

Recibido: 12/07/2025 — Aceptado: 19/8/2025

Hermenéutica. Por uma filosofia sem texto

Hermeneutics. Towards a Philosophy without Text

Aluizio Oliveira de Souza y José Vanderlei Carneiro

Universidade Federal de Piaui

Resumen: Este artigo tem como objetivo apresentar e desenvolver a seguinte questdo: a universidade
publica no Brasil, no campo das ciéncias humanas, especialmente na area de filosofia, tem se limitado
a investigagdo da compreensdo, explicagdo e interpretacdo, apenas, de textos escritos. Considera-se
problematico o fato de que, tanto na graduacdo (licenciatura ou bacharelado) quanto na poés-graduacgado
(mestrado e doutorado), seja obrigatério lidar com a produgdo de textos para ingressar ou concluir
um curso em uma universidade publica. Essa problematica se manifesta tanto na situa¢do de sele¢do
por uma vaga para ingresso, quanto na conclusdo de um curso, no qual se faz necessério a elaboragdo
de um texto formal, ou seja, um texto para a entrada e outro para o término. Por conseguinte, o
desenvolvimento desta investigagdo parte de trés principais momentos, a saber: a reflexdo de Ortega y
Gasset sobre a universidade; a nogdo de “coisa do texto”, de Hans-Georg Gadamer; e, a nogdo de “mundo
do texto”, de Paul Ricoeur. Por fim, busca-se demonstrar, com base na hermenéutica de Gadamer e de
Ricoeur, outras possibilidades que vao além da concepgdo de texto estabelecido pela fixagao escrita.

Abstract: This article aims to present and develop the following question: public universities in Brazil, in
the field of human sciences, especially in the area of philosophy, have been limited to investigating the
understanding, explanation and interpretation of written texts only. It is considered problematic that,
both in undergraduate (bachelor’s or undergraduate) and postgraduate (master’s and doctorate) courses,
it is mandatory to deal with the production of texts in order to enter or complete a course at a public
university. This problem manifests itself both in the situation of selection for a place for entry and in the
completion of a course, in which it is necessary to write a formal text, that is, a text for entry and another
for graduation. Therefore, the development of this investigation starts from three main moments, namely:
Ortega y Gasset’s reflection on the university; Hans-Georg Gadamer’s notion of “text thing”; and Paul
Ricoeur’s notion of “text world”. Finally, we seek to demonstrate, based on the hermeneutics of Gadamer
and Ricoeur, other possibilities that go beyond the conception of text established by written fixation.

Palabras clave/Keywords: Hermenéutica (Hermeneutics); Coisa do texto (Thing of the Text); Mundo
do texto (World of the Text).

147



ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSE VANDERLEI CARNEIRO
HERMENEUTICA. POR UMA FILOSOFIA SEM TEXTO

1. Introdugao

A universidade publica brasileira deve ser respeitada e reverenciada pelo seu trabalho
na formagdo de inumeros profissionais e intelectuais, pelo seu legado no campo
académico e pela sua dedicagdo a pesquisa cientifica. Dito isso, faz-se necessario um olhar
interpretativo, critico e reflexivo sobre determinado aspecto da universidade publica. A
excessiva exigéncia pelo texto escrito. Dentre diversas habilidades, a mais fundamental
para iniciar e concluir um curso de graduagdo ou pds-graduagdao em ciéncias humanas

— especificamente em Filosofia — é a producdo textual, consolidada por meio da escrita.

Este artigo tem como objetivo central apresentar e discutir a seguinte problematica: por
que a universidade publica no Brasil, no campo das ciéncias humanas (especificamente na
area de filosofia), tem se limitado a investigagcdo da compreensao, explicagdo e interpretacdo
de textos? Haveria outra forma, além da produgdo escrita, para ingressar e concluir uma

graduagdo e/ou uma pos-graduagdo na universidade publica brasileira contemporéanea?

Considera-se problematico que, para ingressar ou concluir um curso de filosofia em uma
universidade publica no Brasil, tanto na graduagéo (licenciatura ou bacharelado) quanto na
pés-graduacdo, seja obrigatdria a producdo de um texto avaliativo da habilidade formativa do
discente. Essa problemdtica se manifesta em alguns momentos: primeiro, no ingresso em um
curso superior, quando se exige a interpretacdo de texto; posteriormente, no decorrer das
disciplinas, quando os professores cobram textos escritos como forma avaliativa; por ultimo,
ao final do curso, quando é obrigatdria a produgdo de um texto dissertativo. Em ambas as
situagOes, os 6rgdos competentes da universidade demandam a elaboragdo de um texto
formal — ou seja, basicamente, um texto para a entrada e outro para a conclusdo de um curso.

Por conseguinte, para o desenvolvimento desta pesquisa, considera-se, a nivel
investigativo-tedrico-metodoldgico, trés fildsofos centrais para dialogar e colocar em
perspectiva reflexiva, fenomenoldgica e, principalmente, hermenéutica, a saber:

1) José Ortega y Gasset (1883-1955) elabora uma reflexdo e uma critica filoséfica voltadas
para o ensino superior nas universidades da Espanha e, consequentemente, da Europa. O
filésofo espanhol discute a reforma universitdria, especificando a tarefa e o objetivo da
universidade em relacdo aos trabalhadores, aos cientistas, as profissdes e a ciéncia.

Il) Hans-Georg Gadamer (1900-2002) formula a nogdo de “coisa”, referindo-se a algo
primordial que se encontra no texto. A “coisa” implica naquilo que deve ser investigado pela
hermenéutica, ou seja, a “coisa do texto” e ndo o texto propriamente dito. Dessa forma, é
a “coisa do texto” que se constitui como objeto fundamental da hermenéutica filosofica.

I11) Paul Ricoeur (1913-2005) reconfigura aideia de “coisa”, retirada da hermenéutica de Gadamer,

transformando-a na nogdo de “mundo do texto”. Ele busca demonstrar, com base na hermenéutica

148



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.10. PP. 147-161

biblica e na hermenéutica geral, outras possibilidades que ultrapassem a concepgdo de texto como
algo exclusivamente fixado pela escrita. Nesse sentido, Ricoeur posiciona sua investigacdo ao lado

da “coisa do texto”, verificando também, de modo hermenéutico, a intengdo e o sentido do texto.

2. Texto e Universidade

Qual é o sentido da pratica filoséfica nos dias atuais? Como se da o fazer da filosofia na
contemporaneidade? E como se faz filosofia, atualmente, no Brasil? Para responder de
forma satisfatéria a essas questdes, é necessario compreender que essa atividade possui

um vinculo direto com a instituicdo universitaria.

Considera-se que no Brasil contemporaneo, a pratica filoséfica esta, em larga medida,
representada pela producdo académica das universidades publicas. As acOes dessa pratica
sdo constituintes dos cursos de graduagao e dos programas de pos-graduacdo, sendo assim,
esta exposicdo se restringe ao dmbito e aos limites das academias estatais. Esse ponto merece
destaque, pois se dedica exclusivamente a pratica filosofica que ocorre dentro dos “muros”
das instituices de ensino superior publico (ndo se verifica as instituicGes privadas e nem as

instituicdes confessionais), sdo apenas observagdes, analises e apontamentos a esse contexto.

Ao observar somente o espaco académico, é possivel afirmar que as universidades
publicas brasileiras, especificamente nos cursos de graduagdo e pds-graduagdo em
filosofia, concentram-se essencialmente na produgao de textos escritos. Essa delimitacdo
é relevante porque se defende a existéncia e a permanéncia de uma ‘pratica filoséfica’ e
de um ‘fazer filosofia’ que ultrapassam os limites académicos. E fundamental ressaltar que
as fronteiras universitarias ndo criam barreiras ou empecilhos para o desenvolvimento, o

exercicio e a atividade filoséfica. No entanto, ha uma exigéncia pelo texto escrito.

Os diversos povos originarios, as inumeras comunidades religiosas e os incontaveis
partidos e movimentos politicos ndo estdo impossibilitados de desenvolver o exercicio do
filosofar e nem a producao filoséfica. Nao é papel, nem interesse da academia, restringir
ou impedir o pensamento filosoéfico; a academia ndo tem essa pratica. Pelo contrario,
verifica-se que muitos textos filoséficos sdo criados fora das universidades, sdo estudados,
analisados, questionados e discutidos pela esfera académica.

Diante disso, nas universidades publicas destacam-se diferentes niveis de estudos para a
filosofia (graduacdo: licenciatura e bacharelado; pos-graduac¢do: mestrado e doutorado), e que
permitem determinado desenvolvimento da atividade filoséfica. A questdo é: sempre por meio

do texto escrito; sem abertura, sem possibilidade de outra perspectiva para o fazer filosofia.

149



ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSE VANDERLEI CARNEIRO
HERMENEUTICA. POR UMA FILOSOFIA SEM TEXTO

As universidades publicas brasileiras, no que tange as graduagées em filosofia, exigem
algumas habilidades adquiridas na educacdo basica, como a interpretacdo de texto,
incluindo a reda¢do do ENEM (cons. 2025), conhecida publicamente como “Redagdo
dissertativo-argumentativa”, de cunho avaliativo. Essa redagdo é um texto identificado
e publicado pelo ENEM (Exame Nacional do Ensino Médio), e é por meio dela que se
conquista o acesso a graduagdo em filosofia no Brasil. Ao final do curso, para receber o
titulo de graduado, é necessario ainda um segundo texto: o TCC (Trabalho de Conclusdo
de Curso), que pode ser uma monografia, um relatério ou um artigo cientifico.

Em suma, cursar uma graduagdo em filosofia nas institui¢cdes brasileiras implica passar,
pelo menos, por trés fases de elaboragdo de textos: i) para admissdo no ensino superior,
solicita-se a elaboragdo de uma redagdo, cujo resultado avalia a habilidade do candidato; ii)
durante o curso, os professores avaliam os alunos por meio de provas escritas; iii) para concluir
o curso de graduagao, exige-se a entrega de um TCC, que avalia a aptiddo do graduando.

No percurso da busca por um conhecimento especializado, ao se almejar uma pods-
graduagdo, encontra-se a avaliagdo para o mestrado, curso que exige, para seu ingresso, a
apresentacdo e defesa de um projeto de pesquisa sobre um tema especifico. No decorrer
do curso, os professores costumam cobrar, nas avaliacdes das disciplinas, seminarios
e a elaboragdo de textos, nos géneros de resenhas, artigos, papers e/ou ensaios. Ao
final, o pdés-graduando enfrenta a exigéncia da entrega de uma dissertacdo, que deve
ser elaborada a partir da escolha de uma tematica filosdfica. Portanto, na busca pela
titulacdo de mestrado, o aluno deve, basicamente, passar pelo seguinte percurso: o texto
do projeto, os textos das disciplinas e ao final, um texto dissertativo.

No interesse de cursar um doutorado em filosofia nas universidades brasileiras, é necessario
também submeter um projeto, que deve apresentar itens basicos, como: tema, justificativa,
objetivos, problematica, hipdteses, tese, metodologia e referéncias. As disciplinas a serem
cursadas pelos alunos sdo ministradas pelos professores vinculados ao programa de pos-
graduagdo e, embora os métodos avaliativos sejam diversos, na grande maioria das vezes, a
exigéncia do professor se da por meio da entrega de um texto, no estilo e no género dissertativo-
argumentativo-filoséfico. Para o encerramento do curso de doutorado, o trabalho final, que
deve ser entregue, consiste na elaboracdo de uma tese. E qual é o elemento fundamental
exigido por esse género? Sem duvida, a originalidade, ou seja, o texto deve apresentar uma
tese original. Com isso, a perspectiva da tese é apresentar algo novo. No caso da filosofia, em

linhas gerais, isso pode ser um conceito, uma concepgdo, uma teoria ou um sistema filosoéfico.

Tendo verificado a relagdo entre o texto filoséfico e a universidade, vale a pena
manter um didlogo sobre a universidade e discutir alguns problemas apontados por

150



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.10. PP. 147-161

Ortega y Gasset. De acordo com o texto Mision de la universidad (1930/1966), Ortega y
Gasset, em sua época, demonstrou a seguinte questdo, nas universidades, a saber: “Todo
movimiento de reforma reducido a corregir los chabacanos abusos que se cometen en
nuestra Universidad llevard indefectiblemente a una reforma también chabacana” (1966:
314). Foi identificado pelo filésofo que a instituicdo necessitava de uma reforma e, que

tal reforma nas universidades, ndo poderia ser encaminhada por aqueles que |4 estavam.

A primeira questdo identificada nas universidades era que elas estavam sendo
conduzidas por pessoas que o filésofo espanhol definiu como “chabacanas”:. Por
conseguinte, ndo se poderia pensar numa reforma universitaria, pois as universidades —
no contexto espanhol de Ortega y Gasset nos anos 30 — eram administradas por pessoas
chabacanas. Se houvesse uma reforma nas instituigdes universitarias, ela seria ocasionada

por individuos de carater e indole cafona, vulgar, grosseira e de mau gosto.

Asegunda questdo discutida por Ortega y Gasset remete a pergunta: “¢ Cudl es la mision
de la Universidad?”?> Com esse questionamento, o filésofo espanhol reivindicou, a época,
gue a universidade deveria ser acessivel e precisa levar o ensino ao trabalhador. Naquela
época, por volta dos anos 1930, as universidades na Europa atendiam exclusivamente as
classes abastadas. No entanto, Ortega y Gasset tinha consciéncia de que o dever real e
verdadeiro —a missdao — da universidade deveria ser alcangar o trabalhador.

A terceira questdo, também pontuada por Ortega y Gasset, diz o seguinte: “¢Em qué
consiste esa ensefianza superior ofrecida en la Universidad a la legion inmensa de los
jovenes?” (1966: 319). A resposta se resume ao ensino profissional e a pesquisa cientifica.
Em outras palavras, para o filésofo espanhol, o ensino superior nas universidades
corresponde ao profissionalismo e a pesquisa: “La ensefianza superior consiste, pues, en
profesionalismo e investigacion” (1966: 319). Além disso, destaca a ideia de cultura geral,
dizendo que: “conviene — se disse — que el estudiante reciba algo de «cultura general»”
(1966: 320). Ortega y Gasset mostrou que a universidade concedeu ampla importancia ao
ensino profissional e a pesquisa, esquecendo-se da cultura temporal de um povo em sua
época. “Cultura es el sistema vital de las ideas en cada tiempo” (1966: 322).

Prosseguindo com essa discussdo, Ortega y Gasset, em sua reflexdo, disse que:

“Comparada con la medieval, la Universidad contempordnea ha complicado enormemente
la ensefianza profesional que aquélla en germen proporcionaba, y ha afadido la

1 Desaborido, da. Definicién. De desabor. adj. Sin sabor, soso, insipido, insulso, desabrido, chirle.
(RAE, 2014)

2 “¢Cudl es la mision de la Universidad? A fin de averiguarlo, fiémonos en lo que de hecho significa
hoy la Universidad, dentro y fuera de Espafia. Cualesquiera sean las diferencias de rango entre
ellas, todas las Universidades europeas ostentan una fisonomia que en sus caracteres generales es
homogénea” (Ortega y Gasset, 1966: 314).

151



ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSE VANDERLEI CARNEIRO
HERMENEUTICA. POR UMA FILOSOFIA SEM TEXTO

investigacion quitando casi por completo la ensefianza o transmision de la cultura” (1966:
322). Se o filésofo espanhol esta certo, entende-se, que o que ocorre na universidade
contemporanea é uma reducdo do ensino e da pesquisa a perspectiva do texto, eliminando
assim outros modos de pensar, de fazer cultura e de praticar filosofia.

Portanto, retomando as questdes levantadas por Ortega y Gasset acerca da missdo da
universidade, da reforma nas universidades e sobre o propdsito do ensino universitario,
deve-se considerar que, ainda hoje, a universidade (especialmente no que diz respeito as
ciéncias humanas, prioritariamente a filosofia) tem de encarar esses mesmos problemas,
além de outros, como: Qual o lugar para se praticar filosofia? Qual o modo de se fazer
filosofia? Essas perguntas sdo significativas pelos motivos aos quais estdo atreladas as ideias
de que sé existe um lugar para se fazer filosofia, no Brasil, a universidade; e sé existe um
modo de pratica da filosofia, o texto escrito. A questdo do lugar da filosofia ndo é explorada
como deveria neste artigo, pois se entende que a universidade publica é a instituigdo com
maior acesso a esta atividade. Assim sendo, verifica-se que a filosofia na universidade,
somente, é criada, inventada ou construida pelo texto; ou seja, sem o texto, ndo ha filosofia.

Ratificando, na universidade, existem outras formas de se fazer filosofia. Quais sdo elas?

3. Coisa do Texto em Gadamer

Aqui, a reflexdo se inicia com a identificacdo do significado da palavra ‘coisa’, que, na grafia da lingua
alema e, consequentemente, na obra Wahrheit und Methode (1960/1999), do filésofo alem&o Hans-

Georg Gadamer (1900-2002), aparece descrita em duas formas ortograficas, a saber: Ding e Sache.

De acordo com o dicionério alemdo DUDEN, a palavra ding, significa: “a) objeto ndo especificado,
coisa ndo especificada; b) algo que alguém ndo chama pelo nome (de forma depreciativa ou porque
ndo sabe o0 nome exato); c) algo que existe de uma certa forma, aparéncia, de uma certa maneira e
como tal é objeto de percepgdo, conhecimento” (DUDEN). Pode-se observar que a proximidade e
a identificagdo sinbnima ocorrem entre a palavra “coisa” e os termos “algo” e “objeto”.

Segundo o diciondrio DWDS, a palavra sache apresenta o seguinte significado: “1. itens ndo
especificados, especialmente pertences pessoais, itens de uso didrio; 2. assunto especifico, muitas
vezes ndo especificado, que geralmente é do conhecimento dos envolvidos” (DWDS). Agora, a
palavra “coisa” (Sache) tem sua proximidade sinonimica com os termos “item” e “assunto”.

Por conseguinte, a palavra “coisa” tem seu significado identificado por meio dos

seguintes sinbnimos: algo, objeto, item e assunto. Seguindo esse apontamento, vale destacar

3 Com “outro modo”, refere-se a tradi¢do oral, ao simbolismo e a toda cultura que n3o se sustenta
no texto escrito.

152



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.10. PP. 147-161

duas observagdes: i) A coisa, quando entendida como algo, objeto, item ou assunto, exclui
qualquer possibilidade de contato ou compreensdo do Ser em um sentido ontoldgico. ii)
Nesse mesmo sentido, ndo ha conexdao com a epistemologia, ou seja, a no¢do de coisa,
neste ponto, ndo tem relagdo com o conhecimento humano. Assim, saindo do significado e

indo em busca do sentido, questiona-se, entdo: qual é o sentido filoséfico do termo “coisa”?

Em um sentido ontoldgico heideggeriano, a palavra “coisa” é descrita da seguinte
maneira: “Ente do-interior-do-mundo sdo as coisas, as coisas naturais e as coisas ‘providas
de valor’. Sua coisidade se torna problematica e, na medida em que a coisidade das ultimas
é construida sobre a coisidade das coisas naturais, o tema primario é o ser das coisas-da-
natureza, a natureza como tal” (Heidegger, 2012: 197). Ja nos termos kantiano, a nog¢do de
coisa, é demonstrada do seguinte modo: “a intuicdo correspondente a esses conceitos; dai
ndo podermos ter conhecimento de nenhum objeto, enquanto coisa em si, mas tdo somente
como objeto da intuigdo sensivel, ou seja, como fendmeno” (Kant, 2001: B XXVI). Desse
modo, percebe-se que, em Heidegger, o termo “coisa” possui um sentido voltado para a
andlise do Ser, ou seja, uma ontologia. J4 em Kant, a descri¢dao corresponde a ideia de coisa-

em-si, que se diferencia do fenémeno, caracterizando uma perspectiva epistemoldgica.

Saindo dos aspectos gerais e das caracteristicas da histdria da filosofia em torno da
nogao de coisa e avangando para uma perspectiva mais especifica, verifica-se agora a ideia
de ‘coisa’ transfigurando-se em ‘coisa do texto’ na filosofia hermenéutica de Gadamer.

Parainiciar, parte-se da perspectiva gadameriana, segundo a qual ele afirma: “O sentido
da investigacdo hermenéutica é revelar o milagre da compreensao, e ndo a misteriosa
comunicagdo entre as almas. Compreender é o participar de uma perspectiva comum”
(2003: 59). Corroborando essa passagem de Gadamer, é necessdrio situar que o objetivo,
nessa circunstancia, € mostrar como a hermenéutica tem seu compromisso voltado para a
guestdao da compreensdo, a maneira como se relaciona com a coisa do texto e como esse
texto orienta e conduz o desenvolvimento das universidades brasileiras.

A nocdo de coisa, nesse primeiro momento, é expressa como algo irreconhecivel, de dificil
cognoscibilidade, restrito a um sentido de incompreensao ou, pelo menos, a ideia de auséncia
de clareza. A esse respeito, Gadamer afirma: “A hermenéutica precisa partir do fato de que
aquele que quer compreender deve estar vinculado com a coisa que se expressa na transmissao
e ter ou alcangar uma determinada conexdo com a tradicdo a partir da qual a transmissao fala”
(2012: 390). Desse modo, identifica-se que a hermenéutica consiste na atitude daquele que
busca compreender, sendo um exercicio desandado para o alcance da compreensao da coisa.

Considera-se que a tradigdo é uma caracteristica fundamental da hermenéutica

no processo de compreensdo. Explicitando esse aspecto, Gadamer afirma: “Pois é

153



ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSE VANDERLEI CARNEIRO
HERMENEUTICA. POR UMA FILOSOFIA SEM TEXTO

precisamente o que temos em comum com a tradigdo com a qual nos relacionamos
que determina as nossas antecipagdes e orienta a nossa compreensdo” (2003: 59). Isso
significa que, no desenvolvimento e no processo do compreender, a tradi¢do se configura

‘"

como parte essencial daquilo que se busca dominar. Para Gadamer, a “‘coisa mesma’

transmitida pela tradigdo que é objeto da interrogacdo da hermenéutica” (2012: 67).

O filésofo alemdo defende que a hermenéutica ndo estabelece um vinculo de
passividade natural com a nogdo de ‘coisa’. Pelo contrario, essa proximidade é marcada
pelo questionamento. No entanto, a posicdo muda completamente quando a relagdo se
dd com a tradigdo, pois entre ambas hd uma conexdo de continuidade. A ‘coisa’ carrega
consigo a tradicdo, que, ha muito tempo, ja estd nela integrada. Gadamer ressalta: “Por
outro lado, a consciéncia hermenéutica sabe que ndo pode estar vinculada a coisa em
questdo ao modo de uma unidade inquestionavel e natural, como se da na continuidade
ininterrupta de uma tradigdo” (2012: 390-391). Aqui, destaca-se a ideia de que a ‘coisa’ é

uma continuidade da tradicdo e, portanto, precisa ser interpretada.

Gadamer entende a ‘coisa’ como um elemento presente no campo de investigacdo da
hermenéutica. O filésofo ressalta: “A tarefa hermenéutica se converte por si mesma num
questionamento pautado na coisa em questdo, e ja se encontra sempre codeterminada por
esta. Assim, o empreendimento hermenéutico ganha um solo firme sob seus pés” (2012: 358).
Questionar, indagar ou escrutinar sdo verbos que expressam a atividade da hermenéutica
diante da ‘coisa’. Ou seja, a hermenéutica é empregada metodologicamente como uma
“ferramenta ou instrumento de trabalho”4, possibilitando, assim, a sua compreens3o.

Nessa hermenéutica de Gadamer, a fungdo é compreender a coisa, obter um entendimento
dessa coisa ao ponto de poder comunicar sobre ela. Nesse sentido, o filésofo alemdo diz que:
“se confirma que compreender significa em primeiro lugar ser versado na coisa em questdo [...].
Assim, a primeira de todas as condigGes hermenéutica é a pré-compreensdo que surge do ter de
se haver com essa mesma coisa” (2012: 390). Por conseguinte, ter compreensao de uma coisa é

ter dominio e conhecimento sobre ela; a hermenéutica é o meio que possibilita essa condigdo.

A palavra “coisa”, aqui referida, esta descrita no texto; é no texto o lugar onde se deve
buscar a compreensao dessa coisa. Faz-se necessario, nesse momento, compreender: o que é
otexto? Ou seja, a que texto se esta referindo? Em resposta, utiliza-se um excerto de Gadamer,
que diz: “Chegamos assim a um conceito sumdrio do que estd a base de toda constituicdo de
textos e permite sua inser¢do no contexto hermenéutico: toda volta ao texto — seja um texto

4 Fer.ra.men.ta s.f. 1 utensilio que auxilia a execugdo de um trabalho artesanal ou mecanico 2 p.ext.
qualquer instrumento necessario a pratica profissional 3 fig. meio para alcangar um resultado [ETIM:
lat. Ferramenta ‘conjunto de instrumentos ou utensilios de ferro’, pl. do neutro ferramentum,i
‘instrumento ou utensilio de ferro] (Dicionario Houaiss, 2011: 434).

154



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.10. PP. 147-161

real, fixado por escrito” (2011: 398). Dessa maneira, o texto, exclusivamente aqui, implica a
fixacdo da escrita; o texto se configura enquanto tal quando esta inscrito — registrado.

A questdo que se coloca é: pretende-se que a universidade ndo fique presa ao texto. Dessa
maneira, corrobora-se a ideia de que a universidade deve “fugir das amarras” dos textos e,
para isso, segue-se Gadamer em sua proposta: “Vou distinguir trés formas dessa linguagem
para destacar, em seu pano de fundo, aquele que de modo eminente se torna acessivel a
textualizagdo, ou melhor, o que realiza sua verdadeira vocagdo na figura textual. Essas trés
formas sdo os antitextos, os pseudotextos e os pré-textos” (2011: 401). Defende-se que a
universidade precisa incorrer na multiplicidade e na polissemia de sentidos; ndo se trata de
permanecer em uma homogeneidade. A universidade ndo pode se fixar na permanéncia
encerrada do texto; por isso, é fundamental o desenvolvimento de outros pontos de vista.

As trés formas de textos antitextuais, especificam-se do seguinte modo: a forma antitexto se
realiza no didlogo e remete ao chiste® e a ironia®; o pseudotexto indica, “componente de linguagem
vazio de significado” (Gadamer, 2011: 402), implica passagens sem sentido, encontradas, por
exemplo, na retdrica do discurso; sobre a forma dos pré-textos, sdo “expressdes comunicativas”
(Gadamer, 2011: 402) que implicam interpreta¢des completamente diversas da intengdo do texto.

Assim sendo, Hans-Georg Gadamer oferece alguns elementos para o filosofar fora do texto
fixado na escrita; sdo apontamentos para a pratica da filosofia além do texto. Gadamer nao diz
que sdao modos do “fazer filosofia”, mas sdo questdes que necessitam da filosofia hermenéutica:
“Um outro exemplo dessa interpretacdo como descortinamento dos pré-textos é o papel que
exercem os sonhos na psicologia profunda. As experiéncias da vida onirica sdo na realidade

inconsistentes. A légica da vida empirica fica abolida em boa parte” (Gadamer, 2011: 403).

Portanto, a filosofia que se defende é esta, anunciada por Gadamer: “A hermenéutica
é, pois, algo mais que um método das ciéncias ou o distintivo de um determinado grupo
de ciéncias. Designa sobretudo uma capacidade natural do ser humano” (2011: 350). E
uma filosofia que, ndo pode se limitar e nem se reduzir ao texto. E uma filosofia que ndo
pode se limitar nem se reduzir ao texto. A hermenéutica de Gadamer é uma hermenéutica

filoséfica e, sendo assim, oferece a possibilidade de filosofar para além do texto.

5 Gadamer, refere-se a chiste, que segundo ele, significa: “O fato de ndo levarmos algo a sério,
esperando realmente que seja compreendido como brincadeira, € um fendmeno que tem seu lugar
no processo da comunicagdo e é ali que encontra sua sinalizagdo: pode ser no de voz, no gesto que
0 acompanha ou na situagdo social etc” (2011: 401).

6 Acerca da ironia, Gadamer diz que: “Quem diz o contrdrio do que pensa, mas esta certo de que
os outros sabem o que quer dizer, faz uso de uma situagdo de consenso funcional” (2011, p. 401).

155



ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSE VANDERLEI CARNEIRO
HERMENEUTICA. POR UMA FILOSOFIA SEM TEXTO

4. Mundo do Texto em Ricoeur

“Monde du texte” (Ricoeur, 1985. 228): essa nogdo aparece em alguns textos do filésofo
francés Paul Ricoeur (1913-2005). Aquilo que Gadamer chamou de ‘coisa’, Ricoeur nomeou
como ‘mundo’, ou seja, para um, coisa do texto; para o outro, mundo do texto. “Nesta
autonomia do texto estd [...] ja contida a possibilidade de que aquilo a que Gadamer
chama a ‘coisa’ do texto seja subtraida ao horizonte intencional acabado do seu autor; por
outras palavras, gragas a escrita o ‘mundo’ do texto pode desagradar o mundo do autor”
(Ricoeur: 1989: 118). O mundo do texto se constitui como uma reconfiguracdo elaborada
por Ricoeur a partir da nogdo de coisa do texto, de Gadamer.

Observa-se que Ricoeur toma como referéncia a nogao fundamental da hermenéutica
filoséfica de Gadamer e, a partir dela, elabora uma reconfiguracdo que, ndo por
acaso, reformula a nogao de ‘coisa do texto’ para ‘mundo do texto’, levando, assim, a
um afastamento tedrico-metodolégico. Para Ricoeur, esse afastamento ocorre “tanto
do estruturalismo como do romantismo; a tarefa principal da hermenéutica escapa
a alternativa da genialidade ou da estrutura; eu ligo-a a nog¢dao de ‘mundo do texto’”
(Ricoeur, 1989: 120). O filésofo francés entende que a hermenéutica do filésofo aleméo

se distancia das interpreta¢des romanticas e estruturalistas (explicacdo e compreensdo).

Ricoeur introduz a nog¢do de mundo do texto explicando e demonstrando que: “o
funcionamento da referéncia é profundamente alterado quando ja ndo é possivel mostrar
a coisa de que se fala como pertencendo a situagdo comum aos interlocutores do didlogo;
mas reservamos uma analise distinta para este fen6meno, intitulada ‘mundo do texto’”
(1989: 118). Sobre isso, é preciso salientar que Ricoeur, em sua hermenéutica, pondera
acerca de duas caracteristicas fundamentais, a saber: o “sentido” e a “referéncia” (1989:
120). Sdo elementos significativos para a no¢do hermenéutica de mundo do texto, os

quais Ricoeur retira do trabalho légico-filoséfico de Gottlob Frege (2024).

Ricoeur explana que sua produgdo, em seus escritos e investigagoes filosoficas, é guiada
pela hermenéutica e, junto a esta, pela no¢do de mundo do texto. Ele compreende que o
mundo do texto é a categoria central da hermenéutica, seja ela biblica ou filosdfica. O destaque,
aqui, consiste na compreensdo de que o texto tem um objeto, tem uma coisa que necessita

ser interpretada, compreendida e explicada’. Isso ndo significa dizer que o fildsofo francés

7“Tomando sempre por guia as categorias da hermenéutica geral, abordei, agora, a categoria a que
chamei a ‘coisa do texto’ ou o ‘mundo do texto’. Posso dizer que é a categoria central, tanto para a
hermenéutica filoséfica como para a hermenéutica biblica. Todas as outras categorias se articulam
nela: a objetivagdo pela estrutura, a distanciagdo pela a escrita sdo apenas as condigdes prelimina-
res para que o texto diga alguma coisa que seja a ‘coisa’ do texto; a quarta categoria —a compreen-
sdo de si — dissemos como é que ela se apoia no mundo do texto para chegar a linguagem. A ‘coisa’

156



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.10. PP. 147-161

ndo esta interessado com a nogdo de “intengdo do autor” (intentio auctoris), como prop0s
Schleiermacher (2010), nem com a “intengdo do leitor” (intentio lectoris), como expresso
por Umberto Eco (2018). Diferentemente também da “intengdo da obra” (intentio operis),
defendia pelo semidtico Umberto Eco, Ricoeur acentua que é com o mundo texto “que forma

e transforma, segundo a sua intengdo, o ser-si (/étre-soi) do leitor” (1989: 131-132).

Seguindo nessa discussao sobre a intencdo, Ricoeur a relaciona com as nog6es hermenéuticas
de explicar e interpretar, afirmando que: “Até aqui, trabalhamos com um conceito de
interpretacdo que continua muito subjectivo. Interpretar, dissemos nds, é apropriamo-nos hic et
nunc da intengdo do texto. Ao dizer isso, permanecemos na esfera do compreender diltheyano”
(1989: 158). Nesse sentido, ao abordar uma semantica profunda, faz-se necessdrio, segundo
Ricoeur: “compreender que a intengdo ou a mira do texto ndo é, a titulo primordial, a presumida
intengdo do autor, o vivido do escritor para o qual nos poderiamos transportar, mas aquilo que
quer o texto, aquilo que ele quer dizer, para quem obedece a sua injun¢do” (1989: 158-159).

Para o filésofo francés, exclusivamente neste ponto, a questdo que emerge é a seguinte: qual é
aintencdo do texto? “Como o discurso escrito, a intengdo do autor e a intengdo do texto deixam de
coincidir. Esta dissociag¢do da significagdo verbal do texto e da intengdo mental constitui a verdadeira
aposta da inscri¢do do discurso” (1989: 189). Ricoeur, como é prdprio de sua hermenéutica, expde
algumas distingdes e identificagdes. Aqui, tem-se, por um lado, a significagdo verbal do texto e, por
outro, a intengdo mental do autor. Sdo caracteristicas que influenciam diretamente a reflexdo e os

questionamentos necessarios para se considerar uma interpretagdo viavel.

Apds apresentar a dissociagdo entre a significagdo do texto e a intengdo do autor, o
fildsofo francés destaca essa implicacdo, pontuando que: “A dissocia¢do da significacdo e da
intengdo permanece uma aventura da devolugdo do discurso ao falante” (1989: 189). Ainda
assim, a prudéncia ricoeuriana observa que: “Isto ndo quer dizer que possamos conceber
um texto sem autor” (1989: 189). Verifica-se, entdo, que ndo ha possibilidade de um texto
sem autor; no entanto, é preciso considerar que, em algum momento, o texto escapara
das “correntes” do escritor, ganhando outras interpretagdes. Para Ricoeur, é importante a
afirmativa que destaca: “Mas a carreira do texto escapa ao horizonte finito vivido pelo seu

autor. O que diz o texto importa mais do que aquilo que o autor quis dizer” (1989: 189).

Ricoeur dizse afastar dovocabuldrio de referéncia e danogdo de descrigdo e, consequentemente,
aproximar-se do “legado pela tradigdo hermenéutica e revalorizado por H. G. Gadamer em

Warheit und Methode [...]. Deste ultimo, aprendemos que a aplicagdo ndo é um apéndice

do texto, eis o objecto da hermenéutica. Ora, a coisa do texto € o mundo que ele explana diante
de si. E este mundo, acrescentariamos nds, ao pensar sobretudo na ‘literatura’ poética e de ficgdo,
distancia-se da realidade quotidiana para a qual aponta o discurso vulgar” (Ricoeur, 1989, p. 131).

157



ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSE VANDERLEI CARNEIRO
HERMENEUTICA. POR UMA FILOSOFIA SEM TEXTO

contingente agregado a compreensdo e a explicacdo, mas uma parte organica de qualquer projeto
hermenéutico” (2010: 268-269). Trata-se de uma hermenéutica para além da tradicional, pois ndo

se limita apenas a compreender ou explicar, mas volta sua atencdo para a aplicagdo.

Sobre a hermenéutica de Gadamer, Ricoeur explica: “H. G. Gadamer costuma se referir a
distingdo, herdada da hermenéutica biblica na época do pietismo, entre ‘subtilidades’: subtilitas
compreendi, subtilitas explicandi, subtilitas applicandi. Juntas, essas trés subtilidades constituem
a interpretagdo” (2010: 269, n.1). Ricoeur evidencia a referéncia da qual Gadamer é herdeiro
em sua hermenéutica e mostra, também, o distanciamento do filésofo alemao em relacdo as
hermenéuticas anteriores. O fildsofo francés segue mostrando: “E num sentido parecido que
falo em outra parte do arco hermenéutico que se eleva da vida, atravessa a obra literdria e
retorna a vida. A aplicagdo constitui o Ultimo segmento desse arco integral” (2010: 269, n.1).

Nessa discussdo sobre o ‘mundo do texto’, é preciso considerar aimersao do leitor em determinada
leitura ou, como diz o filésofo: “Monde du texte et monde du lecteur” (1985: 267) — mundo do texto e
mundo do leitor. Ricoeur afirma, em outra oportunidade, que: “o mundo do texto marcava a abertura
do texto para seu ‘fora’, para seu ‘outro’, na medida em que o mundo do texto constitui com relacdo
a estrutura ‘interna’ do texto uma intengdo absolutamente original” (2010: 269).

E justamente nessa posi¢do, entre o ‘mundo do texto’ e o ‘mundo do leitor’, que se
verifica uma hermenéutica capaz de possibilitar outras perspectivas para além do texto. No
conflito entre o ‘mundo do texto’ e o ‘mundo do leitor’, que a hermenéutica de Ricoeur pode
contribuir no sentido de: “Uma reflexdo mais precisa sobre a no¢do de mundo do texto e uma
caracterizagdo mais exata de seu estatuto de transcendéncia na imanéncia convenceram-me [...]
a confrontagdo entre dois mundos, o mundo ficticio do texto e o mundo real do leitor” (2010:
270-271). Por meio desse confronto, podem-se vislumbrar novas perspectivas que contribuam

para a compreensdo de que a filosofia ndo se reduz ao texto. A filosofia ndo é somente texto.

Seguindo essa discussdo, Ricoeur afirma: “Com efeito, é do autor que parte a estratégia de
persuasdo que tem o leitor como alvo. E a essa estratégia de persuasdo que o leitor responde
acompanhado a configuracdo e se apropriando da proposicdo de mundo do texto” (2010:
271). Corroborando com as nogdes de ‘mundo do autor’ e ‘mundo do leitor’, percebe-se que
essas sdo duas posicGes que ndo abandonam o sentido do ‘mundo do texto’. Assim sendo,
vale destacar que, para o filésofo francés, ha trés perspectivas que ndo podem ser organizadas
em hierarquias linguisticas ou padroniza¢Ges exegéticas. Diferentemente disso, Ricoeur as

compreende ndo como excludentes, mas como fundamentais para o arco hermenéutico.

Portanto, salienta-se que a nogdo de ‘mundo do texto’, reconfigurada por Ricoeur, constitui
a condigdo inicial para a fuga ou saida do texto. A apresentagdo dessa nogdo (mundo do texto)

ndo implica uma confirmagdo de permanéncia; ao contrario, mostrar o que é o ‘mundo do texto’

158



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.10. PP. 147-161

significa abrir caminho para outros sentidos. Assim, a hermenéutica de Ricoeur oferece condigdes
para novas maneiras de filosofar (novas expectativas que estdo fora da rigidez, do rigorismo
e da homogeneidade do texto escrito) ao expressar a discussdo sobre uma hermenéutica
do si (Soi-méme comme un autre, 1990), uma hermenéutica do simbolo (Philosophie de la
volonté Il: Finitude et culpabilité, 1960), uma hermenéutica da acdo (Du texte a l'action. Essais
d’herméneutique I, 1986), uma hermenéutica da consciéncia (De l'interprétation. Essai sur
Sigmund Freud, 1965.) — além de considerar que essas interpreta¢0es podem se expressar de
maneira conflitiva (Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique 1, 1969).

5. Conclusao

A universidade publica brasileira é motivo de orgulho e respeito; seu trabalho e sua
contribuicdo para a sociedade sdo incomensuraveis. Este texto ndo foi escrito para censurar
nem para desprezar o uso do texto na universidade — isso seria, no minimo, incoerente.
Tampouco é objetivo deste artigo afirmar que a universidade (especialmente na area das
ciéncias humanas, como a filosofia) deve excluir a pesquisa e a investigacdo com e sobre
os textos — isso seria um completo absurdo. Além disso, ndo se pretende, com este artigo,
excluir a leitura, a compreensdo, a interpretacdo e o debate acerca dos textos classicos e/ou
contemporaneos — pois isso significaria negar inteiramente o conhecimento ja estabelecido.

O questionamento deste artigo volta-se apenas para um ponto especifico: por que ndo
se discutem, nas universidades publicas, outros meios para o inicio e o término de um curso
(graduacdo e pos-graduacdo em ciéncias humanas)? As instituicGes competentes poderiam
pensar e debater outras possibilidades para o ingresso e a conclusdo de cursos de graduagao e
pds-graduacdo em filosofia. Quando se usa a expressdo “outros meios”, refere-se a alternativas
que ndo se restrinjam apenas a elaboragdo de textos funcionais, herméticos e padronizados.
Sobre esse ponto, defende-se as hermenéuticas de Gadamer e de Ricoeur, como tendo elas,
responsabilidade e competéncias de oferecer alternativas, perspectivas e potencialidades
para o desenvolvimento de novas atitudes filoséficas, de um novo fazer filosofia.

Como ja mencionado, a atividade filoséfica — ou a identificagdo da pratica filosofica — nas
universidades publicas brasileiras esta diretamente conectada a produgdo de textos escritos.
Expressando essa questdo de outro modo, verifica-se que a filosofia produzida nos cursos
de graduacdo (licenciatura ou bacharelado) e nos cursos de pos-graduacdo (mestrado e
doutorado) esta estritamente dependente dos textos fixados pela escrita. Se nas institui¢des
publicas brasileiras a filosofia é produzida exclusivamente a partir do texto escrito, cabe o
seguinte questionamento: quais outras possibilidades, além do texto, podem ser exploradas no

ambito das universidades publicas para a produgdo e o desenvolvimento da pratica filosofica?

159



ALUIZIO OLIVEIRA DE SOUZA Y JOSE VANDERLEI CARNEIRO
HERMENEUTICA. POR UMA FILOSOFIA SEM TEXTO

Defende-se, de maneira enfatica, que a universidade ndo deve abolir aimportancia do texto
escrito nos processos avaliativos dos cursos de ciéncias humanas, especialmente no curso de
filosofia. Este ndo é o ponto central da discussdo. Diferentemente, o que se propGe, por meio
das hermenéuticas de Gadamer e Ricoeur, sdo outras possibilidades que proporcionem maior
fluidez para a interpretagdo do pensamento filoséfico na universidade publica. Se propde a
criagdo/invengdo de outros meios filoséficos para além dos textos escritos.

Ahermenéutica filosofica de Gadamer configura-se como uma filosofia pratica que escapa do
texto. Isso significa afirmar e defender, segundo Gadamer, que: “A filosofia pratica ja pressupGe
educagdo, isto é, exercicio e formagao madura dos modos de comportamento, junto aquele
que aprende (exatamente como junto aquele que ensina) e, tal como veremos em seguida, ndo
ha nenhum ethos sem logos” (2007: 29). Dessa forma, a educagdo e a formagdo mediadas pela

hermenéutica filoséfica gadameriana reverberam na contextualizagdo da propria vida.

Ja a hermenéutica do texto, em Ricoeur, conduz a hermenéutica da agdo. Para o filésofo
francés, a questdo se coloca da seguinte forma: “Trata-se, por isso, aqui, de um caso de
interseccdo extremamente interessante, que precisa de uma intersecgao semelhante ao nivel
dos métodos, entre o que se chama a teoria dos sistemas e ateoria daac¢do” (1989: 175). Trata-
se de uma hermenéutica que propGe cruzamentos entre teorias e métodos, correspondendo
a exemplos intersectivos como fenomenologia, estruturalismo, existencialismo e ontologia

Portanto, a partir das hermenéuticas de “coisa do texto” e de “mundo do texto”, tornam-
se possiveis outras interpretagdes, invencoes de novos métodos e inéditas possibilidades
para a pratica filosofica. O trabalho hermenéutico pode contribuir para a interpretagao
de outras formas do fazer filosofia, abrindo espaco para uma hermenéutica dos simbolos,
uma hermenéutica do si e uma hermenéutica filoséfica que relé a tradigcdo e a historia.
Consequentemente, é valida a afirmacdo de que ndo se é filésofo apenas pelo que se diz,
mas pelo que se escreve. Assim, em sentido direto, as contribuicdes de Gadamer e Ricoeur
para repensar a pratica da filosofia nas universidades publicas podem ser compreendidas
por meio de nogbes como “fusdo de horizontes”® e “enxertia”®. Por fim, o hermeneuta
alem3o indica que nao é possivel pensar as questdes histdricas com horizontes fechados —
dai a necessidade da “fusdo de horizontes”. Enquanto isso, o hermeneuta francés explicita
a necessidade do enxertamento entre perspectivas filosoficas, em um percurso que parte

do texto e se dirige a agao.

8“Nao existe um horizonte do presente por si mesmo, assim como nao existem horizontes histéricos
a serem conquistados. Antes, compreender é sempre o processo de fusdo desses horizontes
presumivelmente dados por si mesmos” (Gadamer, 2012: 404).

9 “O meu propdsito é explorar aqui as vias abertas a filosofia contemporanea por aquilo a que se
podera chamar o enxerto do problema hermenéutico no método fenomenoldgico” (Ricoeur, 1988: 5).

160



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.10. PP. 147-161

Referéncias bibliograficas

DWDS (s/f). Digitales Wérterbuch der Deutschen Sprache [https://www.dwds.de]

DUDEN (s/f). Duden online: das Woérterbuch der deutschen Sprache [https://www.duden.de/
rechtschreibung].

Eco, U. (2018). Interpretagdo e superinterpretagdo. Tr. M. Stahel. Sdo Paulo: Martins Fontes.
FREGE, G. (2024). Ldgica e filosofia da linguagem. Tr. P. Alcoforado. Sdo Paulo: Edusp.

GADAMER, H.-G. (1999). Hermeneutik I: Wahrheit und Methode: Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik. Tubingen: Mohr.

GADAMER, H.-G. (2003). O problema da consciéncia histdrica. Tr. P.C. Duque Estrada. Rio de Janeiro: FGV.

GADAMER, H.-G. (2007). “A ideia da filosofia pratica” (1983). Hermenéutica em retrospectiva. Tr. M.A.
Casanova. Petrépolis: Vozes.

GADAMER, H.-G. (2011). Verdade e método II: complementos e indice. Tr. E.P. Giachini. Petrdpolis: Vozes.

GADAMER, H.-G. (2012). Verdade e método I: Tragos fundamentais de uma hermenéutica filosofica.
Tr. F.P. Meurer. Petrépolis: Vozes.

HEIDEGGER, M. (2012). Ser e Tempo. Tr. F. Castilho. Campinas: Unicamp.
INSTITUTO ANTONIO HOUAISS (2011). Diciondrio Houaiss conciso. Sdo Paulo: Moderna.

INSTITUTO NACIONAL DE ESTUDIOS E PESQUISAS EDUCACIONAIS ANiSIO TEIXEIRA (s/f). Areas de atuagdo:
avaliagdo e exames educacionais - Enem. [https://www.gov.br/inep/pt-br/areas-de-atuacao/
avaliacao-e-exames-educacionais/enem]..

KANT, |. (2001). Critica da razdo pura. Tr. M. Pinto dos Santos. Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian.

ORTEGA Y GASSET, J. (1966). “Misidn de la universidad” (1930). Obras completas IV (1929-1933).
Madrid: Revista de Occidente.

REAL ACADEMIA ESPANOLA (2014). Diccionario de Lengua Espafiola [https://dle.rae.es]
RICOEUR, P. (1985). Temps et récit lll: le temps raconté. Paris: Seuil.
RICOEUR, P. (1986). Du texte a I'action: ensaios de herméneutique Il. Paris: Seuil.

RICOEUR, P. (1988). O conflito das interpretagdes: ensaios de hermenéutica. Tr. M.F. Sa Correia. Porto:
RES-Editora.

RICOEUR, P. (1989). Do texto a acg¢do: Ensaios de Hermenéutica Il. Tr. A. Cartaxo & M.J. Sarabando.
Porto: RES-Editora.

RICOEUR, P. (2010). Tempo e narrativa Ill: o tempo narrado. Tr. C. Berliner. Sdo Paulo: Martins Fontes.

SCHLEIERMACHER, F.D.E. (2010). Hermenéutica: Arte e técnica da interpretagdo. Tr. C.R. Braida.
Petrdpolis: Vozes.

161






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.04 [pp. 163-176]

Recibido: 1/10/2025 — Aceptado: 10/12/2025

Facticidad hermenéutica y excentricidad: Ortega con y contra
Heidegger

Hermeneutic Facticity and Ex-centricity: Ortega with and
against Heidegger

Guillermo Saez Jiménez-Casquet

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: La idea de que el hombre esta inmerso en un mundo que comprende e interpreta se
expresa de forma analoga en la filosofia de Martin Heidegger y en la de Ortega y Gasset. Ahora
bien, la vida humana se presenta en la filosofia orteguiana como “acontecer” y como “drama” que
concierne al ser humano, lo asiste y lo empuja a actuar. Actuar implica una excentricidad respecto
al mundo en la que el “yo”, ndufrago, se ve en la necesidad de trabajar en su propio “proyecto
extranatural”. Este escrito, sin pasar por alto los paralelismos que comparten ambos pensadores
al enfrentarse a una misma problematica histdrica, se centra en arrojar luz sobre esta dimensién
excéntrica del yo respecto al mundo que presenta el raciovitalismo orteguiano. Esta se entiende
como un contrapunto y a la vez complemento de la inmersién originaria en un mundo siempre
interpretable y comprensible.

Abstract: The notion that human existence is always immersed in a world that it understands and
interprets finds parallel expression in the philosophies of Martin Heidegger and José Ortega y
Gasset. Now then, in Ortega conception of human life, “event” (acontecer) and drama that concerns
the human being, assists him and compels him to act. Action implies an ex-centric relation to the
world, in which the “I,” like a castaway, must work out its own “extra-natural project.” This paper,
while acknowledging the profound parallels that both thinkers share in addressing a common
historical problematic, seeks to illuminate Ortega’s distinctive account of the ex-centric dimension
of the self with respect to the world. Such a perspective is conceived as both counterpoint and
complement to Heidegger’s emphasis on the primordial immersion of existence in a world that is
always interpretable and intelligible.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Ortega; Estar-en-el-mundo (Being-in-the-World);
Excentricidad (Eccentricity Model); Vida (Life).

163



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

1. Introduccién

En la filosofia de comienzos del siglo XX tanto José Ortega y Gasset como Martin Heidegger
abordan una problematica comun: la necesidad de replantear la cuestion del ser en el marco
de la crisis de la metafisica moderna. Ambos diagnostican en la tradicidn un sustancialismo
derivado de la confianza ciega en la razén, y coinciden en la urgencia de superar este
paradigma. Esto los lleva a ahondar hacia un replanteamiento radical de la estructura
constitutiva de la realidad. En un intento por superar el idealismo, recurren los dos a plantear
una génesis pasiva del sentido, lo que coloca tanto al Dasein como al yo, en cada caso, en una
apertura existencial hacia la trascendencia, apertura que implica su pertenencia originaria
al mundo. Pero sus propuestas superan igualmente el realismo ingenuo: ni conciben al
ser humano como subjetividad aislada pero tampoco al mundo como conjunto de objetos
subsistentes e independientes. De ahi que Heidegger, por un lado, sitle su analitica en la
existencia concreta como “estar-en-el-mundo” y Ortega, por su parte, realce la co-implicacion
dindmica entre el yo y su circunstancia en su raciovitalismo. En ambos casos, la facticidad y la
historicidad aparecen como rasgos constitutivos de lo humano.

Por otro lado, ambos parten de la influencia de Immanuel Kant, quien supuso un
giro radical en el planteamiento de la pregunta por el ser. La huella kantiana se refleja
manifiestamente en el Anexo a Kant de Ortega y en Kant y el problema de la metafisica
de Heidegger, textos publicados en el mismo afio, 1929. Como bien se sabe, Heidegger, en
Kant y el problema de la metafisica (1929), reinterpreta la Critica de la Razén Pura como
una fundamentacion de la metafisica: para Heidegger, Kant planted en dltimo término el
problema de una ontologia fundamental sustentada en la finitud humana (Heidegger, 1996).

Ortega, por su parte, lee a Kant en clave anti-idealista. Hasta Kant, |la pregunta por el ser
remitia a “lo propio del ente”, es decir, a aquello que funda su realitas, su en-si. Pero Kant
intuyo que el ser solo tiene sentido en relacion con un “para-otro”, es decir, para un sujeto.
En este sentido, ve en Kant un antecedente de su razén vital. No obstante, en su propia
teoria, el sujeto deja de ser una instancia trascendental abstracta para resignificarse como
“la vida humana”: un modo de ser caracterizado por “estar abierto a lo objetivo” (Ortega,
1983b: 56). En este sentido, ve en Kant un antecedente de su razon vital. No obstante, en su
propia teoria, el sujeto deja de ser una instancia trascendental abstracta para resignificarse
como “la vida humana”: un modo de ser caracterizado por “estar abierto a lo objetivo”
(iortega, 1983b: 56). Por tanto, la existencia se da en una co-implicacién originaria: existe

un Yo en la medida en que hay cosas, pero, de igual modo, hay cosas en cuanto son para mi.

Tanto en Heidegger como en Ortega, se formula una critica frontal a la metafisica
moderna. La existencia se define para ambos por su relacién dinamica. Si el Dasein siempre se

164



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

comprende a si mismo desde una facticidad dada, en el raciovitalismo de Ortega la razén esta
anclada en la vida. Ortega creyd encontrar como realidad indubitable “nuestra vida”, la vida
concreta de cada uno (Ortega, 1980: 196). La pregunta por el ser heideggeriana la sostiene
entonces Ortega bajo la idea de “vida humana” como “realidad radical” (1980; 1983g).

Sin embargo, a pesar de compartir ese impulso renovador, Ortega va mas alla en
un sentido especifico: defiende la “excentricidad” del ser humano respecto al mundo.
Esto significa que, si bien el hombre estd arrojado y pertenece a su circunstancia (como
también diria Heidegger), Ortega subraya que no esta completamente fundido en ella,
sino que se mantiene en un margen de libertad y creatividad. El ser humano es un ser
“excéntrico” en cuanto no coincide plenamente con el orden natural dado, sino que
siempre esta proyectandose y haciéndose a si mismo.

En lo que sigue, nos detendremos en tres ejes que permiten confrontar las filosofias
de Heidegger y Ortega: primero, la relacidn originaria entre el yo y el mundo, donde se
entrecruzan la facticidad del “estar-en-el-mundo” con la célebre férmula orteguiana “yo
soy yo y mi circunstancia”; en segundo lugar, la temporalidad y la historicidad, a través
de las cuales ambos rompen con la nocién de una naturaleza fija y subrayan el caracter
histérico de lo humano; y, por Ultimo, la excentricidad, el drama y la accién, donde emerge
propuesta complementaria de Ortega, en contraste con la pasividad que él atribuye al
Dasein heideggeriano. Este recorrido permitira discernir en qué sentido Ortega puede
pensarse “con” Heidegger y en qué sentido, a la vez, “contra” él.

2. Yo y mundo

Recordemos que, en Ser y Tiempo, la determinacion de la estructura del “estar-en-el-mundo”
(In-der-Welt-sein) es el a priori necesario para un desarrollo adecuado de toda la analitica
existencial del Dasein. Su determinacidn como “existencial” del Dasein ilumina la peculiar co-
pertenencia (Zugerhdérigkeit) entre éste y lo ente. Con ello, Heidegger quiere evitar cualquier
interpretacion del ser-en en clave meramente espacial: no se trata de la relacién de una cosa
contenida en otra, ni simplemente el hecho de estar una cosa junto a la otra.

Heidegger no quiere referirse a otra cosa, con esta expresion compuesta, que a un
fendmeno “unitario”. Esto quiere decir que el Dasein no existe primero como un “sujeto”
aislado que después “entra” en relacion con un mundo. Ni el mundo es un conjunto de objetos
exteriores que en un segundo momento el sujeto percibe. Estar-en-el-mundo significa que el
Dasein se encuentra siempre ya “arrojado” (Geworfen) en la facticidad de un ahi concreto. En
cuanto “ex-sistente” estd en todo momento abierto a un mundo que habita, que le es familiar

165



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

y que, al mismo tiempo, comprende y despliega en sus posibilidades. Ser-en-el-mundo, en
este sentido, conlleva estar situado en una concreta posibilidad del ser y no en otra.

Dicho de otro modo, el Dasein se encuentra siempre “yecto” en una apertura de sentido
previa al mismo. Esto es asi porque es, radicalmente, pregunta por el sentido del ser, una
pregunta que no es un mero cuestionamiento teorético, sino una posicion interrogante de
caracter existencial. A este interrogar que constituye su ser el Dasein ha contestado “ya siempre”
(inmer schon, es decir, pre-reflexivamente y de modo practico) a través de una autocomprensién
concreta y de una paralela comprensién de lo que lo rodea (una comprension del sentido del
ser). De ahi que Heidegger venga insistiendo, desde Ser y Tiempo, en que el hombre alcanza una
relacidn consigo mismo, es decir, queda “abierto” a él mismo, asi como al mundo que habita,
solo en la medida en que deja ser en si libremente este preguntar por el ser que él es.

Como ya se ha sefialado, la filosofia de Ortega también ronda el problema sobre el ser
del mundo y del yo. La radicalidad que persigue en sus planteamientos le obliga a reflexionar
criticamente sobre la metafisica de la modernidad. A este respecto, considera erréneo el punto
de partida del idealismo es reconocer la existencia del pensamiento o del yo pensante de
forma aislada. Mi acto de pensamiento no se puede imaginar sin aquello en lo cual se piensa.
Ese algo, que es parte del mundo exterior, necesita un yo para ser pensado. Pero, al mismo
tiempo, no puede afirmarse que sea un estado mio: “ni yo soy un ser substancial ni el mundo
tampoco - sino que ambos somos en me correlacion. (...) Yo soy para el mundo y el mundo es
para mi” (Ortega, 1980: 169). Ninguno de ellos es un ser sub-sistente, sino que, mas bien, uno

es el reverso del otro, pues si no hubiese cosas que ver, pensar e imaginar, yo no seria.

Por tanto, la vida, aunque toma el nombre de “vida humana” porque es experimentada
por él, no es algo que el hombre posea. El yo es mas bien una dimension de una
instancia mas originaria, un hecho radical como es la vida. Junto al yo, encontramos la
circunstancia, que es todo lo que le rodea de forma inmediata. Pero recordemos que no
se puede identificar la circunstancia con una concepcion de “mundo” en sentido amplio.
Se trata, mas bien, del cerco que delimita la zona de accion del sujeto, pero que a la vez
lo “a-siste” en cuanto realidad problematica, a partir de la cual hace mundo, dandole una
forma logica y haciéndola habitable. Pedro Cerezo recoge magistralmente esta situacion
al afirmar que “la vida es relacidn, correlacién implicativa y realizativa”, dando cuenta de

la interpendendencia funcional entre el yo y la circunstancial (Cerezo, 2011a: 109).

Resulta especialmente significativo, en el planteamiento de Ortega, el modo en que se
concibe la apertura hacia la trascendencia. Con ello se logra sustraer al yo del idealismo
subjetivista de su clausura intimista, sin por ello desplazar la problematica hacia el polo
opuesto, cediendo el trono a una totalidad impersonal y descarnada. La afirmacion de la

166



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

“vida” como realidad radical le confiere a su teoria un suelo ontoldgico que no funciona
como un principio trascendental desde el que el ser se impone desde fuera. Antes bien,
no se puede hablar de la vida de forma objetiva, dispuesta frente al sujeto, sino en cuanto
estamos inmersos en ella. La vida nos afecta, en el sentido mas originario del término, pues
es algo que irrumpe como aquello que nos acontece y, al mismo tiempo, nos desestabiliza,
abriéndose siempre como problematicidad. Esto implica, que la interpretamos segun
acontece: “Todo vivir es vivirse, sentirse vivir, saberse existiendo” (Ortega, 1980: 184).
Pero no en un sentido intelectualista, sino como un modo originario de autoafeccién, en

el que la vida se nos da antes que cualquier reflexion.

En este sentido, se podria decir que el hombre se encuentra “arrojado” a la vida:
somos empujados a existir en una circunstancia que nos precede, donde la vida nos
irrumpe, conduciéndonos a autoafectarnos en su inmediatez. En otras palabras, esta
inserto en una circunstancia concreta que no puede elegir y que, ademas, se le presenta
extrafia y llena de incertidumbre. Ortega interpreta esta situacion como un estado de
“naufragio” existencial (Ortega, 1983g: 47). El ser humano viene desnudo a un mundo
inseguro en el que se siente solo y donde tiene que chapotear constantemente para
mantenerse a flote, pues “vivir es lo que nadie puede hacer por mi” (Ortega, 1980: 173).
Detras de esta ultima frase, subyace en Ortega una tesis que distingue su pensamiento
del heideggeriano, al subrayar la capacidad del ser humano trascender su pertenencia
al mundo y abrir activamente su propia posibilidad de ser. Pero antes de desarrollar los
matices e implicaciones de esta tesis, seria oportuno detenerse a sefalar el papel de la
temporalidad, la historicidad y del devenir histérico, entendido como horizonte de la
existencia, tanto en la teoria de Heidegger como en la de Ortega.

3. Temporalidad, historicidad y devenir histérico de la existencia

En ambas filosofias se puede encontrar un esfuerzo por tratar la historia mas alla de la
materia que estudian los historiadores, en su sentido de “saber histérico”. Ortega no se refiere
exactamente a la “historicidad” de la que habla Heidegger. Pero si trata en su obra la historia
como condicion constitutiva de la vida humana. Buen ejemplo se encuentra en su famosa
frase de Historia como sistema (1941): “El hombre no tiene naturaleza, sino que tiene...
historia” (Ortega, 1983c: 41). La razdn vital se radicaliza como razdn histdrica en la medida
en que solo se puede comprender al hombre dando cuenta de su dimensién temporal. Y es
que, al igual que ocurre con la ontologia de Heidegger, la razdn histérica se configura como un
intento de respuesta a la crisis de la metafisica moderna. El rechazo del naturalismo significa
negarse a pensar el hombre “en un sentido tradicional, como ser ya lo que se es, como ser fijo,

167



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

estdtico, invariable y dado” (Ortega, 1983c: 44). Para recuperar la dinamicidad del ser, habria
que aludir, mas bien, a la vida como realidad de lo que va aconteciendo, existencia abierta
en permanente devenir histérico. Digamos entonces que la metafisica de la vida de Ortega
alcanza un nivel de radicalidad similar al de Heidegger. La sospecha de naturalismo que el
filésofo espafiol sostiene incluso frente a Dilthey testimonia esa exigencia de ir mas alla, que
Pedro Cerezo condensa asi: “La destruccidn de la metafisica sustancialista de Occidente ha de

ser para él, como para Heidegger, total” (Cerezo, 2011b: 190).

Tal como es sabido, conocer adecuadamente el estado de arrojamiento del Dasein en
la facticidad pasa, para Heidegger, por tomar consciencia de su historia, es decir, de las
diferentes figuras o modos en que se ha manifestado su sentido, como horizonte inevitable
(Verhdngnis) (1988: 98-159; 1994). Solo asi es posible conocer cdmo el Dasein se relaciona

It(

con el ser actualmente. El “estar vuelto hacia la muerte” (Sein zum Tode), como condicién
de finitud, es indudablemente un término fundamental en esta clarificacion ontoldgica
de la integridad del Dasein. Pero el “nacimiento” no debe olvidarse, en cuanto que el
analisis existencial se dedica a ese ente intramundano, el Dasein, cuya “trama de la vida”
se extiende (erstecken) desde el nacimiento hasta la muerte. Aunque Heidegger no lo
analiza con la misma profundidad, no ignora este comienzo, para recordar que el Dasein
siempre estd ya nacido, es decir, siempre ya en medio de un mundo, arrojado en una
facticidad heredada. Pero de ninglin modo pueden pensarse ni el nacimiento y la muerte,
ni su “entre”, como acontecimientos dnticos, sino solo en relacidn con la estructura del
cuidado. Y dado que el cuidado mismo se funda en la temporalidad originaria, la extensién
de la vida del Dasein —desde el nacimiento hasta la muerte— debe pensarse en términos
existenciales, como una unidad temporal. En este sentido, es precisamente la constitucion
temporal del Dasein la que permite a Heidegger articular la historicidad (Geschichtlichkeit).
Es el poder-ser del Dasein proyectado en su finitud lo que abre la historicidad.

En Ortega, en cambio, la historicidad no se sustenta en un analisis formal de la temporalidad
originaria, sino en la constatacion de que la vida humana es radicalmente narrativa e historica,
porque consiste en ir tejiendo una biografia con lo que nos toca vivir. Ortega coincide en ver al
hombre ya siempre arrojado en una circunstancia y proyectado en ella, pero pone el acento
en la narratividad vital de |a historicidad y lo expresa apuntando a la vida humana atravesada
constitutivamente por la historia, mientras que Heidegger ofrece la analitica ontoldgica que la
hace posible. La nocién orteguiana de “razdn histdrica” surge asi como una respuesta paralela

y, en cierto modo, complementaria a la analitica heideggeriana de la “historicidad”.

En clave manifiestamente hermenéutica, Ortega subraya la necesidad de hacer una
reconstruccion de las experiencias vitales ajenas y los mundos histéricos con el fin de

comprender mi propia circunstancia y abrirla a nuevas perspectivas. Ahora bien, la tarea

168



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

de la razdn histdrica no consiste Unicamente en remitirnos al legado del pasado, sino
que se configura también como razén practica, en el sentido de que esta dirigida hacia
el futuro. En efecto, solo la historia puede proporcionar al hombre “la aclaracién de la
realidad humana, y con ello, de qué es bueno, qué es malo, qué es lo mejor y qué es lo
peor” (Ortega, 1983c: 42). El horizonte de posibilidades que asi se abre funciona como
guia de la existencia, pues estamos abiertos a la vida de forma que no solo queremos vivir,
sino “vivir bien”, o, dicho de otro modo, orientandola hacia un ideal de “bienestar”. Eso
si, como veremos mas tarde, la idea de “bienestar” es variable y siempre dependera de

como esté configurado el proyecto vital en el que se inscriba.

Lo que aqui se desvela es la manera en que la propuesta ontoldgica del raciovitalismo
intenta ir mas alla de la afirmacién de la pertenencia del ser humano al mundo. En el choque
del yo con su circunstancia, encuentra resistencias que se le oponen y limitan su accion. Pero,
como se sefiald mas arriba, el cerco de su circunstancia también lo “a-siste”. La vida se le abre
en laformade un problema al que debe responder, pues su realidad no es cerrada como le viene
dada a la piedra: “al encontrarse con que existe, al acontecerle existir, lo Unico que encuentra o
le acontece es no tener mas remedio que hacer algo para no dejar de existir” (Ortega, 1983c:
44). Pero existir no significa simplemente sobrevivir. Al no ser un ser “suficiente” como una
sustancia o cosa, su ser es una constante tarea, un permanente “quehacer”. Y no solo tiene
que elegir entre posibilidades de ser, sino “esforzarse” por determinar qué “si mismo” va a ser.

El proyectarse del ser humano en la filosofia de Ortega, en este sentido, difiere del Entwurf
heideggeriano. En Heidegger, el proyecto es la estructura ontoldgica por la cual el Dasein
se comprende siempre desde posibilidades abiertas en el horizonte del ser, en un gesto
fundamentalmente receptivo de apertura. En Ortega, en cambio, el proyecto es narrativo
y vocacional. El hombre debe afrontar el problema que supone la vida y, adaptando la
circunstancia para hacerla habitable, construir un mundo que le permita sobrevivir. Pero, por
otro lado, en este proceso, “estar-en” la circunstancia, supone un “habérselas con” cosas. Esto

hace necesario que intervengan y se influyan mutuamente dos factores: “ideologia y técnica”.

Ortega desarrolla principalmente en Ensimismamiento y alteracion y Meditacion sobre
la técnica, |a idea sobre la capacidad humana de generar, gracias a la ideologia y la técnica,
un “proyecto extranatural” en el que realizarse en busca del bienestar. Ensimismamiento y
alteracion recoge la primera intervencidn en el curso El hombre y la gente que Ortega dio
en Buenos Aires, escrito y publicado en 1939. Meditacion de la técnica, por su lado, tiene
origen en un curso de seis lecciones llamado ¢ Qué es la técnica?, que Ortega impartié en 1933
en la Universidad Internacional de Verano en Santander. La siguiente seccion estd dedicada,
precisamente, a examinar este polo del ser humano ligado a la accidén y la creacidn, que lo hace
excéntrico respecto a su circunstancia. Como veremos, esto abre un horizonte de diferencias

169



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

decisivas con la analitica existencial heideggeriana, tanto en lo respectivo a la posibilidad de
accion del yo respecto al destino que le es dado, como a lo que entienden ambos por técnica.

4, Excentricidad, drama y accion humana

En Ensimismamiento y alteracion, Ortega describe la vida animal, en cuanto se trata de pura
atencion a lo que le puede venir de “lo otro” (alter) como “alteracion”. En cambio, el ser humano
tiene la capacidad de “ensimismarse”, es decir, de abstenerse del mundo que lo rodea, de su
circunstancia, para volverse sobre si mismo y atender a su interioridad (Ortega, 2014a: 28-29).
Este movimiento es un salirse hacia dentro que permite reposar y librarse del peligro exterior:
“Es, en efecto, la posibilidad de meditar el atributo esencial del hombre” (Ortega, 2014a: 27).

No obstante, como Ortega sefiala, esto no podria ser posible sin la capacidad que tiene
de transformar la circunstancia, lo cual permite al hombre crear un espacio de seguridad a su
alrededor. Esta cualidad no es otra que la “técnica”, la cual le es esencial y constituye la condicion
de posibilidad del ensimismamiento. Pero, por otro lado, al igual que la vida del hombre no puede
ser “pura extaticidad”, tampoco se puede tomar la interioridad como un mundo alternativo que
sustituya a la circunstancia. Mas bien, la capacidad imaginativa del hombre debe servirle para
tramar un mundo de respuestas que puedan ser “proyectadas” en el mundo exterior, afrontando

los retos de la circunstancia y “humanizando” el afuera (Ortega, 2014a: 32).

Esta dualidad, esta erraticidad entre ambos mundos, le lleva a afirmar que el hombre es “una
especie de “centauro ontoldgico” (Ortega, 2014b: 85). Es un ser en parte ajustado a la naturaleza,
dependiente de su entorno, pero que, al mismo tiempo, alberga un componente extranatural, en
cuanto es capaz de proyectarse hacia fuera para conformar un “programa de existencia”. Esto se
debe a que al ser humano no le basta con sobrevivir. Tras mostrarnos que las “necesidades” que
nos conservan con vida, como calentarse o alimentarse son, en realidad, necesidades subjetivas,
Ortega nos revela que es el “bien-estar”, el hambre de curiosidad, de aventura o de felicidad, y
no “el simple estar”, la necesidad ultima en cuanto acompafia siempre al afan por vivir. En torno
a esta idea, la técnica ya no se comprende como una adaptacion del sujeto al medio, sino mas
bien como una adaptacién del medio a la “voluntad del sujeto” que tiene la finalidad de plasmar

en él sus “ideas” y cumplir su idea de bien-estar (Ortega, 2014b: 71-73).

Por tanto, queda atras la interpretacion heideggeriana de la técnica como un modo de
desocultamiento en relacién con la aletheia (1994a). Ortega devuelve la técnica su sentido
antropoldgico. Esto se debe a que la técnica estd ligada a un proyecto vital concreto. No
obstante, “la técnica no es en rigor lo primero”, pues depende del programa humano en el que
se inserte. Tiene un a priori que le sucede: “El programa vital es pre-técnico” (Ortega, 2014b:
93). El programa vital, a su vez, es variable. La idea de bienestar que le subyace no se mantiene

170



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

estatica, pues para cada época, lugar y persona diferente las circunstancias hacen que la vida
se afronte de distinta forma. Esto hace que no se pueda hablar de la técnica como una realidad

inalterable: “La técnica varia en sumo grado y es sobremanera inestable” (Ortega, 2014b: 77).

Esto nos conduce a pensar que Ortega y Heidegger coincidirian en afirmar que la
esencia de la técnica no es nada técnico, pues para ambos existe algo previo que serviria de
condicién de posibilidad de la técnica. Sin embargo, mientras que para Heidegger este algo
seria la interpelacién del ser y su apertura en el claro (Lichtung), en Ortega encontramos
en este lugar la vida como realidad radical y el proyecto humano. El a priori heideggeriano
es, por tanto, ontoldgico, mientras que el orteguiano es antropoldgico/existencial. Hace
falta matizar, sin embargo, que hace caer a Ortega, de nuevo, en un substancialismo.
Como sefialamos mas arriba, la vida es dinamica y abierta en un sentido radical. Se opone
directamente al naturalismo y se afirma como “drama”. El programa vital, en este sentido,
varia conforme la vida se transforma. Por tanto, ambos fildsofos vuelven a coincidir en que

las interpretaciones de sus respectivos a priori van modulando histéricamente.

Por otro lado, cabe sefialar el Congreso nacional sobre arquitectura que se celebré
en Darmstadt, Alemania, en 1951, al que Ortega y Heidegger fueron invitados. La
principal razén de ser del congreso radicaba en la preocupacion por la reconstruccion
de una Alemania destruida después de la guerra. Cada uno pronuncié el mismo dia una
conferencia en la que iluminaron a los asistentes con sus posiciones filoséficas en relacién
con conceptos sobre arquitectura. La intervencion de Ortega se tituld El mito del hombre
allende la técnica (Ortega, 1983d) y la de Heidegger, por su lado, Construir, habitar, pensar
(Heidegger, 1994c). Sin embargo, como el propio Ortega sefiala al rememorar el congreso:
“En el mismo lugar, a pocas horas de distancia y sobre el mismo tema, Heideggery yo hemos
dicho aproximadamente lo contrario” (Ortega, 1983e: 633). Y es que, casualmente, en
este histdrico encuentro entre dos filésofos que se admiran y cuyos recorridos en muchas
ocasiones convergen, es donde podemos encontrar de forma mas clara sus diferencias

mas radicales en torno al tema que nos concierne.

La conferencia del filésofo aleman consiste en una serie de reflexiones sobre el
construir en relacion con el habitar, que le llevan finalmente a hablar sobre su tema
predilecto, el ser. Segin Heidegger, el tipo de construcciones de la época habian dejado
de ser habitables, debido a la pérdida del sentido originario del verbo “construir”. La
palabra alemana bauen (construir) proviene del término del alto aleman antiguo buan
(habitar). Por tanto, construir no es solo el medio que tiene como fin el habitar, sino que
“el construir es en si mismo ya el habitar” (Heidegger, 1994c: 108). Ademas, va mas alla
al vincular buan con bin (soy), de forma que identifica el ser con el habitar. A partir de
este movimiento, Heidegger consigue conducir la pregunta por el construir a la pregunta

171



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

por el ser. La pérdida del sentido original de la palabra “construir” no conlleva solo un
“cambio semantico que tiene lugar Unicamente en las palabras” (Heidegger, 1994c: 109).
El lenguaje, como casa del ser, es testimonio de algo mucho mas profundo: del modo de
ser de la época, que en este caso imposibilita el habitar. Una vez que se deja de escuchar al
lenguaje, se deja de escuchar la llamada del ser. “Construir” (bauen), por tanto, no supone
producir o edificar, sino cuidar, proteger el ser de la cosa.

Por su lado, el fildsofo espafiol, en linea con su raciovitalismo y su anterior Meditacion
sobre la técnica, tratd de exponer al hombre como un ser de extraiia y enferma constitucion,
incapaz de adaptarse al mundo y con la necesidad de construir una segunda naturaleza. El
mito le sirvié como recurso para contar una fabulosa historia en la que se explica el origen del
hombre como “animal fantdstico”. Esto permitié a Ortega mostrar una faceta fundamental
de la constitucion del ser humano. El hombre, como animal enfermo, desorientado,
inadaptado y con la acuciante necesidad de elegir constantemente, se presenta como un
ser “insatisfecho”, tanto con el mundo como consigo mismo. Esta insatisfaccion no es cosa
menor: para Ortega constituye “lo mas alto que el hombre posee” (Ortega, 1983d: 623).

Debajo de estas dos intervenciones se esconde una trama mas enrevesada de lo que
parece. Heidegger recoge aqui la clave fundamental de su pensamiento ontoldgico: se nos
revela la pasividad que subyace al Dasein en el momento de apertura al claro del ser. Como ya
seflalamos al exponer la posicién heideggeriana, en su relacidn originaria con el ser, el hombre
se encuentra siempre yecto en una apertura previa de sentido. El hombre es, por tanto,
antes que cualquier otra cosa, pregunta por el sentido del ser, en cuanto posicionamiento
interrogante, que lo situa existencialmente. Incluso su propia libertad consiste en la escucha
de la llamada del ser y en un dejarse ser a si mismo en el seno del Lichtung: “Dejar ser —
esto es, dejar ser a lo ente como eso ente que es— significa meterse en lo abierto y en su
apertura” (2000b: 160-161). Ni la provocacién de la naturaleza que ejerce el hombre le es
propia, en cuanto él mismo es desplazado por el dispositivo de la Ge-stell.

Ortega, en cambio, desvela una cara del ser humano que no tuvo en cuenta Heidegger.
Frente a la pasividad con la que se lo describe, el fildsofo espafiol define de manera muy
locuaz al hombre como un ser excéntrico. La insatisfaccion e insuficiencia que le subyace
existencialmente y su capacidad imaginativa le permiten situarse ya no solo como un ser
destinado y comprometido con una escucha, sino, ademds, como un ser capaz de hacerse
a si mismo y de actuar activamente en el mundo, tomando un importante protagonismo
en su vida. En contraste con la pasividad heideggeriana, Ortega descubre en el hombre
una fuerza de extrafiamiento, una vital insuficiencia que lo arranca de su centro y lo obliga
a inventarse sin cesar. Es aqui donde aparece una de sus imagenes mas sugerentes: la del
hombre como ser “excéntrico”.

172



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

Indagando mas sobre la idea de excentricidad en Ortega, en Vitalidad, alma, espiritu

o
|

(1925), encontramos una diferenciacion entre el “Mi” o “alma”, dimension de los
sentimientos, los afectos y las tendencias, donde el sujeto es principalmente pasivo; y el “Yo”,
que es el sujeto como “espiritu”, es decir, el sujeto como pensamiento y volicion. En este
otro sentido, el sujeto es fundamentalmente activo, reflexivo y protagonista responsable de
si (Ortega, 1983a: 574-578). Por eso dice Ortega que “frente a la naturaleza y espiritu, alma
es eso: vida excéntrica” (Ortega, 1983a: 582). El hombre, por tanto, pertenece al ser, a la
realidad en su conjunto, pero es, al mismo tiempo, como un ser excéntrico, dice Ortega, un

ser que guarda una “incoincidencia” con el Cosmos (Ortega, 1983a: 583).

Todo esto significa que el hombre es accion. En un primer momento, se siente arrojado,
naufrago de la vida. Pero gracias a la posibilidad de ensimismarse, de volverse sobre si, es
capaz de lanzarse al mundo. Por eso, el hombre, como accidn, es un “vivir peligrosamente”
(Ortega, 2014a: 37). Su radical incertidumbre lo conduce a la aventura, pero no una
aventura como vagabundeo. El vagabundo es pasivo y se limita a huir, mientras que el
aventurero ocupa un “grado superior de la vida dinamica” (Ortega, 1983a: 215). Frente al
destino como Schicksal, la insercién en un tiempo, una cultura y una lengua concreta, la
“vocacion” del yo, su proyecto personal, lo impulsa a actuar, llevando a cabo la destinacidn
o determinacion, en el sentido de Bestimmung (Cerezo, 2011a: 129). La vida del hombre
se convierte entonces en pura excentricidad y dinamismo. Por otro lado, este sentido en el
que el hombre se entiende como un ser ligado a la accidn, es por el que se afirma que es un

ser técnico, en cuanto la técnica es la transformacién de lo que rodea al hombre.

De esta forma, como seiiala Cerezo, la respuesta orteguiana a la crisis histdrica deja de
ser la de un “severo y moralista heroismo de la ‘resolucion’” sino, muy nietzscheanamente,
la del “alegre heroismo del artista que danza” (Cerezo, 1983: 383). El afronte de la
existencia y su modo de vivir es totalmente distinto del heideggeriano. Ser feliz es estar en
esta aventura, estar ensimismado en una tarea o accién: “¢Quién, que se halle totalmente
absorbido por una ocupacion, se siente infeliz?” (Ortega, 1983a:222). En cambio, cuando no
tenemos toda el alma solicitada, es cuando sentimos “desazén, desamparo y vacio infinito”
(Ortega, 1983a: 223). En este sentido, Ortega reprocha a Heidegger que la angustia como
afeccion esencial de la vida no explica el incansable empefio humano por enfrentarse al
destino: “¢éLa vida como angustia, sefior Heidegger? iMuy bien! Pero ademas, la vida como
empresa” (Ortega, 1983f: 297, cit. Cerezo, 2011a: 121). De este modo, Ortega se dirige a
su gran interlocutor histérico de una forma muy directa. Cabe aclarar que la cita refleja el
contraste entre sus posturas, pero su primera parte también confirma la coincidencia que
acerca a Ortega al planteamiento hermenéutico existencial de Heidegger, especialmente

en lo relativo al arrojamiento y condicion de finitud del ser humano.

173



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

No obstante, como hemos dicho, el raciovitalismo orteguiano caracteriza
esencialmente al ser humano por su extaticidad. Su vida es radicalmente, incertidumbre,
drama. Sin cese, debe afrontar la problematicidad que le subyace sustancialmente. En
palabras de Ortega: “El hombre no es nunca seguramente hombre, sino que ser hombre,
significa, precisamente, estar siempre a punto de no serlo, ser viviente problema, absoluta
y azarosa aventura o, como yo suelo decir: ser, por esencia, drama” (Ortega, 2014a: 37).

Por tanto, el planteamiento de Ortega, asi planteado, trasciende la extaticidad propia
de la metafisica de la presencia y, de este modo, consigue enfrentarse a la crisis histdrica
sin renunciar a darle protagonismo al yo y a comprenderlo como un yo activo. La dimension
excéntrica del ser humano y el papel crucial de la “vocacion” permite a Ortega, sin olvidarse
de analizar la dimensién ontoldgica, enfrentarse a la vida bajo un “pathos de entusiasmo” e ir
mas alla de “lafriay severa energia de Heidegger” (Cerezo, 1983: 384). De este modo, lafuerza
analitica de las estructuras del ser heideggerianas se contrasta con la capacidad orteguiana
para confrontar los distintos registros de su tiempo y elevarse en este humanisticamente.

5. Conclusion

En conclusion, Ortega y Heidegger parten de una misma encrucijada histérica —la crisis de la
modernidady el anhelo de una nueva comprensién del ser—y llegan a respuestas que convergen
en la critica (facticidad, historicidad, finitud) pero divergen en la propuesta constructiva.

Acierta Heidegger, a mi juicio, en explotar la idea de una génesis pasiva del sentido y
reconducirla a esa otra pasividad, ya no reapropiable reflexiva y activamente, por la cual el
Dasein se encuentra yecto en el acontecer del Ser. El “para si excéntrico” es_rebasado por un
“ensi” de la excentricidad que es su estar hundida en la facticidad. De este modo, “el mundo
pertenece a la mismidad del Dasein en cuanto estar-en-el-mundo” (Heidegger, 2022: 165).
La dimensidn excéntrica del Dasein, su estar siempre fuera de si, arrojado proyectivamente,
es rebasada por su estar hundido en la facticidad de una apertura de sentido.

Ahora bien, por medio de este giro hermenéutico, Heidegger reducird
finalmente la excentricidad a la centricidad de la pertenencia al ser. Es el momento élgido de una
excentricidad que se auto-disipa y conduce a la mas honda centricidad, a ese recogimiento en la
apertura del ser. Creo que Heidegger ha mostrado con esto algo innegable y hermoso. Pero lo hace
a costa de diluir la excentricidad. Si es cierto que el Dasein es excéntrico debido a su ser proyectivo,
como dice en De la esencia del fundamento (Heidegger, 2000a: 139), también lo es que tal caracter
proyectivo se funda —como sefiala en el mismo escrito— en esa pasividad y entrega que es el
«dejarse-ser» en la llamada o demanda del ser (Heidegger, 2000a: 146-149). De este modo, por

tanto, la entrega al ser rehabilita, a pesar de los esfuerzos de Heidegger, una nueva mismidad.

174



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

Al introducir el término “excentricidad” para calificar al ser humano, Ortega, en cambio, lo
mantiene a cierta distancia de su medio. Ser excéntrico significa, literalmente, estar “fuera del
centro” respecto a la naturaleza. Esto le hace mantener una “incoincidencia con el Cosmos”
que es la que, paraddjicamente, le permite inventar su propio modo de estar en el mundo.
La contraparte es su permanente vinculo con la accién. La vida se le presenta ahora como un
“quehacer” ante la insatisfaccion e insuficiencia con lo dado. Esa falta de adecuacién natural

supone un peligro. Sin embargo, |a posibilidad que nos ofrece la hace, a su vez, nuestra grandeza.

Esta perspectiva nos ha permitido concluir que la pasividad que subyace al Dasein
heideggeriano le imposibilita enfrentarse a los problemas histéricos que a ambos filésofos
les preocupaban a través de un heroismo jovial que en Ortega si que encontramos. El frio
heroismo de la “resolucion” del filésofo aleman basado en la atenta escucha de la llamada

Ill

del ser, se ha contrastado con el “pathos de entusiasmo”, que invita a medirse con los

males epocales ludica a la par que heroicamente.

En esta misma linea, su vision del hombre como un ser excéntrico, creativo e insatisfecho
nos ha permitido vislumbrar la técnica como el modo en el que el hombre consigue construir
mundo y producirse a si mismo. Gracias a la técnica, logramos suplir nuestras carencias
naturales y, mas aun, satisfacemos necesidades no meramente bioldgicas. De esta forma, se la
ha conseguido revalorizar. Ademas, definir al ser humano como un ser inacabado, en constante

busqueda de su ser, permite a Ortega escapar del sustancialismo que denunciaba Heidegger.

De este modo, si Heidegger nos ensefid la radical pasividad del existir como escucha
y desocultamiento, Ortega nos recordd la otra cara del vivir: su cardcter excéntrico y su
potencia de autoconstruccién. Entre ambos se dibuja un contraste fecundo: la existencia
como ser convocado por el ser, y la vida como tarea incesante de hacerse a si misma. La
filosofia, en este cruce, se descubre no solo como meditacion hermenéutica, sino también

como impulso vital que rehudye clausuras y se abre a la posibilidad.

Referencias bibliograficas
CEREzO, P. (1983), “El nivel del radicalismo orteguiano: La confrontacion Ortega/Heidegger”.
Teorema: Revista Internacional de Filosofia, 13 (3), 345-384.

CEREZO, P. (1990). “Metafisica, técnica y humanismo en Martin Heidegger”. Taula: quaderns de
pensament, 13: 31- 63.

CEREZO, P. (2011a). “Las dimensiones de la vida humana”. José Ortega y Gasset y la razon prdctica.
Madrid: Biblioteca Nueva, 104-137.

CEREZO, P. (2011b). “De la razoén vital a la razdn histérica”. José Ortega y Gasset y la razon prdctica.
Madrid: Biblioteca Nueva, 179-201.

175



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

HEIDEGGER, M. (1988). “La constitucion onto-teo-ldgica de la metafisica”. Identidad y diferencia.
Barcelona: Anthropos, 98-159.

HEIDEGGER, M. (1994a). “La pregunta por la técnica”. Conferencias y articulos. Barcelona: Serbal, 9-32.

HEIDEGGER, M. (1994b). “Superacion de la metafisica”. Conferencias y articulos, Barcelona: Serbal, 51-73.

HEIDEGGER, M. (1994c). “Construir, habitar, pensar”. Conferencias y articulos, Barcelona: Serbal. 107-119.

HEIDEGGER M. (1996). Kant y el problema de la metafisica, México, Fondo de Cultura Econémica

HEIDEGGER, M. (2000a). “De la esencia del fundamento”. Hitos, Madrid: Alianza, 109-150.

HEIDEGGER, M. (2000b). “De la esencia de la verdad”. Hitos, Madrid: Alianza, 151-172.

HEIDEGGER, M. (2022). Ser y tiempo, Madrid: Trotta.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983a). “Vitalidad, alma, espiritu”. Obras Completas /. Madrid: Revista de
Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983b). “Anejo a mi folleto Kant”. Obras Completas IV. Madrid: Revista de
Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983c). “Historia como sistema”. Obras Completas VI. Madrid: Revista de
Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983d). “El mito del hombre allende la técnica”. Obras Completas IX, Madrid:
Revista de Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983e) “En torno al Coloquio de Darmstadt”. Obras Completas IX, Madrid:
Revista de Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983f). “La razon histérica”. Obras Completas IX. Madrid: Revista de Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983g). “Unas lecciones de metafisica”. Obras Completas IX. Madrid: Revista
de Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1980). ¢Qué es Filosofia? Madrid: Alianza.

ORTEGA Y GASSET, J. (2014a). “Ensimismamiento y alteracion”. Ensimismamiento y alteracion,
Meditacion de la técnica y otros ensayos. Madrid: Alianza, 19-54.

ORTEGA Y GASSET, J. (2014b). “Meditacion de la técnica”. Ensimismamiento y alteracion, Meditacion
de la técnica y otros ensayos, Madrid: Alianza, 55-148.

176



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.05 [pp. 177-191]

Recibido: 6/8/2025 — Aceptado: 21/11/2025

Hermenéutica e filosofia pratica: a questao filoséfica da
formag¢ao humana

Hermeneutics and Practical Philosophy: The Philosophical
Question of Human Formation

Rosana Silva de Moura

Universidade Federal de Santa Catarina

Resumen: O texto mostra um esforgo hermenéutico para dizer, em alguma medida, elementos da
formagdo a partir do contributo do horizonte da fenomenologia, considerando a orientagdo de uma
filosofia da facticidade defendida por Martin Heidegger. Desde a indicagdo de sua fenomenologia
hermenéutica, a formagdo humana tem sido uma questdo filoséfica central na filosofia da educacdo,
que representa uma das diversas areas do conhecimento no entorno académico. Ao se aproximar do
horizonte heideggeriano, enquanto abertura de sentido do ser, a formagdo humana necessita enfrentar
a tradigdo da filosofia ocidental, mas, ao estar imediatamente vinculada a educacdo académica,
enfrenta, igualmente, ademanda normativa e teleoldgica. O indicativo é de que, na contemporaneidade,
ndo é mais possivel tratar filosoficamente a questdo da formagdo desde uma perspectiva idealista
de normatividade humana. Isso porque se a situacionalidade do ser-ai for considerada —isto é, sua
temporalizagdo, geralmente marcada como sendo em-mundo e sob o signo da finitude, transitoriedade
e provisoriedade—, entdo, algo fundamental sempre podera ser dito novamente em relagdo a formagao
humana. E isso ocorre porque estamos imersos na vida fatica, relacional, ja que com ela, e por ela,
seguimos em experiéncias formativas por meio de suas temporalidades.

Abstract: The text shows a hermeneutic effort to address, to some extent, elements of formation from the
contribution of the horizon of phenomenology, considering the orientation of a philosophy of facticity,
defended by Martin Heidegger. Since the introduction of his hermeneutic phenomenology, human
formation has been a central philosophical question in the philosophy of education, which represents one
of several areas of knowledge in academia. As it approaches the Heideggerian horizon, as an opening of
the meaning of being, human formation needs to confront the tradition of Western philosophy. However,
being immediately linked to academic education, it also faces normative and teleological demands. The
indication is that, in contemporary times, it is no longer possible to philosophically address the issue
of formation from an idealistic perspective of human normativity. This is because if the situationality

177



ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENEUTICA E FILOSOFIA PRATICA: A QUESTAO FILOSOFICA DA FORMACAO HUMANA

of being-there is considered—that is, its temporalization, generally marked as in-world and under the
sign of finitude, transience, and provisionality—then something fundamental can always be said anew
regarding human development. And this occurs because we are immersed in factual, relational life, since
with it, and through it, we continue formative experiences through its temporalities.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Formag¢io humana (Human Formation); Vida factica (Factual
Life); Filosofia da educagdo (Philosophy of Education); Pesquisa educacional (Educational Research).

1. Introdugdo

A hermenéutica tem como tarefa tornar acessivel o ser-ai préprio em cada ocasido em
seu carater ontolégico do ser-ai mesmo, de comunica-lo, tem como tarefa aclarar essa
alienagdo de si mesmo de que o ser-ai é atingido. Na hermenéutica configura-se ao ser-
ai como uma possibilidade de vir a compreender-se [énfase adicionada] e de ser essa
compreensao (Heidegger, 2012b: 21).

O titulo do presente artigo sinaliza para uma perspectiva interdisciplinar responsavel,
afinal, trata-se de, mesmo em didlogo com outros horizontes, dar escuta a pergunta:
“como a filosofia pode exercer a interdisciplinaridade com outros campos do saber sem
perder-se enquanto tal” (Ferreira, 2022: 19) entre a hermenéutica, a filosofia pratica e a
formagdo humana? Dito com outras palavras, de um “aberto no pleno mundo da vida, no
qual junto com o mundo proprio esta presente sempre também o mundo compartilhado
e o mundo circunstante” (Heidegger, 2011a: 108). Sobre isso, e com isso, fala a filosofia.
Trata-se, justamente, de um entre (Andrade, 2022: 7) que, ainda assim, apresenta suas
especificidades ao aproximar determinadas esferas da filosofia (ndo quer dizer qualquer
uma entre as diversas hermenéuticas, mas uma delas, pontualmente: a fenomenologia
hermenéutica, tal como apresenta Stein (2001), e uma esfera propria da educagdo: a
filosofia da educagdo). Diz respeito, portanto, a elaborar este entre a partir de uma filosofia
pratica na qual encontramos a primazia da vida factica e buscamos aberturas de sentido
nela propria. Essa primazia repercute na aproximacgdo de Martin Heidegger (1889-1976) a
hermenéutica de Wilhelm Dilthey (1833-1911) que, como sabemos, foi a base fundacional
das Geisteswissenchaften a partir da centralidade da vida humana (vale dizer, em uma
categoria ainda sob a mirada epistemoldgica) em suas conexdes vitais. Envolto na época de
crise do historicismo (Bambach, 1995; Schnadelbach, 1991), Dilthey trouxe a luz a relevancia
da questdo filosofica da vida no “transcurso historico do mundo espiritual e na descoberta
da sistematica neste mundo” (Dilthey, 2010: 168). Para o hermeneuta alemé&o, na “vida
esta contida a temporalidade como sua primeira determinacdo categorial, fundamental
para todas as outras. Esse fato ja vem a tona na expressdo ‘transcurso da vida’ (Dilthey,

178



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.12. pp. 177-191

2010: 169). Ndo nos detemos aqui com forga maior no conceito de tempo que Dilthey
e Kant projetam, mas sabemos que é a pedra de toque de todo o caminho tracado por
Heidegger, e que fundou sua fenomenologia. Por essa razdao, nos detemos agora um pouco
mais na aproximacgao a partir do conceito de vida.

Na primavera de 1925, durante seis dias, Heidegger desenvolveu conferéncias com
as quais operou com o horizonte filoséfico de Wilhelm Dilthey, especialmente, com o
conceito diltheyano de vida. De modo breve, podemos afirmar que Heidegger reconheceu
o contributo daqueles estudos, uma vez que levantam a importancia do mundo histdrico
para a compreensdo da vida humana, e cujo nucleo ainda estaria na consciéncia (Dilthey,
2010). A vida em seu nexo estrutural, segundo Dilthey, compreenderia sobretudo dois
campos: da histdria e da psicologia. Naquelas conferéncias, o jovem Heidegger evidenciou
o limite da perspectiva de Dilthey, de sua filosofia da vida ancorada basicamente em uma
hermenéutica ainda orientada no paradigma da consciéncia. Ainda assim, é evidente em
Dilthey a importancia que o carater histérico adquire em sua concepg¢dao de mundo. Com
a publicagdo daquelas conferéncias, podemos destacar sua perspectiva como sendo de
um giro para outra fenomenologia, conforme ele mesmo sentenciou, ao argumentar que
“la actitud fundamental de la fenomenologia como nueva direccion de la investigacion
filoséfica. Su relacidn con la filosofia tradicional y contemporanea” (Heidegger, 2024: 105).
Logo, apesar de reconhecer a importante contribuicao de Dilthey, Heidegger ja sinalizou
um déficit, dando sinais de habitar uma outra possibilidade, a qual ird configurar, logo a

seguir, com a publicagdo, em 1927, de sua fenomenologia. Isso porque:

Dilthey penetré en la realidad que esta en el sentido propio del ser-histérico, en el Dasein
[énfase adicionada] humano. Dilthey logra traer esta realidad al dmbito de donacidn,
determinandola como viva, libre e histdrica. Sin embargo, no hace la pregunta por la propia
historicidad, la pregunta por el sentido del ser, por el ser del ente. S6lo hemos podido
aclarar esta pregunta a partir de la formacion de la fenomenologia (Heidegger, 2024: 104).

Contudo, vale lembrar que Heidegger ja havia se debrugado sobre essa questdo
filoséfica quando, entre 1921 e 1922, ofereceu o curso “InterpretacGes fenomenoldgicas
sobre Aristoteles”. A partir dele, sob o influxo de alguns elementos da histdria da filosofia,
passou a pensar acerca de questdes prévias ao que estava langando, a saber, a pesquisa
fenomenoldgica. Para tanto, introduziu a importancia da questdo da filosofia enquanto
filosofar, algo que havia sido igualmente esquecido na tradi¢gdo, em sua relagdo com o
histérico. Suas palavras chamam a atencdo para este fatico esquecido: “O histérico da
filosofia sé é apreendido no filosofar. S6 é apreensivel como existéncia, s é acessivel a
partir da dica puramente fatica, portanto com e através da histdria” (Heidegger, 2011a: 9).

O termo “vida factica” (faktischen Leben) é elaborado de modo direto, elemento

central em seus desdobramentos filoséficos posteriores sobre a facticidade, a exemplo da

179



ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENEUTICA E FILOSOFIA PRATICA: A QUESTAO FILOSOFICA DA FORMACAO HUMANA

Ontologia (hermenéutica da facticidade), em 1923, e dos estudos sobre Dilthey, conforme
antes referido. Consideramos importante reportar, mesmo que brevemente, a essa
datacgdo entre as publicagdes do autor, pois podemos ver como a questao filoséfica “vida”
vai sendo edificada no didlogo que ele mantém com a tradicdo, seja por proximidade, seja
por distanciamento. Logo, sob a orientag¢do desse caminho fenomenoldgico percorrido por
Heidegger para a compreensao e interpretacdo da vida, tomando-a sob a nomenclatura
“vida factica”, importa sublinhar que toda e qualquer “pregunta por el sentido del ser, por
el ser del ente” feita, implica, necessariamente, ancora-la no solo da facticidade. Ou ainda,
a temporalizacdo fundamental desse ente. Assim sendo, fenémenos educacionais nos dao
sinais de seus modos de ser e constituem o foco da educac¢do que também se apresenta
dividida em areas, como acontece com as ciéncias “enquanto nexos de realizagdo do
comportamento cognitivo, na perspectiva de seu conteido, [que] sdo determinadas de
modo que os objetos a que se dirige [...] estdo delimitados de forma mais ou menos
precisa”, (Heidegger, 2011a: 63), assim como suas formas de legitimacdo, seja no ensino,
seja na pesquisa (Lyotard, 2004). No que concerne a filosofia da educacdo, a dificuldade
de reconhecer seu estatuto enquanto uma 4rea do campo mais alargada da educagdo
diz respeito a ela ser uma area, de fato, de ensino e pesquisa na universidade em termos
organizacionais, embora seu propdsito maior seja o de alcangar um “comportamento
cognitivo” proprio, mais familiar a filosofia do que as ciéncias (mesmo que, de forma
paradoxal, o campo da educac¢do, ndo raramente, se alinhe mais a ciéncia, o que se
comprova com a profusdo de pesquisas quantitativas realizadas no campo, ou ainda, a
predominéancia de sua aplicabilidade na esfera do ensino). Nesse caso, de uma afinidade
eletiva da filosofia da educagdo. Por certo, nos ancoramos na seguinte clarificagdo: “(Em
sua indicacdo formal) filosofar é um comportar-se” (Heidegger, 2011a: 62), mas nio
em qualquer comportamento, salvo naquele que se encontra na escuta do sentido, ja
esquecido, do ser, aquele principial em relacdo ao ente:

E o que é para tal ente o principial? E o que é isso a que, em ultima instancia, pode
chegar no ente como tal? O ser, ou mais determinantemente, em vista do modo como
esse “ser” pode ser apreendido: o “sentido do ser” [énfase adicionada]. E preciso
manter em vista expressamente: o ser, o sentido do ser é o principial filoséfico de todo
o ente; todavia, ndo € seu “universal”, o género generalissimo, o que o ente teria sob si
como caso especifico. O ser ndo é o dmbito abrangente para todo e cada ente, a “regido
suprema”. O objeto de defini¢do da filosofia [énfase adicionada)] estd determinado,
portanto, do seguinte modo: comportamento cognitivo para com o ente enquanto ser
[énfase adicionada] (Heidegger, 2011a: 66-67).

E apartir dessasinalizacdo que a ontologia fundamental, em sua via analitica existencial,
coloca-se, em primeiro plano, no giro hermenéutico ja referido, logo confirmado em 1927,
quando, no § 7 de Ser e tempo, Heidegger sentencia que “a ontologia so é possivel como

180



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.12. pp. 177-191

fenomenologia” [énfase adicionada] (2012a: 123). Com essa afirmacao, fica sedimentada
a marca da temporalidade enquanto finitude constituinte do ser-ai (Dasein). Ainda no

mesmo paragrafo, a questdo prossegue em relevo, nestes termos:

0 termo “fenomenologia” exprime uma mdaxima que pode ser assim formulada: “as coisas
elas!”, em oposicdo a todas as construgdes que flutuam no ar, aos achados fortuitos, a assungdo
de conceitos s6 em aparéncia demonstrados, as perguntas sé aparentemente feitas e que sdo
transmitidas com frequéncia ao longo das geragGes como problemas (Heidegger, 2012a: 101).

Conforme ja destacamos, ha uma orientagdo fundamental em sua fenomenologia,
que ocorre a partir da temporalidade do ser. Portanto, em sua radicalidade, mais do que
dizer, denunciar e registrar o que estd se mostrando enquanto fenémeno, é necessario
pensar sobre o como se pensa o que estd ai, 0 como se acessa 0 que estd ai em questdo.
Heidegger, como sabemos, chama esse esforco hermenéutico de “o passo de volta”
(Heidegger, 2006: 59; Marzoa, 1999), para fazer valer o transcender ao mero ente em sua

aparicdo Ontica.

Ao mesmo tempo que tomamos a responsabilidade e o cuidado no (des)velamento
ontoldgico, encontramo-nos mediante o limite de uma situagdo hermenéutica conferida
desde uma area do conhecimento. Constituir-se como uma area (Gebiet) é também
uma questdo filoséfica vigente no cotidiano, pois a filosofia se diferencia da ciéncia que,
por sua vez, se define por suas areas. Por outro lado, a educac¢do, muitas vezes, quer se
comportar como ciéncia. O que restaria, entdo, para uma filosofia da educagdo, isto &,
qual o seu lugar na universidade? Logo, se “o que é vida factica precisa ser mostrado”
(Heidegger, 2011a: 87), o mostrar precisa ser tomado mais além. E “mais além” quer
dizer: transcender-em-mundo, abrindo a compreensdo do como ocorre o que se mostra

naquilo que se esconde.

2. Algumas consideragdes sobre pensar, transcender, facticidade e mundo

No escrito de 1946, Carta sobre o humanismo, Heidegger nos abre uma clareira para a

compreensdo do que vem a ser o pensar:

O pensar é igualmente pensar do ser, na medida em que pensar, pertencendo ao ser,
escuta o ser. Enquanto pertence ao ser, escutando-o, o pensar é de acordo com sua
proveniéncia essencial. O pensar é —isto significa que o ser tomou diligéncia da esséncia
do pensar como destino histérico (Heidegger, 2008a: 329)*.

1 Em Pensar e errar, a luz dessa compreensdo, Ernildo Stein, ao interpretar Heidegger, acrescenta
que “pensar vem ligado com irren, errar, no sentido de errancia, um vagar, um ir e vir do ser ao ser
ai, um achar-se e perder-se na finitude, entre velamento e desvelamento, um deixar-se levar na
compreensdo e interpretagdo” (Stein, 2015: 28).

181



ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENEUTICA E FILOSOFIA PRATICA: A QUESTAO FILOSOFICA DA FORMACAO HUMANA

Portanto, o pensar implica uma radicalidade de escuta do ser em seu caminho, em
seu despertar a um transcender, sendo ele préprio, em sua esséncia originaria, ser-no-
mundo; transcender ndo apenas porque compreende o mundo, mas, de modo principial,
compreende a si proprio enquanto ai-em-mundo: aqui o ser-ai encontra um “destino
histérico” do existir. E nesse sentido que o pensar corresponde ao transcender, pois
concerne ao esforco fenomenoldgico hermenéutico acessar a via da diferenca ontoldgica
constituinte do ser, embora velada, pensando o ser do ente em questdo e transcendendo
ao modo de sua mera apari¢do. O transcender, assim, repercute no salto ontoldgico que
o ser-ai (Dasein) realiza em virtude de sua condi¢do existencial privilegiada de ser-no-
mundo a tal ponto radical, podendo trans-forma-lo. Algo dessa tonalidade ja havia sido
dito em 1928-29, em Introdugdo a filosofia, quando Heidegger proferiu: “Transcender
significa ser-no-mundo” (Heidegger, 2008b: 326), o que equivale a dizer: apenas em-
mundo. Com isso, fica clara a ideia de transcendéncia consagrada com a metafisica
tradicional, com a qual Heidegger rompe e perde lugar para dizer o ser a medida que
esse dizer vai se edificando com a prépria temporalizagdo inescapavel do ser. Entra em
jogo, de modo legitimo, a compreensdo do ser em sua vida factica. Essa é a radicalidade
maior, a qual Gadamer atribui, especialmente a partir de Dilthey e de sua linha sucessoria,
0 “giro hermenéutico”, marcando toda uma época filosdfica, um pensar que havia sido
“preparado desde hace tiempo” (2007: 135), isto é, desde que a hermenéutica passou a
se transmutar, até chegar ao ponto crucial da analitica existencial com Heidegger (Stein,
2001), com a qual a finitude tem maxima irredutibilidade. Ou seja, é sempre salutar ter
em vista que “la pérdida misma es lo esencial” (Marzoa, 1999: 14). Com essa analitica,
entdo, o pensar precisa acompanhar a variabilidade e as modulagdes que a temporalidade
nos oferece, aproximando-nos, de modo irremedidvel, do ser finito (Leyte, 2024).

[...] o ser-ai ultrapassa o ente de um tal modo que somente nessa ultrapassagem ele
pode se comportar em relagdo ao ente; portanto, somente assim ele pode se comportar
em relagdo a si mesmo como ente, isto €, pode se relacionar consigo mesmo, pode ser
um si-préprio. O ser-ai transcende, ultrapassa o ente (Heidegger, 2008: 325-326).

Em correspondéncia a essa indicagdo formal (Heidegger, 2011a), a tarefa ontoldgica
da pesquisa educacional busca (des)cortinar o mais além do ente que o fendmeno
mostra. O que se depreende da correspondéncia intima entre pensar e transcender é
a marca incontornavel daquele que pensa e transcende como sendo ser-no-mundo. O
ser-ai que somos em-mundo. Nunca fora dele. Transcender-em-mundo quer dizer o salto
na propria imediatidade 6ntica, ndo um mero sobrevoo, mas um salto na dire¢do de um
(des)velamento com ela, uma abertura de escuta ao ser mais préprio que ai se mostra
enquanto fendbmeno. Esse esforco da fenomenologia hermenéutica do transcender
se liga, de modo inquestionavel (porque se trata de uma determinagdo fundamental,

182



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.12. pp. 177-191

inescapavel), ao ai, do ser; ao seu fatico e, contudo, préprio: “Facticidade [énfase
adicionada] é a designacdo para o carater ontoldgico de ‘nosso’ ser-ai ‘préprio’. Mais
especificamente, a expressao significa: esse ser-ai em cada ocasiéio [énfase adicionada]”
(Heidegger, 2012b: 13). Significa que o esforco para o desvelamento ontoldgico do que
se mostra enquanto fendmeno nao quer transcender a ele para fora de ser-no-mundo,
para fora de sua temporalizagdo (fosse isso possivel). Ainda em Ontologia, Heidegger
deixa claro: “Nosso tema é, pois, o ser-ai ocasional; nossa tarefa: coloca-lo de tal maneira
numa perspectiva compreensiva de modo que possam ser evidenciadas as caracteristicas
fundamentais de seu ser” (2012b: 54). Nesse sentido, percebe-se uma conexdo profunda
entre a transcendéncia, a facticidade e o mundo que inaugura a nova ontologia de
Heidegger. Embora ndo seja a linha argumentativa adotada nesse momento e ndo
possamos nos deter naquela inauguracdo em toda a sua amplitude filosdfica e histdrica,
vemos que hda um entrelagamento importante desses termos, pensar e transcender,
nas duas publica¢des referidas até aqui, a saber, Ontologia e Introducdo, perfazendo
uma marca de um significante — finitude, para dizer a questdo do ser. Trata-se de uma
marca origindria que ganha robustez no giro fenomenoldgico elaborado por Heidegger:
a filosofia pratica, em sua facticidade, repercute uma pre-ocupacgdo principial, que é de
carater ontoldgico, a cada ser-ai. A formacdo humana, enquanto questdo hermenéutica
de pesquisa educacional, ou seja, em sua facticidade, repercute essa filosofia pratica,
operando exclusivamente com uma Existenz, o que, de fundo, repercute o cambio que
ocorreu de um paradigma da subjetividade, atravessado e desconstruido pela vigéncia
da facticidade. E o que estamos tentando dizer aqui? Sendo a facticidade um elemento
fundamental que possibilita pensar o ser em seu modo origindrio, ou seja, ek-sistente,
temos ai um vinculo que indica o cardter determinante da ontologia fundamental, que
se da na via do como fenomenoldgico e do somente ai. Entdo, pensar e transcender sdo
termos que implicam correspondéncia com o termo “mundo”. Assim sendo, a expressdo
ser-no-mundo indica uma ligacdo entre os termos e perfaz o sentido do ser. Por isso, a
despeito das sutis modulagdes que encontramos nas obras das décadas de 1920 e 1950,
ainda assim, segundo o autor:

[...] “mundo” ndo significa um ente e nem o ambito do ente, mas a abertura do ser. O
homem é e é homem, na medida em que é ek-sistente. Ele esta postado na e a caminho da
abertura do ser, abertura que é, como tal o préprio ser [...] “Mundo” é a clareira do ser, na
qual o homem, a partir de seu ser jogado, surge e se p&e de pé (Heidegger, 2008a: 362).
Essencialmente, mundo afinado em temporalidade; finitude, enfim. Pensa-lo implica,

necessariamente, pensar sua intimidade com o ser, dai, a defini¢do de ser-no-mundo.

Porém, ao contrario dessa profundidade filosofica que advém com o exercicio
hermenéutico de uma analitica existencial nos mostrando a diferenga ontoldgica entre um

183



ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENEUTICA E FILOSOFIA PRATICA: A QUESTAO FILOSOFICA DA FORMACAO HUMANA

mundo como um mero ente e um mundo como uma abertura maior do ser, a educagao,
muitas vezes, insiste em se definir a partir daquilo que ela prépria entende como o “chdo
da escola”. Temos ai um problema de definicdo que se pde pela via de uma figuragdo
Ontica. Se atentarmos as primeiras palavras que abrem a Carta sobre o humanismo,
encontraremos alguma clarificacdo para esse fenémeno educacional contemporaneo:
“Nds ainda estamos muito longe de pensar a esséncia do agir de maneira suficientemente
decisiva. S6é conhecemos o agir como a producdo de um efeito, cuja realidade vem estimada
segundo a sua utilidade” (2008a: 326).2 Na defini¢cdo, o apressamento que instala o ente
tem a ver com a mera conservagao dele mesmo enquanto tal. Um tempo de evidente
calculabilidade técnica e de “esvaziamento da linguagem, que avanca violentamente e se

estende com rapidez por toda parte” (2008a: 331).

Todavia, talvez possamos pensar a formacdo humana desde outra perspectiva
igualmente contemporanea. Referimo-nos a possibilidade de pensar filosoficamente
a formagdo humana na e com a pesquisa educacional em filosofia da educacdo, sob a
orientacao do horizonte filoséfico de Heidegger.

3. A questao filosofica da formagao humana enquanto elemento indicativo para a
abertura na pesquisa educacional

De acordo com essa orientagdo pela finitude do ser, o termo “enquanto” precisa ser
destacado em sua vinculagdo com a abertura (Erschlossenheit), pois é um elemento
fundamental para pensar os modos de ser-no-mundo, justamente enquanto langado-
em-mundo, e que nos chega a escuta na pesquisa. O aberto constitui o ser-ai apenas
por causa disso, por seu carater pendente, de ainda-ndo (no qual Heidegger se detém
no § 48, de Ser e Tempo), concernente ao que poderd vir-a-ser. O termo “enquanto”
implica uma indicagdo de impermanéncia em virtude da temporalizagao da situagdo;
sua provisoriedade é dada pelo transcurso do que ai se apresenta do ente, de sua
circunstancialidade que atualiza os modos de ser. Logo, ndo hd um Unico modo de ser
da formac¢do humana, perene nessa area, assim como nao ha para todo e qualquer ente
privilegiado, em virtude de sua caracteristica primaz fundamental: ser finito (Heidegger,
2012a; Leyte, 2024). Mesmo assim, se por enquanto, em seu tempo presente como area,
se configura também submetida e definida no compromisso que impde a vida académica
em sua institucionalidade, também mantém a dubiedade no fazer de sua cotidianidade

2 Cabe aqui o complemento: “N6s, quem? Noés, os homens de hoje, os homens de um hoje que ja dura
de ha muito, que ainda durara muito, numa duragdo e numa demora para a qual nenhuma contagem
da ciéncia historica jamais implantara medida” (Heidegger, 2010: 118-119). O dizer mostra uma in-
terlocugdo com a poesia de Holderlin e integra a conferéncia realizada em 1952, na Radio da Baviera.

184



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.12. pp. 177-191

de ensino e pesquisa, em pensar a formagdo humana e sua vida factica envolvida com
fenémenos educacionais. A pesquisa educacional com Heidegger pede uma atencdo
prépria em sua radicalidade de escuta, de estar-atento e de se demorar com a pesquisa.
Se, conforme ja mencionado, a questdo se refere a um sentido hermenéutico muito
préprio, a um comportamento cognitivo orientado na temporariedade do ser da pesquisa,
por certo, evidencia-se nisso a marca do giro paradigmatico instaurado publicamente com

a publicagdo de Ser e Tempo.

Entdo, a pesquisa fenomenoldgica hermenéutica ensina, a quem a realiza, sua prdpria
condigdo de provisoriedade, seja mediante ao que se projeta enquanto questdo filosdfica
a ser (des)velada (a questdo do ser daquele fendmeno (de)limitado), seja a prépria
situagdo hermenéutica enquanto pesquisador. De acordo com essa compreensdo:

Toda pesquisa —e ndo por ultimo a que se move no ambito da questdo central que é a
questao-do-ser— é uma possibilidade 6ntica do Dasein, cujo ser encontra seu sentido
na temporalidade. Essa é, contudo, ao mesmo tempo a condi¢do de possibilidade de
historicidade como um modo-de-ser temporal do Dasein ele mesmo, abstragdo feita de
se e de como ele é um ente sendo “dentro do tempo” (Heidegger, 2012a: 81).

Em nosso entendimento, o que o autor nos diz com essas palavras se refere ao que,
comumente, se esquece no fazer pesquisa: ha ai uma questdo a ser des-coberta. Tal questdo
é a historicidade encoberta e de quem a opera. O sentido atribuido ao termo “operar”
significa habitar o ser da pesquisa. Por isso, ao dizermos “pesquisa”, estamos considerando
ndo apenas a questdo trazida a luz para além da dimens&o 6ntica, mas, igualmente, quem
a edifica. Esse envolvimento, constituido em proximidade e distanciamento (Heidegger,
2011a), ocorre entre o que se coloca em questdo a pensar e quem percorre o caminho da
analitica instalada desde o influxo do horizonte heideggeriano. Nesse sentido, a pesquisa
com Heidegger, ao (des)velar a formag¢do humana, indica um caminho formativo.

No que tange a ambiéncia académica em sua espacialidade formativa, “destaca-se a
espacialidade de ser lugar e guarida do que vem, ou seja, ser lugar e guarida do que pode-
ser, principalmente, se habitamos no dmbito de uma tarefa humana de formagdo” (Viana,
2024: 217), pois sabemos que o tempo presente, nossa contemporaneidade, do mesmo
modo que nos impde limites existenciais, pode igualmente nos langar em aberturas
para outras margens. Por isso, nos interrogamos: como operar a formag¢do humana
mediante a complexidade filoséfica que se apresenta na aproximagdao ao horizonte
filoséfico em questdo? Seria a pesquisa educacional uma ambiéncia que poderia acessar
o entendimento da diferenga ontoldgica com vistas a transcender a “fossilizada disciplina
da filosofia nas universidades” (Heidegger, 2011a: 74)? Sabemos que, de modo amplo,
a educagdo, lastro maior da universidade, se encontra sob esse prejuizo. Em seu anseio

por atender a demanda normativa que a caracteriza, a educagdo, correntemente retém

185



ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENEUTICA E FILOSOFIA PRATICA: A QUESTAO FILOSOFICA DA FORMACAO HUMANA

0 ensino e a pesquisa ho modo de ser 6ntico. A partir desse diagndstico inicial, a filosofia
da educacdo busca constituir outros caminhos de pesquisa académica, reconhecendo-a

como um percurso formativo que se orienta pelo comportamento cognitivo.

Assim sendo, o acontecimento da abertura provocada com o horizonte proposto por
Heidegger instiga uma radicalidade de pensar por parte do pesquisador. Justamente a
partir dessa validez que enseja a pesquisa educacional de matiz heideggeriano, emergem
os sentidos que as palavras do pensador indicam: “Se o filosofar deve ser, aqui e
agora, entdo so pode determinar-se na direcdo do nexo conjuntural da vida factica que
designamos com o titulo universidade [énfase adicionada]” (Heidegger, 2011a: 73). Com
isso, encontramo-nos no ponto fulcral de nosso objetivo, qual seja, pensar a formagao
humana desde a ambiéncia académica, o que suscita pensar em seu como, que ocorre a
partir de seu enraizamento na vida.

Portanto, a centralidade da “vida” enquanto “vida factica” tem relevancia para a
pesquisa educacional, estando relacionada a compreensdo e interpretagao de fendbmenos

educacionais e a pergunta pela formagdo humana.

O significado intransitivo do verbo “viver”, presentificado concretamente, explicita a si
mesmo, sempre, como viver “em” algo, viver “a partir de” algo, viver “para” algo, viver “com”
algo, “contra” algo, viver “em fun¢do” de algo, viver “de” algo. Esse “algo”, que indica sua
multiplicidade de relagGes para com “viver” nessas expressoes preposicionais, aparentemente
arrebatadas e computadas apenas ocasionalmente, fixamos como o termo “mundo”. Para sua
compreensdo hd que se manter em mira esse principio que trata de seu destaque. Ele surge da
interpretagdo fenomenoldgica do fenémeno “vida”, articulado pelo intransitivo ou transitivo
em, a partir de, para, com e contra um mundo [énfase adicionada). (Heidegger, 2011a: 98-99).
Pouco tempo depois, em Ontologia: hermenéutica da facticidade, apds tecer a
correspondéncia entre a fenomenologia e a pesquisa, observa-se o mesmo tom:
“Fenomenologia é, portanto, um como da pesquisa” (Heidegger, 2012b: 80), que deixa
entrever com precisdo sua marca fenomenoldgica propria. Mais uma vez, podemos
encontra-lo na firme consideragao da facticidade: seja na vida relacional que funda o ser-
no-mundo, seja no como da pesquisa, indicando a vida factica da universidade. Todos os
modos e lugares provém de uma condigao existencial cujo sentido busca des-velar ser-
no-mundo. E esse nos parece ser um ponto fortuito para que possamos compreender
como a pesquisa educacional fenomenolégica atinge certo grau de legitimidade como
uma filosofia pratica. Afinal, temos acompanhado o pesquisador edificando sua formacgao
pari passu com sua existéncia.

Curiosamente, as palavras do autor indicam a vida factica da universidade, da qual
temos proximidade e distanciamento, e que precisa ser considerada na edificacdo da
tarefa contemporanea de formag¢dao humana na via filoséfico-educacional. Proximidade,

186



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.12. pp. 177-191

pois se trata da ambiéncia onde se faz a pesquisa, e distanciamento, porque essa mesma
pesquisa, sob o influxo fenomenoldgico, necessita perguntar para aceder, em sua

radicalidade, aos limites que ela prépria busca transcender.

Logo, feito o caminho preparatério para a questdo inicialmente proposta, a saber, a
formagdo humana, cabe agora situa-la. E isso implica adentrar no problema da relagdo
entre a filosofia e a questdo de estar identificada como uma area (Gebiet) tensionada
entre o campo da educacgdo e a filosofia. E por que levantamos essa questdo? Porque
a formacgdo humana é uma questao filosofica central na area onde se situa, isto é, na
amplitude do campo da educagdo. E mediante tal condigdo, a filosofia da educagao tende
a operar filosoficamente com a formagdo humana, e dentre as perspectivas possiveis
do pesquisar, esta a fenomenologia hermenéutica. Porém, justamente a partir dessa
perspectiva, precisamos considerar com maior atencdo a ambiguidade constituida a partir
de dois pontos: 1) a defini¢do da filosofia na universidade alinhada a um comportamento
cognitivo, 2) o comportamento cognitivo na filosofia aponta para outro modo de ser, com
o qual pensar é igualmente um outro pensar para além do que é dado institucionalmente.
Logo, é preciso considerar o carater indicativo formal do comportar-se, que exige a
compreensdo do relacional (Heidegger, 2011a), o que nos parece levar a uma condigdo
dramatica (dran). Isso porque, como ja sabemos, trata-se de uma determinagdo de ordem
relacional, que preserva, contudo, uma ordem inerente do si propria; a tensdao advém
dessa conjuncgdo inalienavel, pois “o ente que temos a tarefa de examinar, nés o somos
cada vez nés mesmos” (Heidegger 2012a: 139). De fato, no caminho hermenéutico que a
pesquisa abre a luz do horizonte heideggeriano, deparamo-nos conosco propriamente —o
pensar com Heidegger espelha a pergunta pela nossa propria existéncia.

4. Justificativa de como uma area (Gebiet) pode provocar a pergunta pela existéncia
com a pesquisa educacional fenomenoldgica

Queremos retomar o que ja sinalizamos anteriormente: enquanto uma area, a filosofia da
educacgao sofre de uma ambiguidade que lhe é constituinte: pode acessar filosoficamente
a formacgdo humana, embora se encontre restringida, justamente, pelo seu alinhamento
institucional que lhe confere um estatuto de drea do conhecimento, o que também pode
comprometer aquele acesso, no sentido de travar o filosofar, a formacdo humana. A
ambiéncia da universidade é permeada pela racionalidade epistemoldgica por conta de
sua intensa heranca cientifica e humanista moderna. Esse é um limite importante. E o
outro se refere ao fato de se tomar o conceito de formag¢do humana como um objeto
(no sentido epistemoldgico) de pesquisa, ocupando-se, supostamente, em evocar

187



ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENEUTICA E FILOSOFIA PRATICA: A QUESTAO FILOSOFICA DA FORMACAO HUMANA

metodologicamente seu conteudo histérico e filoséfico em didlogo com os elementos da
tradigdo ocidental. Um exemplo emblematico para a area se refere a lida com o conceito a
partir da referencialidade do termo cldssico Bildung, nuclear para perspectivar, inclusive,
o0s modos contemporaneos de formagdo (Dalbosco et al., 2019). Com isso, percebemos
certa dificuldade para o transcender junto a forma¢do humana quando tomada como um
objeto de pesquisa que vai operar na atualizacdo de projetos pedagdgicos, algo como
uma redugdo da amplitude do sentido de ser-no-mundo. Sob a luz dessa compreensao,
encontramos esses limites na definicdo da Filosofia da Educacdo enquanto uma area de
pesquisa que carrega consigo a forte implicacdo Ontica pelo fato de ser curricular e se
debrucar sobre fendmenos atinentes a formagdo humana. O perigo de uma colonizagédo
oOntica na pesquisa se tornou iminente, a ponto de fortalecer o esquecimento da pergunta
ontoldgica pelo ser.

No entanto, apesar dos limites e perigo, também é preciso considerar o carater
fundamental de “mobilidade da vida fatica” (Heidegger, 2011a: 147). Fundamentalmente,
a vida fatica, de modo continuo, se contrai e se expande em sua potencialidade para-
ser. Entendemos que esse carater precisa ser pensado no intuito de manter a atualizagdo
hermenéutica (Gadamer, 2015) na pesquisa, mantendo o circulo de compreensdo em
seu vigor de abertura. A escuta da pesquisa corresponde a esse estar-atento com o qual
a formagdo humana opera (Mannes, 2023; Lima, 2024; Viana, 2024; Venzon, 2025) e,
com isso, a propria assertividade da pesquisa. Pensar enquanto um pesquisar exige uma
escuta atenta para que ndo se recaia na fragmentagao Ontica hodierna que permeia nossa
cotidianidade. O comportamento cognitivo precisa, entdo, ser exercido projetando, com a
via ontoldgica, o transcender da fragmentagao que nos chega por conta de um ainda-ndo
des-encoberto. Em outras palavras, a pesquisa educacional orientada sob essa luz busca
des-velar “a intransparéncia 6ntica e pré-ontoldgica do Dasein” (Heidegger, 2012a: 145),
pois, na cotidianidade da vida factica, com a qual a pesquisa fenomenoldgica educacional
se relaciona, o modo de ser dntico “reside em que ele é ontoldgico” (2012a: 59), a espera

de ser (des)velado.

Por conseguinte, a tarefa da pergunta pelo ser instiga seu querer-ser; instiga sua
disposicdo para ser a abertura que lhe é pertinente, mas velada. Nesse sentido, estar
disposto ao perguntar implica uma possibilidade de uma experiéncia aberta ao inusitado.
A primazia da pergunta, de acordo com Gadamer (2015), tem uma relevancia ontoldgica,
pois abre, de um modo n3o-resolutivo, a possibilidade do querer-ser. E sob esse angulo que
encontramos o como da pesquisa com Heidegger: um caminho fenomenoldgico que se
abre com a questdo da pesquisa, com a qual o pesquisador des-vela a busca de sua vocagdo
(Beruf): o seu ser-pesquisador. Isso porque, se estamos com a pesquisa fenomenoldgica,

188



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.12. pp. 177-191

ndo nos encontramos mais no ambito de uma epistemologia (Stein, 2008). H4 um indice
de indeterminidade do ser, apreendido a partir da compreensao de sua angustia (Mannes,
2023), e que corresponde a sua estrutura fundamental de um ainda-ndo. Com isso, trata-
se de compreender o ponto fulcral da finitude. Ou seja, é sempre salutar ter em vista que
“la pérdida misma es lo esencial” (Marzoa, 1999: 14). Logo, a formagdo humana jamais
poderia ser dita desde um patamar de completude, pois lhe é inerente, desde sempre,
um inacabamento préprio (Venzon, 2025). Portanto, a referéncia ao termo Bildung tem
sido importante nas pesquisas, especialmente porque repercute uma escuta da tradicdo,
conforme ja referido, como uma permanente possibilidade de interpretacdo e atualiza¢do
capaz de provocar uma abertura epocal e uma fusdo de horizontes. A contribuicdo desse
esforco hermenéutico para atribuir significancia a formacao e a sua historicidade filosdfica
(Bildung), parece-nos ter um carater indicativo que possibilita outras aberturas. Mesmo
assim, ainda pode alcangar uma maior abertura fenomenoldgica, a saber, a pergunta pelo
ser da pesquisa, a situagdo hermenéutica do pesquisador enquanto ente privilegiado
formador de mundo (Heidegger, 2011b: 228). Ai, o pesquisar enquanto filosofia pratica
se constitui em habitacdo do ser pesquisador, seu como na operagdo investigativa,
provocando pensar ndo apenas o fendOmeno educacional, mas também sua propria
relacdo com ele. Por isso, ndo poderia acontecer em uma “atemporalidade imperturbada”
(2011a: 75), conforme mostram algumas pesquisas na filosofia da educagdo que deixam
ver ontologicamente o acontecimento da formagcdo humana enquanto uma questdo de
Existenze (Mannes, 2023; Lima, 2024; Viana, 2024; Venzon, 2025).

5. Conclusdo

Pensar a forma¢do humana a partir do aporte heideggeriano pode suscitar, de
imediato, a curiosidade sobre a presenca de Heidegger no campo da educagdo. Eximio
professor, mesmo assim, ele ndo foi um educador no sentido estrito do termo. Nao se
tem noticia de algum texto filoséfico dele explicitamente educacional, com um claro
apelo a educacdo, e que seja, por isso, imediatamente reconhecido e aplicavel ao campo
do ensino, assim como encontramos nos espélios de classicos ocidentais, a exemplo de
Platdo, Agostinho, Tomas de Aquino, Montaigne, Kant, Rousseau e até mesmo Nietzsche,
entre outros (Pagni et al., 2007). Heidegger ndo é considerado um educador no sentido
estrito tal como se atribui a esse elenco classico, tampouco um filésofo que teoriza
exaustivamente a educac¢do. Nao encontramos um paradigma tedrico dele no campo das
teorias da educacdo. Nesse sentido, extrair uma perspectiva dessa natureza, a partir de
seu horizonte filosdéfico, continua sendo um esforgo hermenéutico inventivo que implica
situar-se abertamente enquanto ser-em-uma-dimensao-formativa-de-si-proprio, ser-em-

189



ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENEUTICA E FILOSOFIA PRATICA: A QUESTAO FILOSOFICA DA FORMACAO HUMANA

mundo, claramente mais do que de outrem, para entdo se liberar das orientagdes oriundas
do “problema do conhecimento filoséfico” (Stein, 2008: 107) que perfaz a tradigdo
moderna, repercutindo nas teorias educacionais com seus paradigmas representativos.
Como Heidegger ndo opera uma teoria educacional ou uma epistemologia da formagéo
humana, sua base filoséfica permanece alheia a relagdo sujeito-objeto, por isso, ndo
repercute uma dimensdo normativa para a educacdo. Dito isso, poderiamos defini-lo
como mais um “educador”, tal como a tradigdo seguiu espelhando? Parece-nos, entdo,
que ndo, pois, segundo ele préprio, o “sentido originario de definicdo” (Heidegger, 2011a:
25) ndo deve conter um carater resolutivo (e prescritivo). Precisa ser assumido em seu
carater essencialmente indicativo, guardando “a forma indeterminada” do ser enquanto
se coloca em questdo. Isso porque é direcionado com a ontologia fundamental a partir de
um “sentido vazio”, ndo aprioristico e marcado, portanto, pela finitude que a vida factica

do ser impde em sua temporalizagdo.

Logo, é sob o indicativo desse sentido de radicalidade que a pesquisa educacional
com Heidegger tem feito o esforco hermenéutico existencial de interpretar a questdo
do ser, pois “a hermenéutica ndo tem por objetivo a posse de conhecimentos, mas um
conhecer existencial, isto é, um ser [énfase adicionada]. A hermenéutica fala desde
[énfase adicionada] o ser interpretado e para o ser interpretado” (Heidegger, 2012b: 24).

Referéncias bibliograficas

ANDRADE, A. D. (2022). “Apresentagdo. O tempo do ‘entre’”. ANDRADE, A.D. & FURLAN, R. (Orgs.), A
fenomenologia entretempos. Sdo Paulo; Sdo Carlos: Cultura Académica Editora; Pedro & Jodo
Editores, 7-15.

BAMBACH, C.R. (1995). “German philosophy between scientism and historicismo”. Heidegger,
Dilthey, and the crisis of the historicism. London: University Press, 21-55.

FERREIRA, A. (2022). “O desafio da fenomenologia frente a crise da filosofia”. ANDRADE, A.D. &
FURLAN, R. (Orgs.), A fenomenologia entretempos. Sdo Paulo; Sdo Carlos: Cultura Académica
Editora; Pedro & Jodo Editores, 19-38.

GADAMER, H-G. (2007). El giro hermenéutico. Tr., A. Parada. Madrid: Catedra.
GADAMER, H-G. (2015). Verdade e método Tr. F.P. Meurer. Petropolis: Vozes.

HEIDEGGER, M. (2006). Que ¢ isto, a filosofia? Identidade e diferenga. Tr. E. Stein. Petrdpolis; Sdo
Paulo: Vozes; Livraria Duas Cidades.

HEIDEGGER, M. (2008a). “Carta sobre o humanismo”. Marcas do caminho. Tr. E.P. Giachini & E. Stein.
Petropolis: Vozes, 326-376.

HEIDEGGER, M. (2008b). Introdugdo a filosofia. Tr. M.A. Casanova. Sdo Paulo: Martins Fontes.

HEIDEGGER, M. (2010). “O que quer dizer pensar?”. Ensaios e conferéncias (Tr. E.C. Ledo, G. Fogel e
M.S.C. Schuback). Petrépolis: Vozes, 111-124.

HEIDEGGER, M. (2011a). Interpretacées fenomenoldgicas sobre Aristoteles. Introdugcdo a pesquisa
fenomenoldgica. Tr. E.P. Giachini. Petrdpolis: Vozes.

190



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.12. pp. 177-191

HEIDEGGER, M. (2011b). Os conceitos fundamentais da metafisica: mundo, finitude, soliddo. Tr. M.A.
Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitaria.

HEIDEGGER, M. (2012a). Ser e tempo. Tr. F. Castilho. Campinas; Petrépolis: Editora da Unicamp; Vozes.
HEIDEGGER, M. (2012b). Ontologia. Hermenéutica da facticidade. Tr. R. Kirchner. Petrépolis: Vozes.
HEIDEGGER, M. (2024). Conferencias: 1915-1932. Tr. A. Xolocotzi Yafiez. México: FCE.

LEYTE, A. (2024). Heidegger: una introduccion. Madrid: Alianza Editorial.

LiMA, P. (2024). Pedagogia singular: uma (re)orientagdo fenomenoldgica do conceito de deficiéncia
[Tese de Doutorado, Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositdrio Institucional da UFSC.

MANNES, 1. (2023). A angustia enquanto uma sinalizagdo de indeterminidade na formagdo humana
[Tese de Doutorado, Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositdrio Institucional da UFSC.

MARTINEZ MARZOA, F. (1999). Heidegger y su tiempo. Madrid: Akal.

PAGNI, P.A., SILVA, D.J., & BROCANELLI, C.R. (2007). Introdugdo a filosofia da educagdo: temas
contempordneos e histdria. Sdo Paulo: Avercamp.

SCHNADELBACH, H. (1991). Filosofia en Alemania (1831-1933). Tr. P. Linares. Madrid: Catedra.

STEIN, E. (2001). Compreensdo e finitude: estrutura e movimento da interrogagdo heideggeriana.
ljui: Editora UNIJUI.

STEIN, E. (2008). Racionalidade e existéncia. O ambiente hermenéutico e as ciéncias humanas. ljui:
Editora UNLJUI.

STEIN, E. (2025). Pensar e errar: um ajuste com Heidegger. ljui: Editora UNIJUI.

VENZON, P. (2025). Fenomenologia da Formagdo Humana: do inacabamento [Tese de Doutorado,
Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositério Institucional da UFSC.

VIANA, D. (2024). Por um filosofar a espacialidade e a formagdo humana: uma leitura fenomenoldgico-
hermenéutica do espago em Martin Heidegger na Filosofia da Educagdo [Tese de Doutorado,
Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositorio Institucional da UFSC.

191






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.13 [pp. 193-207]

Recibido: 15/8/2025 — Aceptado: 12/12/2025

Lasdimensionesdelacosa(dieSache)enlafilosofiahermenéutica

The Dimensions of the Thing (die Sache) in Hermeneutic Philosophy

Erika Whitney

Universitat Freiburg

Resumen: En Verdad y método (1960), Hans-Georg Gadamer subraya la dificultad que enfrentan las
ciencias del espiritu al intentar ajustarse a los criterios metodoldgicos de las ciencias naturales. En sus
palabras: “No existe un método propio de las ciencias del espiritu. [...] cabe desde luego preguntarse
[...] éEstard lo cientifico de las ciencias del espiritu, a fin de cuentas, mas en él [el tacto] que en su
método?” (1977: 36). Gadamer considera que es la cosa (die Sache) la que debe orientar el modo
de acceso a ella; por lo tanto, el método ha de adecuarse a su objeto, y no al revés. En ello radica su
critica a la absolutizacién moderna del método como Unica via de validacién del conocimiento. Hacia
el final de Verdad y método, Gadamer introduce la nocién de un “hacer de la cosa” (Tun der Sache).
¢Es la cosa aquello que se nos da de forma aparentemente inmediata, o implica también un hacer por
parte del intérprete? La hipdtesis que orienta y estructura el presente trabajo es que la cosa no se da
como un dato acabado, tampoco se la puede comprender de un solo golpe y para siempre, sino que
se desarrolla en y a partir esfuerzo que realiza el comprender para integrarla en su propio horizonte.

Abstract: In Truth and Method (1960), Hans-Georg Gadamer highlights the difficulty faced by the
humanities in attempting to conform to the methodological criteria of the natural sciences. In his words:
“The human sciences have no method of their own. Yet one might well ask [...] What is the basis of this
tact? How is it acquired? Does not what is scientific about the human sciences lie rather here than in their
methodology?” (2004: 7). Gadamer believes that it is the thing (die Sache) that must guide the way of
accessing it; therefore, the method must be adapted to its object, and not the other way around. This is
the basis of his criticism of the modern absolutisation of method as the only way of validating knowledge.
Towards the end of Truth and Method, Gadamer introduces the notion of ‘doing the thing’ (Tun der Sache).
Is the thing that which is given to us in an apparently immediate way, or does it also imply an action on
the part of the interpreter? The hypothesis that guides and structures this work is that the thing does not
occur as a finished fact, nor can it be understood in one fell swoop and forever, but rather develops in and
from the effort made to understand it in order to integrate it into one’s own horizon.

Palabras clave/Keywords: Gadamer; die Sache; Fenomenologia (Phenomenology); Hermenéutica
filoséfica (Philosophical Hermeneutics).

193



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

1. La interpelacion (Anrede)

En el marco de la fenomenologia husserliana, el llamado a “ir a las cosas mismas” (Zu
den Sachen selbst) expresa el propdsito de retornar a lo dado en la intuicién originaria,
es decir, a la cosa tal como aparece en la conciencia. En este contexto, la cosa (die Sache)
es aquello que se manifiesta como correlato de una vivencia de conciencia intencional.
Pese a la pretensién de neutralidad de la fenomenologia y a la primacia de la subjetividad
trascendental, Gadamer hereda (Whitney, 2025) este interés por “la cosa misma”, aunque
lo reformula en clave hermenéutica.

La comprensién comienza con la interpelacion de la “cosa” —que aun ha de
determinarse— al intérprete. Siguiendo el desarrollo de Verdad y método, en particular
en la primera parte dedicada al andlisis del juego como modo de ser del arte —y mas
adelante del lenguaje—, puede pensarse esta interrelacion en estrecha conexién con la
actitud contemplativa del espectador. Gadamer escribe: “El juego representado es el que
habla al espectador en virtud de su representacidn, de manera que el espectador forma
parte de él pese a toda la distancia de su estar enfrente” (1977: 160). A esta interpelacion
le corresponde, en un primer momento, una actitud pasiva, entendida no como mera

inactividad, sino como disponibilidad u apertura ante aquello que se presenta.

Ahora bien, la cosa o el asunto —como suele traducirse en espafiol die Sache— no posee,
en la hermenéutica filosofica, el mismo estatuto que un objeto empirico —como podria ser
Verdad y método en tanto libro— ni el de una entidad puramente abstracta —como un nimero
0 un concepto ldgico'—. La cosa no se presenta como una entidad aislada o autosuficiente,
sino como perteneciente a una tradicidn y en relacidn con su transmisién histérica.

Esta pertenencia, aunque en cierto sentido contextual, posee un cardacter vinculante.
Gadamer escribe: “[e]s “perteneciente” cuando es alcanzado por la interpelaciéon de la
tradicién” (1977: 554). La hermenéutica filosofica muestra que la comprension no tiene
lugar sin esta relacion previa, esto es, sin una precomprensién. Ahora bien, ¢qué sucede
cuando la cosa pertenece a una tradicidn distinta? ¢Es posible comprenderla? Y, de serlo,
épermanece la cosa idéntica a si misma o se reconfigura cada vez que se presenta en
el horizonte de una nueva comprension? ¢Cémo determinar su unidad o su mismidad?
¢Podemos hablar de una sola cosa o de tantas como interpretaciones posibles? ¢Es la
misma cosa incluso para un mismo intérprete en distintos momentos histéricos de su

comprensién?

1 Sobre el objeto historico Gadamer escribe: “No hay acceso inmediato al objeto histdrico, capaz
de proporcionarnos objetivamente su valor proposicional. El historiador tiene que realizar la misma
reflexion que debe guiar al jurista” (1977: 399).

194



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

Estas preguntas introducen el problema de la identidad de la cosa, cuya elucidacion
orientara el este trabajo. Con este fin, en el primer apartado analizaré la circularidad del
comprender y la tensidn constitutiva entre sus momentos pasivo y activo; en el segundo
apartado examinaré la determinacién de la cosa como “objeto” del comprender.

2. La circularidad del comprender

En el prélogo a la segunda edicion (1965) de Verdad y método, ante las primeras criticas
que tiene la recepcidn de esta obra, Gadamer aclara lo siguiente:

En este sentido también la presente investigacion plantea una pregunta filoséfica. Pero
no se la plantea en modo alguno sdlo a las llamadas ciencias del espiritu (en el interior
de las cuales daria ademas prelacion a determinadas disciplinas clasicas); ni siquiera se
la plantea a la ciencia y sus formas de experiencia: su interpelado es el conjuntoo de
la experiencia humana del mundo y de la praxis vital. Por expresarlo kantianamente,
pregunta como es posible la comprensién (1977: 12).

El comprender no es una metodologia, ni un ideal resignado propio de las ciencias del espiritu.
Mas bien, se trata de una parte del acontecer del sentido. Gadamer sostiene que hay dos partes
implicadas en el proceso de la comprensién, el comprender? y la cosa del comprender®. En la
primera seccion de Verdad y método, Gadamer describe el caracter pasivo del comprender, en
tanto se ve afectado por la cosa, mientras que en la segunda, enfatiza el aspecto activo de este,
caracterizandolo como un hacer por parte del intérprete, que se apropia de la cosa.

Se trata ahora de analizar en qué sentido estas dimensiones de pasividad vy
actividad pueden ser distinguidas y, al mismo tiempo, cémo se entrelazan y se suceden
temporalmente en el proceso hermenéutico. Para ello, se examina la siguiente hipdtesis:

toda interpretacion presupone un acontecer de sentido.

Gadamer introduce, en la primera seccidén de su obra principal, el concepto de
juego con el objetivo de continuar el proyecto de superacién de la metafisica —mas
precisamente, para cuestionar una determinada actitud estética que ya Heidegger habia
comenzado a problematizar en El origen de la obra de arte (1936). Desde este horizonte,
el concepto de juego funciona como alternativa al esquema tradicional de oposicién
sujeto-objeto, abriendo una nueva perspectiva sobre la relaciéon entre conocimiento y

mundo. La tesis central de Gadamer afirma que el juego como sujeto tiene un primacia

2 “La comprensién debe entenderse como parte de un acontecer de sentido en el que se forma y concluye
el sentido de todo enunciado, tanto del arte como de cualquier otro género de tradicion” (1977: 217).

3 “Nuestra tesis es, pues, que el ser del arte no puede determinarse como objeto de una conciencia
estética, porque a la inversa el comportamiento estético es mas que lo que él sabe de si mismo. Es parte
del proceso dntico de la representacion, y pertenece esencialmente al juego como tal” (1977: 161).

195



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

ante de la conciencia del jugador. Esto quiere decir que el juego no se desarrolla como
una expresion de la voluntad subjetiva, sino segiin una légica interna del juego mismo a la
que los jugadores se ven arrastrados por un movimiento que escapa a su control. En otros
términos: el juego tiene una dindmica propia que trasciende la conciencia individual. Pero
para que esto suceda, es condicidon necesaria la suspensién temporal de la subjetividad:
los fines e intereses individuales deben ser puestos entre paréntesis mientras se juega.
Solo en esa disposicion de apertura ludica puede realizarse verdaderamente el juego (Cfr.
Gadamer, 1977: 143—ss). A esta pasividad Gadamer la llama el “ser jugado”.

El concepto de juego resalta, ademas, que el jugador no se sitda frente a un objeto,
sino que se encuentra inmerso en el juego, participa activamente en él. Esta actitud
participativa Gadamer la denomina tedrica y difiere radicalmente de la comprension
habitual que se tiene a partir de la modernidad de teoria. Gadamer escribe:

[..] la theoria no debe pensarse primeramente como un comportamiento de la
subjetividad, como una autodeterminacion del sujeto, sino a partir de lo que es
contemplado. Theoria es verdadera participacion, no hacer sino padecer (pathos), un
sentirse arrastrado y poseido por la contemplaciéon (1977:170).

Esta cita subraya el momento receptivo y contemplativo de la theoria, en contraste con el ideal
de conocimiento que privilegia la accidn del sujeto y que persiste en la concepcidn tradicional de
la hermenéutica, de la cual Gadamer procura distanciarse. Gadamer insiste en que comprender
siempre esta inmerso en un acontecer que escapa al control absoluto del intérprete.

Estos dos rasgos fundamentales —la primacia del juego como sujeto y la actitud pasiva
contemplativa— definen el modo de ser del arte. Para Gadamer, el arte es modelo de
elucidacion del fenémeno hermenéutico, en la medida en que implica un acontecer en
el que el espectador o intérprete se ven implicados. Su tesis central respecto de la obra
de arte es que su sentido es inagotable, pues: “[...] todo encuentro con el lenguaje del
arte es encuentro con un acontecer inconcluso y es a su vez parte de este acontecer”
(1977:141). Esto deja entrever la apertura que necesariamente requiere toda relacién con
el objeto hermenéutico. Gadamer subraya la dimension medial y pasiva del comprender:
comprender no se reduce a una actividad proyectiva de construccion subjetiva del sentido
por parte del intérprete, sino que consiste en una participacion en algo que acontece y

que, en cierto modo, sobrepasa al intérprete.

En la segunda seccion de Verdad y método, Gadamer se distancia de la tradicion
hermenéutica, tanto de la hermenéutica romantica como histdrica,* que considera el

4 “Nuestras consideraciones no nos permiten dividir el planteamiento en la subjetividad del intérprete y la
objetividad del sentido que se trata de comprender. Este procedimiento partiria de una falsa contraposicion
que tampoco se supera en el reconocimiento de la dialéctica de lo subejtivo y lo objetivo. La distincién entre

196



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

comprender como metodologia para evitar malentendidos. Pore | contrario, recupera el

analisis existencial del Dasein en Heidegger® y escribe:

Es verdad que en la lengua alemana la comprensién, Verstehen, designa también un saber
hacer practico: er versteht nicht zu lesen, literalmente ‘él no entiende leer’, significa tanto
como ‘no se orienta en la lectura’, esto es, no sabe hacerlo. Pero esto parece muy distinto
del comrpender orientado cognitivamente en el ejercicio de la ciencias. Por supuesto,
que si se mira mas atentamente aparecen rasgos comunes: en los dos significados
aparece la idea de conocer, reconocer, desenvolverse con conocimiento en algo. El que
‘comprende’ un texto (o incluso una ley) no sélo se proyecta a si mismo, comrpendiendo,
por referencia a un sentido —en el esfuerzo del comprender—, sino que la compresion
lograda representa un nuevo estadio de libertad espiritual (1977: 326).

Aqui se destaca el caracter activo del comprender, es decir, como un hacer del intérprete.
Este es un hacer que conlleva un comprenderse, pues el intérprete al comprender el objeto,
se comprende también a si mismo. Es decir, comprender no es algo que ocurre fuera de
uno mismo, sino un acto en el que el intérprete redefine y actualiza su propia comprension
de si y del mundo que lo rodea.® Se pasa asi del modelo de la experiencia del arte —como
paradigma de la experiencia de verdad— en el cual se hace mas explicito, esto no quiere
decir que no se de en la experiencia del arte, la historicidad del comprender. Ahora bien,
éimplica este cambio que Gadamer se contradiga, al dar mayor énfasis al caracter activo

del comprender? ¢O mas bien nos invita a replantear qué significa, en rigor, comprender?

La comprension comienza con la interpelacién al intérprete, el cual responde a ella
desde una anticipacion inicial de sentido, que se ird transformando continuamente en

una funcién normativa y una funcién cognitiva escinde definitivamente lo que claramente es uno. El sentido
de la ley tal como se muestra en su aplicacién normativa no es en principio algo distinto del sentido de una
tema tal como se hace valer en la comprension de un texto” (1977: 382). “Pero esto quiere decir que la
ciencia histdrica intenta en principio comprender cada texto por si mismo, no reproduciendo a su vez las
ideas de contenido sino dejando en suspenso su posible verdad. Comprender es desde luego concretar,
pero un concretar vinculado a la actitud basica de la distancia hermenéutica. Sélo comprende el que sabe
mantenerse personalmente fuera de juego. Tal es el requisito de la ciencia” (1977: 407). Esta Ultima cita es
fundamental y no es casual que Gadamer se refiera a esta actitud cientifica como un comprender fuera de
juego, mientras que él ve el comprender como una actitud participativa de quien sabe jugar.

5 Aqui también conviene tener en cuenta la importancia de la hermenuetica juridica y teoldgica
para la nueva determinacion de la tarea hermenéutica. Sobre las que Gadamer escribe lo siguiente:
“[...] el verdadero modelo lo constituyen la hermenéutica juridica y teoldgica. La interpretacion de
la voluntad juridica o de la promesa divina nos on evidentemente formas de dominio, sino mas bien
de servidumbre. Al servicio de aquello cuya validez debe ser mostrada, ellas son interpretaciones
que comprenden su aplicacién” (1977: 383).

6 “El que quiere comprender un texto tiene que estar en principio dispuesto a dejarse decir algo por
él. Una conciencia formada hermenéuticamente tiene que mostrarse receptiva desde el principio
para la alteridad del texto. Pero esta receptividad no presupone ni neutralidad frente a las cosas ni
tampoco autocancelacidn, sino que incluye una matizada incorporacion de las propias opiniones
previas y prejuicios” (1977: 336).

197



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

el proceso de comprension. El comprender es un proceso circular: el lector interpreta
a partir de sus propios conceptos, pero el texto puede exigir una modificacion de esos
mismos conceptos si no son adecuados para tratar el asunto. El modelo textual se funda
en la idea de un didlogo entre lector y texto, en el que el sentido no esta previamente

fijado, sino que emerge en la interaccién interpretativa.

Tanto la anticipacion de sentido y como la anticipacion de perfeccion (Gadamer, 1977:
364) son condiciones necesarias para que ese didlogo tenga lugar. Toda comprension estd
determinada por las expectativas del intérprete, las cuales surgen de su situacion hermenéutica.
El lector siempre se encuentra en un horizonte, configurado por su situaciéon geografica,
histérica y conceptual, que determina su comprension. A esto se suman motivaciones y
preguntas particulares, que en el caso de una investigacion filoséfica pueden variar segun el
enfoque analitico o continental por dar un ejemplo. Por eso Gadamer exige la explicitacion
de la situacion hermenéutica, a fin de reconocer todo aquello que estad en juego, de forma
explicita o implicita, en la interpretacion. El comprender tiene un movimiento de vaivén entre la
precomprension del intérprete y la unidad interna del texto. Este proceso dindmico demuestra

que los prejuicios tienen un papel decisivo y productivo en el comprender (Wright, 2000).

Ahora bien, las posibles anticipaciones de sentido varia con cada interpretacion, incluso en
las diversas lecturas que un mismo lector hace. Esto plantea una dificultad fundamental: écual
de estas anticipaciones resulta valida? ¢ Qué ocurre con aquellas que se revelan como equivocas?
Dado que las anticipaciones no siempre coinciden con la cosa misma del texto, es preciso
someterlas a una revision constante. Esta revision tiene que ser un ejercicio constante, pues, no
es posible llevar de una vez y para siempre la elucidacion de los prejuicios. La regla hermenéutica
fundamental podria formularse en estos términos: cuanto mas se concentre el intérprete en la
cosa, tanto mas podra reconocer y corregir los prejuicios ilegitimos que dificultan la comprensidn.

Para Gadamer, se trata de explicitar “cuanto acontecer es operante en todo comprender”
(1977: 25). El caracter de acontecer abarca la totalidad del proceso histérico y lingtiistico del
comprender; incluye tanto la apertura de sentido como la posibilidad misma del entendimiento,
lo que Gadamer denomina fusidn de horizontes (Horizontverschmelzung).” Gadamer no pone el
acento en la adaptacidn del objeto al sujeto que conoce, sino en la critica de los prejuicios del
intérprete para hacer justicia a la cosa misma: “Elaborar los proyectos correctos y adecuados a

las cosas, que como proyectos son anticipaciones que deben confirmarse “en las cosas”, tal es la

7 Segln J. Grondin la fusion de horizonte de podria ser el criterio de verdad hermenéutica (Grondin,
2004). La circularidad del comprender implica una interdependencia entre las partes y el todo, lo que
repercute directamente en su concepcion de la verdad. En este marco, la verdad no es una entidad
estatica ni un dato absoluto, sino un proceso dindmico y siempre inacabado de interpretacion, que
se despliega en el entretejido de la historia y el lenguaje.

198



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

tarea constante de la comprensién. Aqui no hay otr objetividad que la convalidacién que obtiene
las opiniones previas a lo largo de su elaboracion” (1977: 333). Pero incluso esta reflexion
rigurosa sobre los propios prejuicios no elimina la productividad de la distancia temporal: la
aparicion de nuevas expectativas de sentido. Por ello, Gadamer puede sostener lo siguiente:

Comprender no es comprender mejor, ni en el sentido objetivo de saber mas en virtud
de conceptos mas claros, ni en el de la superioridad basica que posee lo consciente
respecto a lo inconsciente de la produccién. Bastaria decir que, cuando se comprende,
se comprende de un modo diferente (1977: 367)

Un comprender logrado se distingue tanto del no-comprender como del malentender,
porque evita interpretaciones arbitrarias y capta, con la medida justa, el sentido del texto.
Quien comprende puede fundamentar su interpretacién. En la falta de comprensién no
hay ninguna orientacidn; en cambio, en el malentender se cree haber comprendido, pero
en realidad el texto se refiere a algo completamente distinto.

Se puede afirmar que, mientras el modelo del arte en la primera seccién de Verdad y
método describe una actitud que puede entenderse como pasiva —una apertura receptiva
al aparecer del sentido—, el modelo del texto exige una actitud mas critica y reflexiva
frente a los propios prejuicios. El comprender como acontecer remite a una dimension
trascendente, donde el sentido supera la voluntad del sujeto; en cambio, el comprender
como hacer destacala participacion activa del intérprete frente al caracter inagotable del
sentido y a la imposibilidad de una determinacién absoluta y definitiva.

Esto es fundamental para comprender la especificidad del enfoque hermenéutico de
Gadamer en contraste con los planteamientos de Schleiermacher y Dilthey. Schleiermacher
concebia la comprensidon como una reconstruccion empatica y psicoldgica de la intencidn
del autor, en la que el intérprete, mediante una combinacion de comprension gramatical y
técnica, buscaba incluso alcanzar una comprension mas completa que la del propio autor.
Dilthey, por su parte, abordaba la comprensiéon como una via de acceso a las vivencias
histdricas del espiritu, con la aspiracion de dotar a las ciencias del espiritu de una objetividad
metodoldgica comparable a la de las ciencias naturales. Frente a ambas posturas, Gadamer
rompe con la idea de un sujeto que “posee” el sentido y, en su lugar, lo sitda en una relacién

de dependencia respecto de algo que lo precede y lo excede, a saber, la tradicion.

3. La construccion (Gebilde)

La reelaboracion que Gadamer hace del concepto de “simbolo” en Verdad y método sirve
para pensar el modo de ser de la cosa. Gadamer menciona el concepto de simbolo en dos
pasajes claves: primero, en el apartado “Los limites del arte vivencial. Rehabilitacion de la

199



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

alegria” (1977: 108-ss), donde ofrece un anélisis filoldgico que cuestiona la oposicion entre
alegoriay simbolo®; y segundo, en el apartado “El fundamento ontolégico de lo ocasional y lo

decorativo” (1977: 193-ss). donde lo distingue de la determinacion ontoldgica de la imagen®.

En el ensayo La actualidad de lo bello (1974), el concepto de “simbolo” aparece —junto
con los conceptos de “juego” y “fiesta”— como uno de los pilares fundamentales de su
reflexion sobre el arte. El simbolo tiene en este contexto una connotacién distinta de lamera
referencia. Seglin Gadamer, la elaboracidn del concepto de “simbolo” que él plantea tiene
que ver con “la posibilidad de reconocernos a nosotros mismos” (1991: 39-40). El simbolo
tiene una presencia significativa: lo simbdlico expresa una pertenencia ontoldgica a lo que
manifiesta.’? Desde esta perspectiva y a mi entender, se puede sostener que la cosa del
comprender —aquello que interpela y se transforma en el proceso hermenéutico— tiene
una estructura simbdlica: se muestra, remite mas alla de si misma, es decir, a todo lo no

dicho en ella, sin perder su unidad inmanente que se actualiza con cada interpretacidn.

En Experiencia estética y experiencia religiosa (1964/1978), donde se explora el vinculo entre
la experiencia del arte y la experiencia religiosa, Gadamer afirma lo siguiente: “[I]a estructura
simbdlica parece idéntica en ambas experiencias como re-conocimiento” (1998: 150). Lo que
ambas comparten es que en ellas se experimenta algo real, una presencia que se da a si mismay
que, al mismo tiempo, funciona como forma de validacidn de la experiencia que de ella se hace.

Desde esta perspectiva hermenéutica, el concepto de “simbolo” remite a Ia
configuracion de todo objeto posible de la experiencia hermenéutica. No se trata de algo

8 “[...] el simbolo no esta restringido a la esfera del logos, pues no plantea en virtud de su significado una
referencia a un significado distinto, sino que es su propio ser sensible el que tiene “significado”. Es algo que
se muestra y en lo cual se reconoce otra cosa; tal es la funcidn del tessera hospitalis y cosas semejantes.
Evidentemente se da el nombre de simbolo a aquello que vale no sélo por su contenido, sino por su
capacidad de ser mostrado [...] el significado del symbolon reposa en cualquier caso en su presencia, y sélo
gana su funcidn representadora por la actualidad de su ser mostrado o dicho” (1977: 110).

9 “La esencia de la imagen se encuentra mas o menos a medio camino entre dos extremos. Estos
extremos de la representacion son por una parte la pura referencia a algo —que es la esencia del
signo— vy por la otra el puro estar por otra cosa— que es la esencia del simbolo—" (1977: 202-203).

10 “[...] el simbolo, la experiencia de lo simbdlico, quiere decir que este individual, este particular,
se representa como un fragmento de Ser que promete complementar en un todo integro al que se
corresponda con él; o, también, quiere decir que existe el otro fragmento, siempre buscado, que
complementara en un todo nuestro propio fragmento vital. No me parece que este «significado»
esté ligado a condiciones sociales especiales —como es el caso de la religion de la cultura burguesa
tardia—, sino, mas bien, que la experiencia de lo bello y, en particular, de lo bello en el arte, es la
evocacion de un orden integro posible, dondequiera que éste se encuentre” (1991: 39-40).

11 “Die Symbolstruktur erscheint in beiden Erfahrungen als Wiedererkennung die gleiche” (GW
8, 153). Gadamer agrega a continuacion: “Y, sin embargo, la especie de notoriedad sobre la que
descansa el re-conocimiento en unay otra es fundamentalmente diferente” (1998: 150).

200



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

meramente representado, sino de algo que se hace presente y se da a conocer en su
verdad. No media aqui una relacién de simple designacidn, sino un acontecer de sentido
en el que algo se revela en su significatividad. El simbolo articula y enlaza la cosa —
esto es, el sentido de un texto, un acontecimiento historico o una obra de arte— con la
experiencia hermenéutica. Lo que tiene lugar es una mediacién, que constituye el modo
de acceso al objeto hermenéutico. El simbolo da cuenta, a su vez, de la estructura abierta
de la experiencia hermenéutica: una estructura en la que el sentido no esta cerrado de
antemano en si mismo, sino que se despliega en el acto mismo de comprender.

En el ensayo Palabra e imagen (‘tan verdadero, tan siendo’) (1992), Gadamer analiza lo
que tienen en comun la palabra (artes reproductivas) y la imagen (artes plasticas). Alli escribe:

[...] lo que a mi me ocupa ahora es la cuestion de como comparten una tarea comun la
palabra y la imagen, el arte de la palabra y el conjunto de las artes plasticas, y como se
definen, dentro de esa comunidad, los papeles que cumplen unay otra forma de arte en
la configuacion de nuestra cultura (1998: 280).

¢En qué consiste esta comunidad entre imagen y poesia?

En Verdad y método el concepto de “imagen” estd en estrecha relacién con el de “juego”.
Mientras que el concepto de juego resulta ejemplar para describir la estructura de las artes
escénicas y reproductivas, el concepto de imagen le permite a Gadamer mostrar como, en las
artes plasticas, se manifiesta esa misma ldgica de auto-presentacién que caracteriza al juego
del arte.”> Ambos conceptos comparten el modo de ser, es decir, el proceso de venir algo a la
presencia (Zur Darstellung kommen) en la experiencia del arte. El juego alcanza, segtin Gadamer, su
perfeccion en el juego del arte, porque lo que ahi sucede es una “transformacion en construccién”
(Verwandlung ins Gebilde). Gadamer escribe: “[s]6lo en este giro gana el juego su idealidad, de
forma que pueda ser pensado y entendido como él mismo” (1977: 154). Y mas adelante agrega:

El juego es una construccion; esta tesis quiere decir que a pesar de su referencia a que se lo
represente se trata de un todo significativo, que como tal puede ser representado repetidamente
y ser entendido en su sentido. Pero la construccion es también juego, porque, a pesar de esta su
unidad ideal, solo alcanza su ser pleno cuando se lo juega en cada caso (1977: 161).

Esta transformacion en construccion tiene “el caracter de obra, de ergon, no sélo de
energeia” (1977: 154)®. Lo que caracteriza a estas conformaciones es su caracter inobjetual

(ungegenstdndlich), lo que las diferencia del concepto de “obra” (Werk). La obra de arte,

12 “Desde luego el concepto de imagen de los ultimos siglos no puede tomarse como un punto de
partida evidente. La presente investigacion intentard liberarse de este presupuesto, proponiendo
para el modo de ser de laimagen una acepcion que la libere de su referencia a la conciencia estética
y al concepto de cuadro al que nos ha habituado la moderna galeria” (1977: 184-185).

13 “Es hat den Charakter des Werkes, des >Ergon< und nicht nur der >Energeia< In diesem Sinne
nenne ich es ein Gebilde” (GW 1, 116).

201



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

sea poesia o escultura, esta en un proceso permanente de génesis, ya que es, como dice
Gadamer, un circulo cerrado en si mismo, pero que el espectador completa y actualiza con
cada lectura o interpretacion. Asi escribe Gadamer sobre la obra de arte: “Por eso, casi me
parece mas correcto no llamarlo una obra [Werk], sino una conformacion (Gebilde). Pues en
esta palabra, “conformacion”, va implicito el que el fendémeno haya dejado tras de si, de un
raro modo, el proceso de su surgimiento, o lo haya desterrado hacia lo indeterminado, para
presentarse totalmente plantada sobre si misma, en su propio aspecto y su aparecer” (1998:
132)*. Gebilde quiere decir también “formacion de sentido” (Sinnbildung), y es aquello que
se forma a partir de la unidad significativa de la obra de arte y el didlogo que entabla con él el
intérprete. Cuando Gadamer habla de fusidn de horizontes esta pensando en esta formacién
y ampliacidn del sentido: con cada interpretacion lograda, el horizonte del intérprete y el del
texto se entrelazan, y el sentido se enriquece y expande mas alla de su formulacion inicial.

¢Qué tipo de unidad (identidad) problematiza Gadamer cuando afirma que no
hay tal cosa como una obra (Werk)? Queda claro que, al enfatizar el concepto de
“conformacion” (Gebilde) y no el de “obra” (Werk), Gadamer puede elaborar el aspecto
comun entre palabra e imagen. Sin embargo, équé pasa con la materialidad de la obra de
arte, a la que hace referencia el concepto de “obra” (Werk)? Gadamer no ignora ni desconoce
el rol de esta dimensidn en la concresion de sentido, lo que sostiene es que el sentido de un
obra de arte o no se puede reducir a su materialidad.®® Tampoco puede el sentido de una
obra reducirse a su génesis histdrica ni a la intencion de su creador. El encuentro del receptor
con la obra no ocurre en condiciones ideales, sino reales.’ Dado que tanto el espectador
como la obra estan situados histéricamente, el sentido de la obra se actualiza una y otra vez.
Es importante subrayar esta idea: el intérprete actualiza el sentido. Determinar hasta qué
punto este proceso implica también un momento de creacidn es una cuestion relevante, que
me gustaria abordar, pero que excede los limites del presente trabajo.

La atencion a la historicidad y a |la perspectiva en el enfoque hermenéutico de Gadamer
no es accidental, sino que se inscribe en su ampliacion del concepto de experiencia
(Erfahrung). Que Gadamer reconozca la importancia de las condiciones concretas del

14 En Verdad y método se traduce Gebilde como “construccion”, mientras que en esta antologia se traduce
como “conformacion”. En este trabajo adopto la traduccidn “conformacién”, ya que considero que evita un
posible malentendido: el de pensar que la determinacion del sentido recae enteramente en el intérprete.

15 “La conformacién no remite tanto al proceso de su formacién como exige ser percibida en si
misma como pura manifestacion. Esto resulta especialmente palpable en las artes transitorias. La
poesia, la musica y la danza no tienen para nada la tangibilidad de una cosa en si, y sin embargo, la
materia fluyende y fugitiva de la que estan hechas se estructura hasta llegar a la unidad fija de una
conformacién, siempre la misma” (Gadamer, 1998: 132).

16 El espacio y la distancia entre ambos conforman un espacio condicionado.

202



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

espectador —como el contexto, la perspectivay la situacidon hermenéutica— no implica que
la unidad de sentido de la obra se disuelva en la interpretacion individual del espectador,
es decir, el sentido de una obra de arte tampoco se agota en su recepcion. Precisamente
esta es su critica a posturas como la del poeta Paul Valéry, quien reduce —a los ojos de

Gadamer— la experiencia estética a mera recepcion subjetiva del intérprete (1977: 136).

Por el contrariopb, Gadamer enfatiza la dimensidon trascendente de
la conformacion (Gebilde), que ninguna interpretacién puede agotar. Cabe aclarar que por
trascendencia, en este contexto, se entiende aquello que excede la dimensidn subjetiva.
Gadamer escribe en el ensayo Agradecer y recordar (2000): “[...] una experiencia de
trascendencia. Quiero decir con esto que es algo que rebasa siempre el horizonte de
expectativas dentro del cual la gente plantea sus relaciones reciprocas como sistema de
compensaciones” (2002: 260). Y en el ensayo El saber entre el ayer y el mafiana (1998)
sostiene: “Lo que en filosofia se denomina la trascendencia expresa de diversas maneras el
hecho de que hay un limite para toda previsién y precaucion” (2002: 270). La trascendencia
no es un “mas alld” inaccesible, sino aquello que también se experimenta como limite, en

tanto algo que escapa a la capacidad de anticipar, controlar o agotar el sentido.

A continuacion, me gustaria sefialar tres aspectos que profundizan la relacidon entre
trascendencia y simbolo. Esta relacion es importante porque da indicios, por un lado, de
la inobjetualidad’” de la conformacién (Gebilde) y, por otro, de la no reductibilidad de
esta conformacidn a una dimension subjetiva. (1) La superioridad de aquello que se ha de
interpretar respecto a las meras representaciones subjetivas; (2) La auto-validacién de lo que
se presenta como algo que se sostiene en su verdad y (3) el reconocimiento de algo mas en lo
que se presenta. Creo que estos aspectos permiten describir el modo de ser de todo fendmeno
hermenéutico.'® Para evitar el riesgo de equiparar sin matices la diversidad de los objetos de
las ciencias humanas, quisiera sefialar que mi interés radica en identificar aquello que estos

fendmenos tienen en comun, sin reducir su modo de ser Unicamente a ese rasgo compartido®.

17 La in-objetualidad no impide que algo tenga estructura; impide que esa estructura se reduzca a un objeto.

18 “Es cierto que, en su meticuloso trabajo descriptivo, Husserl mismo se comportaba de un modo
absolutamente hermenéutico, y su esfuerzo, dentro de horizontes cada vez mas amplios, con una
precision cada vez mas elevada, estaba dirigido constantemente a la tarea de “interpretar” (auslegen)
los fendmenos. Pero nunca se pard a reflexionar hasta qué punto el concepto de fendmeno mismo se
halla entretejido con el “interpretar”. Eso es algo que hacemos desde Heidegger” (Gadamer, 1998: 183).

19 Esta idea se podria reforzar si te tiene en cuenta las reflexiones de Gadamer en torno a la no
diferencia estructural respecto al modo de acceso al objeto del historiador como del filélogo.
Gadamer sostiene que la diferetencia en estos casos es de patrén: “Si el filélogo comprende un
texto dado, o lo que es lo mismo, si se comprende a si mismo en el texto, en el sentido mencionado,
el historiador comprende también el gran texto de la historia del mundo que él mas bien adivina,
y del que cada texto transmitido no es sino un fragmento, una letra; y también él se comprende a

203



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

El primer aspecto, la superioridad (Ubermacht), designa el caracter irreductible de aquello
quese presenta en la experiencia hermenéutica, en lamedida en que escapaa unadeterminacion
absoluta. El simbolo es en si mismo una forma de presencia de sentido que excede cualquier
conceptualizacidn. No se deja reducir a una Unica interpretacion ni agotarse en una explicacion
total. La referencia a la totalidad del sentido, tal como se manifiesta en la obra de arte, desborda

las expectativas, categorias y actitudes meramente cognitivas del intérprete.

Tal era el sentido del simbolo y de lo simbdlico: que en él tiene lugar una especie
de paraddjica remisidn que, a la vez, materializa en si mismo, e incluso garantiza, el
significado al que remite. Sélo de esta forma, que se resiste a una comprension pura
por medio de conceptos, sale el arte al encuentro —es un impacto que la grandeza
del arte nos produce—; porque siempre se nos expone de improviso, sin defensa, a
la potencia de una obra convincente. De ahi que la esencia de lo simbdlico consista
precisamente en que no esta referido a un fin con un significado que haya de alcanzarse
intelectualmente, sino que detenta en si su significado (Gadamer, 1991: 44).

La ciencia puede esclarecer multiples aspectos de una obra —su contexto histérico, sus
condiciones materiales, su estructura formal—, pero no por ello alcanza su verdad en su totalidad.

El segundo aspecto es la auto-validacion (Selbstbeglaubigung). Este aspecto apunta a
que la configuracién no requiere una legitimacion externa: no necesita ser “comprobada”

‘"

por criterios extrinsecos para “valer” como obra. Su validez se sostiene en su propia
capacidad de mostrarse como significativa, en su fuerza expresiva y en poder de
interpelacion. En relacion al simbolo se hizo hincapié en que no se trata de un medio de
referencia, sino que el simbolo contiene en si su significado. Esta auto-validacién, propia
tanto de la experiencia del arte como de la experiencia hermenéutica en general, se
configura como una participacién en una verdad no deducida, que no se obtiene por via

de justificacidn légica, sino que acontece y en la cual el intérprete esta implicado.

Finalmente, el tercer aspecto es el reconocimiento (Wiedererkennung). Gadamer lo
entiende como una experiencia esencial en la comprension hermenéutica. Se trata de un
“reconocer” en el sentido de que en la obra —sea una imagen, un texto o una melodia—
se actualiza algo que nos resulta, al mismo tiempo, nuevo y familiar. El reconocimiento no
significa aqui identificar un objeto previamente conocido, sino mas bien descubrir algo como
significativo, como ya perteneciente a nuestra experiencia, aunque no lo supiéramos de
antemano. Gadamer cierra su ensayo Estética y verdad (1964) con las siguientes palabras: “La
intimidad con que nos afecta la obra de arte es, a la vez, de modo enigmatico, estremecimiento

|ll

y desmoronamiento de lo habitual. No es solo el “ese eres tu” que se descubre en un horror

si mismo en este gran texto. Tanto el fil6logo como el historiador retornan asi del autoolvido en el
qgue los mantenia aherrojados un pensamiento fijado en la concienca metodoldgica de la ciencia
moderna como un patrén Unico. Es la conciencia de la historia efectual la que constituye el centro
en el que uno y otro vienen a confluir como en su verdadero fundamento ” (1977: 414).

204



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

alegreyterrible. También nos dice: “iHaz de cambiar tu vida!”” (1998: 62). Este reconocimiento
esta intimamente vinculado con la verdad. No se trata de una verdad cientifica o demostrativa,
sino de una verdad que acontece en la experiencia misma cuando hay comprensién de la
cosa. Asi, comprender una obra implica dejarse afectar por ella, permitir que nos diga algo

gue ya nos concierne, aunque aun no supiéramos cémo nombrarlo.

En conjunto, estos tres aspectos o dimensiones —la superioridad, la auto-validacion
y el reconocimiento— permiten describir el modo de ser de aquello que Gadamer
llama conformacidon (Gebilde), aspecto que comparten la palabra y la imagen y que a mi
ver pueder servir para pensar lo que tienen en comun los diversos “objetos” de estudio
las humanidades. Objeto no en el sentido clasico —es decir, como algo independiente del
sujeto que observa—, sino mas bien como un fenémeno que se despliega en la experiencia
compartida, se actualiza en la interpretacién y mantiene una tension viva entre alteridad
y familiaridad, asi como entre pasado y presente. El Gebilde estd determinado por la
experiencia hermenéutica —es decir, aparece en ella y por ella—, pero no se reduce a
ninguna experiencia concreta. Este modo de ser caracteriza a los fendmenos de las ciencias
humanas, cuyo campo no estd determinado por hechos empiricos, sino por sentidos que se
abren y se cierran. Y como sentidos se expresan siempre en un lenguaje y en un contexto
historico determinados, los fendmenos de las ciencias del espiritu no son hechos acabados,
sino realidades en constante devenir. La exigencia hermenéutica recuerda a las cientificas y a
los cientificos que su tarea no es contemplar el objeto desde fuera como meros espectadores,
sino entrar en didlogo con él, apropiarse de su sentido y dejarse afectar por ese encuentro.

4. Consideraciones finales

é¢COmo se determinar la relacidn entre la inobjetualidad de los fenémenos hermenéuticos
y la cosa del comprender? La inobjetualidad de dichos fendmenos constituye la condicion
de posibilidad de que la cosa del comprender no se dé como un objeto previamente
constituido, sino como un acontecer de sentido que sélo tiene lugar en el acto mismo de

comprender.

En Verdad y método Gadamer sostiene que la comprensién no se reduce a un
conjunto de opiniones ni a posiciones meramente subjetivas, sino que implica el venir a
la presencia de la cosa (die Sache) en el lenguaje. La palabra no ocupa un rango inferior al
de la cosa pensada; por el contrario, es en el lenguaje donde la cosa del pensar encuentra
su manifestacion propia. En este sentido, el lenguaje no es vestido del pensamiento, sino

el medio originario en el que el pensamiento mismo se despliega. Esta concepcion es

205



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

desarrollada por Gadamer en el apartado “El lenguaje como medio de la experiencia
hermenéutica” (1977: 461-ss).

La cosa se da, asi, como aquello que nos interpela. No se trata, por tanto, de
“constituir” la cosa —como ocurre en el modelo fenomenoldgico clasico—, sino de
experimentarla como algo que se day se transforma en el propio acto de la comprension.
Por ello, Gadamer puede afirmar que comprender no es una accion del sujeto sobre un
objeto, sino una forma de participacidon en un proceso que nos antecede, nos implica y
nos excede. Ahora bien, mediante la interpretacién es posible un esclarecimiento de la
comprension, lo que habilita la fusidon de horizonte. Esta concepcion se distancia de la
clausura sistematica del idealismo hegeliano: la cosa no se resuelve en un saber absoluto,
sino que permanece abierta, histdrica y finita. Gadamer subraya, ante todo, el caracter
linglistico, situado e inagotable de la cosa, que no se reduce ni a una esencia eidética ni a
una totalidad dialéctica cerrada.

Si la cosa se da siempre de manera situada y, por lo tanto, plural, en la medida en
que se actualiza en relacidn con circunstancias histéricas determinadas, ¢por qué seguir
hablando de “la” cosa? Precisamente porque esa pluralidad no equivale a una dispersion
arbitraria del sentido. La pregunta remite al problema de la identidad de la cosa en su
diferencia. El fendmeno hermenéutico no se caracteriza Unicamente por la apertura
del sentido, sino también por el caracter vinculante de ese sentido, que se despliega
tensionalmente en la comprension. El hecho de que existan diversas lecturas de una
misma obra —pongamos por ejemplo las multiples interpretaciones cinematograficas de
Los miserables (1862), de Victor Hugo— no implica que, en dichas interpretaciones, el
asunto tenga un rango menor que en la obra original. Aunque en ninguna de ellas se
agota el asunto, en todas se reconoce que se trata de la obra principal de Victor Hugo?.
El asunto —la problematica de la justicia, el perddn y la dignidad humana— es tratado en
cada una de ellas de modos distintos, pero no de manera arbitraria. Podria decirse, mas
bien, que en cada una de estas interpretaciones se destaca un aspecto de la cosa. Siempre
que la interpretacion es lograda, es la cosa la que actia como hilo conductor entre las
distintas interpretaciones: aquella que otorga sentido y unidad a cada una y que, al mismo
tiempo, se manifiesta en ellas como concrecién de sentido, es decir, como actualizacion
particular del sentido de Los miserables.

A modo de sintesis, puede decirse entonces que la cosa de la hermenéutica no es

o
|

un concepto totalizador y tampoco remite al sentido “en si” de un texto ni de cualquier

otro fendmeno hermenéutico. Por el contrario, la cosa posee una unidad, una identidad

20 ‘Los Miserables’: Un Siglo de Adaptaciones https://delefoco.com/?action=news-view&id=200

206



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

dindmica que se despliega en la relacidn entre lo ya comprendido y lo alin por comprender,
en la medida en que toda comprension esta siempre vinculada a una aplicacion, es decir, a

la actualizacion de su sentido en circunstancias concretas.

La cosa tiene un pie en la objetividad (Sachlichkeit) del texto y otro en la elaboracion
que el intérprete realiza de la misma. Ninguno de estos polos puede reducirse al otro:
la objetividad del texto se hace presente precisamente cuando la mediacién de la
comprensidon desaparece en cuanto tal. Por ello, la verdad de la cosa no se mide en
términos de adecuacion a una realidad objetiva previa —esto es, a un sentido dado de
antemano—, sino en virtud de la fuerza de su decir. Comprender significa, desde esta

perspectiva, hacer hablar a la cosa.

Referencias bibliograficas

GADAMER, H.-G. (1977). Verdad y método. Salamanca: Sigueme.

GADAMER, H.-G. (1986). Verdad y método II. Salamanca: Sigueme.

GADAMER, H.-G. (1998). Estética y hermenéutica. Madrid: Técnos.

A

a

GADAMER, H.-G. (1991). La actualidad de lo bello. Barcelona: Paidds.
A

GADAMER, H.-G. (

GADAMER, H.-G. (2004). Truth and Method. London: Continuum.

GRONDIN, J. (2004). “El legado de Gadamer”. Zufiiga, J.F.; Sdez, L.; Pérez Tapias, J.A.; Nicolas, J.A.;
Acero, J.J. (Coords.) El legado de Gadamer. Granada: Universidad de Granada.

2002). Acotaciones hermenéuticas. Madrid: Trotta.

“Los Miserables”: Un Siglo de Adaptaciones. Ext. https://delefoco.com/?action=news-view&id=200

WRIGHT, K. (2000). “Gestimmtheit, Vorurteil und Horizontverschmelzung”. FIGAL, G.; GRONDIN, J. &
SCHMIDT, D.J. (eds.). Hermeneutische Wege. Hans-Georg Gadamer zum Hundertsten. Tubingen:
Mohr Siebeck.

207






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Estudios






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.14 [pp. 211-223]

Recibido: 20/05/2025 — Aceptado: 3/7/2025

La existencia, lamuertey el mundo en la coyuntura de Sery tiempo.
A proposito de F. Dastur, La muerte. Ensayo sobre la finitud

Existence, Death and the World at the Juncture of Being and Time.
On F. Dastur’s Death. An Essay on Finitude

Cristina Garcia Santos

Universidad Nacional de Educacion a Distancia

Resumen: Partiendo de la obra mencionada de F. Dastur, revisamos el enfoque de la mortalidad-finitud
presente en Ser y tiempo. Alli la finitud de la existencia conecta con la estructura ontoldgica del “ser-en-el-
mundo”, en virtud de la cual tanto nuestros comportamientos como sus fendmenos correlativos se inscriben
en un horizonte de posibilidades limitado, es decir, facticamente abierto y susceptible de ser revocado. Sin
embargo, la destitucidn-institucion de dicho horizonte acaba siendo remitida a una actividad autorreferencial
del sujeto humano: el momento mas “auténtico” de la existencia, en el que el Dasein, al anticipar su propia
muerte, se abstendria del mundo y este Ultimo quedaria nihilizado. A nuestro juicio, este planteamiento
merece ser corregido desde la ontologia del Ereignis elaborada por el “segundo” Heidegger, donde se
entiende que el ser humano puede participar en la emergencia (o en el hundimiento) de una época del ser
sin constituir el centro ni el factor Unico de este acontecimiento. Ahora bien, desde esta dptica la relevancia
ontoldgica del tema de la muerte no radica tanto en la finitud del individuo como en la finitud del mundo.

Abstract: Based on the aforementioned work by F. Dastur, we review the approach to mortality-finitude
present in Being and Time. There, the finitude of existence connects with the ontological structure of
“being-in-the-world”, by virtue of which both our behaviours and their correlative phenomena are
inscribed in a limited horizon of possibilities, that is, factually open and susceptible to revocation. However,
the destitution-institution of this horizon ends up being referred to a self-referential activity of the human
subject: the most “authentic” moment of existence, in which Dasein, anticipating its own death, would
abstain from the world and the latter would be nihilised. In our opinion, this approach deserves to be
corrected from the ontology of Ereignis developed by the “second” Heidegger, where it is understood that
human beings can participate in the emergence (or collapse) of an epoch of being without constituting
the centre or the sole factor of this event. From this perspective, the ontological relevance of the theme of
death lies not so much in the finitude of the individual as in the finitude of the world.

Palabras clave/Keywords: Finitud (Finitude); Muerte (Death); Existencia (Existence); Ser-en-el-
mundo (Being-in-the-World); Destitucion-Institucién (Destitution-Institution).

211



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

1. Introduccién

Decia La Rochefoucauld que “ni el sol ni la muerte se pueden mirar fijamente”. Pero aunque
la muerte sea lo impensable por excelencia, pocos temas han dado tanto que pensar (y que
hablar) como ella; en particular, en el campo de la filosofia occidental, para la cual este asunto
resulta extremadamente incisivo y comprometedor. Apenas apelamos a la dama de la guadafia,
se desata todo un magma de problemas ontoldgicos de alto voltaje: el ser, el ente y la nada; el
limite; las fundaciones y los desfondamientos; las espacio-temporalizaciones; la memoria, la
inscripcion y el lenguaje... y, en definitiva, el enigma de la generacion y la destruccion, que dio
su razon de ser a la peculiar investigacidn iniciada por los milesios. También se nos presenta
—y no en ultimo lugar— la cuestion del estatuto de lo humano: en efecto, al menos dentro de la
tradicion que se remonta a Homero, el apelativo de “mortales” pasa por ser el que mejor nos
define. Y aqui empiezan las dificultades a la hora de enfocar la muerte desde una perspectiva
filosofica: en esta tesitura, a menudo se corre el riesgo de confundir ontologia con antropologia.

El libro de F. Dastur La muerte. Ensayo sobre la finitud (2007a, ed. cast. 2008) tiene
entre sus virtudes la de poner sobre la mesa toda la complejidad que rodea a este tépico.
Concebido inicialmente como una obra de divulgacién filosofica, su desarrollo excede con
creces en riqueza y profundidad tal objetivo. El Capitulo I, “La cultura y la muerte”, comienza
por visitar la tesis tradicional de los rituales y signos funerarios como origen de la cultura, en
tanto comunidad de vivos y muertos que implica una “supervivencia espectral” del difunto
en la memoria colectiva y da pie a la nocidn de “espiritu”. Este tipo de “trascendencia” se
distingue netamente de aquella que aparece con la invencion del “mas alld escatolégico”,
invencion que la autora retrotrae hasta el monoteismo mazdeista, y que introduce “la nocién
de una temporalidad lineal orientada hacia el futuro de un juicio final en el que cada individuo
deberd dar cuenta de sus acciones pasadas” (2008: 43). Frente a las religiones que prometen
la resurreccion, justificando y a la vez anulando la condicion mortal del hombre, la tragedia
griega constituiria una “representacion auténtica” de dicha condicién (2008: 51). El Capitulo
Il lleva a cabo tres interesantes catas (Platon, Hegel y Aristdteles) en la historia de |a filosofia,
caracterizada aqui como una “metafisica de la muerte”. Cuando la filosofia establece una
cesura entre “lo sensible-temporal” y “lo inteligible-intemporal”, adopta —sefiala Dastur— una
estructura metafisica, con lo que se ve obligada a ser “a la vez pensamiento de la mortalidad
del pensante y de lainmortalidad de lo pensado” (2008: 74); y de este modo queda hipotecada
por una supuesta esfera puramente espiritual en la que no habria ni nacimiento ni muerte.

Los Capitulos Il y IV constituyen el corazén de la obra que nos ocupa. El primero de ellos,
“Fenomenologia del ser-mortal” pivota sobre el analisis de la mortalidad humana propuesto
por Heidegger en Ser y tiempo (§§ 46-53), mientras que el segundo, “Mortalidad vy finitud”,
aquilata dicho planteamiento contrastandolo con varias posiciones colindantes: las de Sartre,

212



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pP. 211-223

Lévinas, E. Fink y Husserl, fundamentalmente. Y es que, desde el comienzo de este ensayo,

Iﬂ

se advierte que su autora habla desde el universo del “primer” Heidegger. Dastur establece
una distincion de principio entre aquellos planteamientos que aspiran, de un modo u otro,
a superar la muerte (desde Platon hasta Hegel, pasando por las religiones monoteistas) y
aquellos que aceptan sin ninguna clase de subterfugio la finitud de la existencia humana. La
linea divisoria entre unos y otros podria vincularse a la distincion establecida por Heidegger
entre “metafisica” y “ontologia”®. Desde el momento en que la mirada metafisica concibe
el ser como presencia intemporal, invariable y absoluta de un “ente supremo” (que estaria
definitivamente dado para una conciencia igualmente infinita), y desde el momento en que al
hombre le cabria participar en dicha eternidad mediante el pensamiento, el alma o el espiritu,

salta a la vista que dicha mirada implica un intento de negar o trascender la condicién mortal.

A nuestro juicio, puesto que Ser y tiempo representa un “punto de no retorno” en la
crisis de la metafisica, parece un lugar dptimo para armar la tarea que Dastur se propone:
pensar la finitud como un limite positivo y originario, sin hacerla deudora de ninguna clase de
infinitud ni “apoyarla en una eternidad que pueda abarcarla” (2008: 22). Asi, afirma la filésofa
francesa, después de esta obra “ya no es posible”, como se ha hecho durante siglos, “oponer
el ser al devenir”, toda vez que en ella se cuestiona radicalmente “la equivalencia tradicional
entre ser y eternidad” (2008: 20-21), al mostrarse cémo la propia donacion del ser a una
comprensién ontica implica de suyo temporalizacion. Sin embargo, en la medida en que la
posicion del “primer Heidegger” se mantiene atada, al menos parcialmente, a la metafisica
moderna del sujeto?, cabe temer, nos parece, que dicha ubicacién incluya algunas trampas.

III

Resulta sorprendente la intervencion del “segundo Heidegger” en este libro de Dastur:
aparte de algunas menciones esporadicas, las obras de después de la Kehre sélo aparecen
al final del texto, en la conclusion®. Justo entonces la reflexion acerca de la muerte cambia
ostensiblemente de coloratura, hasta el punto de que la mencionada conclusion parece, mas
que el cierre del ensayo, un nuevo comienzo. La mortalidad propia de la existencia humana

es remitida ahora a la participacidn de esta en el lenguaje en tanto que lenguaje del ser, de

1 La caracterizacion peyorativa del término “metafisica” por parte de Heidegger es posterior al entorno de Sery
tiempo. El rasgo fundamental del enfoque metafisico predominante en la historia de la filosofia seria el “olvido
del ser” y de la “diferencia ontoldgica”, es decir, la que existe entre ser y ente. Vid. al respecto, por ejemplo,
el ensayo de Heidegger “Die Onto-Theo-Logische Verfassung der Metaphysik” (1956-1957) (Heidegger, 1975).

2 Un detallado y consistente anélisis de Ser y tiempo bajo esta perspectiva se encuentra en la obra
de A. Escudero Pérez El tiempo del sujeto. Un diagndstico de la crisis de la modernidad (2009).

3 Frangoise Dastur ha dedicado numerosos estudios a analizar diversos aspectos de la obra del Heidegger
posterior a la Kehre, por ejemplo, Heidegger. La question du Logos (2007b) o Heidegger et la pensée a venir.
(2011), ambos posteriores al texto que nos ocupa aqui.

213



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

modo que el papel de los mortales queda descentrado de su propio eje y desplazado hacia
otro punto. Pero esto ocurre, como decimos, sélo cuando el libro esta a punto de acabarse.

Nuestras observaciones siguientes tienen que ver con el “suspense” de esta conclusion,
el cual parece coherente con el viraje (Kehre) efectuado por el pensamiento de Heidegger
a partir de los afios treinta. Por un lado, vamos a sefialar un aspecto de Ser y tiempo al
que Dastur se mantiene aqui aferrada y al que, en nuestra opinidn, convendria renunciar.
Por otro lado, vamos a indicar por qué derroteros cabria continuar un enfoque de la
mortalidad (o sea, de la finitud) centrado en la diferencia ontolégica y en el acontecer del
ser, antes que en el problema de la autocomprensién humana. Ambos asuntos reclaman

un desarrollo extenso e intrincado, que aqui sélo podremos esbozar con trazos gruesos.

2. Ser-en-el-mundo, totalidad y finitud

Z o,

Nos recuerda Dastur que, para Heidegger, el ser que esta “vuelto hacia la muerte” (Sein
zum Tode) no es “ni el viviente en general, ni el hombre en su sentido tradicional de
animal rationale, de viviente dotado de razén, ni un yo esencialmente determinado por

|Il It

su voluntad”, sino el Dasein, el “ser-ahi”, el “existente”, aquel que habita en un espacio de
manifestacion (Lichtung) que lo englobay en cuyo desenvolvimiento se encuentra implicado.
La existencia obedece a la estructura fundamental del “ser-en-el-mundo”, es decir, se
inscribe en un horizonte de posibilidades que, como tal, articula de modo cooriginario los
comportamientos humanos y los fendmenos correlativos a ellos (asi, el reconocimiento
de esta estructura invalida tanto el idealismo como el realismo, al poner en “jaque mate”

o

tanto el supuesto de un “sujeto en si” como el de un “objeto en s

o
|

)*. Dicho horizonte de
posibilidades, constitutivo de lo que el Dasein es y puede ser en cada caso, se encuentra
siempre previamente en juego (de ahi que la existencia tenga la caracteristica de ser
“arrojada”, “dada facticamente”), pero al mismo tiempo es susceptible de ser desarrollado
de un modo u otro, e incluso revocado radicalmente (o sea: siempre somos “habiendo sido
ya” y “yendo a ser después”, y por lo tanto temporalmente). Es esta apertura propia del ser-
en-el-mundo la que instaura, en primer y ultimo término, nuestra condicion de mortales.
“Estamos abiertos al mundo —leemos en la obra que estamos comentando— porque estamos
relacionados con esa nada que es la muerte” (Dastur, 2008: 229).

A nuestro juicio, lo principal a la hora de concretar este vinculo entre “virtualidad
de habitar en lo abierto” y “capacidad para la muerte como muerte” es explicar cémo
pueda haber algo asi como una “des-mundanizacion”, una suerte de “hundimiento del

4 Vid. sobre este punto el articulo de A. Escudero Pérez “Del comportamiento y el fenomeno: el a
priori de correlacion” (2010).

214



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pP. 211-223

mundo” (en tanto horizonte posibilitador tanto de las actividades del Dasein como de los
fenédmenos correspondientes a ellas)®, sélo a partir del cual podria darse la emergencia
de otra configuracién de mundo®. Si no se aclara esto, no habra mas opcién que seguir
remitiendo cada existir finito (histérico, concreto, factico) a un conjunto de posibilidades
mundanas indefinidamente abierto y, por lo tanto, infinito. ¢ Cémo se lleva a cabo dicha
aclaracion en Ser y tiempo? A costa de perder por el camino las mejores posibilidades de

la nocion de “ser-en-el-mundo”’.

Alli dicha des-mundanizacién es remitida, de modo unilateral, a un comportamiento del
Dasein: aquel que tiene lugar cuando este se abstiene de su comun y corriente entrega a las

|ll

actividades mundanas (al “término medio” de la cotidianeidad) para volverse hacia si mismo.
Es este comportamiento autorreferencial el que tendria un efecto nihilizante sobre del circulo
de posibilidades constitutivo de un determinado ser-en-el-mundo. En tal repliegue del Dasein
sobre su propia interioridad cifra Heidegger la mayor “autenticidad” o “propiedad” de la
existencia, mientras que la exterioridad del trato ordinario con las obras y con los demas acaba
siendo tildada de “inauténtica”. ¢Cudles son los efectos indeseables de semejante deriva?
Alejandro Escudero lo sintetiza con toda claridad: “En primer lugar, el Dasein auténtico se
concibe como extramundano o premundano; en segundo lugar, el ‘mundo’ es considerado
algo proyectado por el Dasein al proyectarse a si mismo” (Escudero Pérez, 2009: 150-151).
Ahora bien, no cabe aceptar ni que haya un momento extramundano de la existencia, ni que

el existente humano sea el factor Unico y central de la apertura del mundo®. Ademas, éno

5 Queda claro que no nos estamos refiriendo al “fin del mundo” en el sentido de la aniquilacion del
planeta tierra, puesto que “mundo” es aqui una estructura ontoldgica y no una totalidad dntica.

6 Nos estamos refiriendo al fendémeno que el segundo Heidegger conceptud en términos de una
“historia” correspondiente a las “épocas del ser”, fendmeno que guarda relacidon con la idea de
institucidn y destitucion de un determinado paradigma, tal y como la formuld T. Kuhn en su teoria
de las revoluciones cientificas (aunque en este caso desde una perspectiva mas epistemoldgica que
ontoldgica); cf. Kuhn (1962). La principal exposicion del mencionado punto por parte de Heidegger
se encuentra en sus Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis), (1936-1938) (1989). Ademas, el filésofo
aleman incluye desarrollos de este tema de las “épocas del ser” y del “Ereignis” en numerosos cursos
y trabajos inmediatamente posteriores a la elaboracion de los Beitrdge, que actualmente pueden
encontrarse en los volumenes 66 (1997), 67 (2018), 69 (2022) y 73 (2013) de la Gesamtausgabe. A
ello hay que afiadir la conferencia, publicada en vida del propio Heidegger, Zeit und Sein (1962) (2007).

7 Asi lo denuncia Escudero en su obra El tiempo del sujeto (2009: 149-151), cuyas lineas de fuerza
estamos siguiendo.

8 En el grueso de la obra de Dastur que estamos comentando, parece darse a entender, en sintonia
con el universo de Ser y tiempo, que el Dasein es la Unica instancia que abre la Lichtung y constituye,
asi, su centro. Leemos en dicha obra: “[...] sélo en conexidn con su propio poder-morir puede [sc.
el Dasein] efectivamente hacerse cargo de la apertura que es. De modo que sélo sobre el fondo de
este cierre abismal que es la muerte puede existir y abrir esta Lichtung, este claro que es él como
Da-sein, es decir, en la medida en que él mismo es ese ‘ahi’ por el que hay mundo” (2008: 181).
Sélo al final del libro, en el apartado de su conclusidn (el cual, como hemos dicho, habla desde el

215



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

se ha debilitado con ello el caracter apridrico e irremontable de la estructura del ser-en-el-
mundo, en cual reside una de las principales aportaciones de Ser y tiempo? é¢No se recae asi

en un cierto idealismo del sujeto, aunque bajo una forma curiosamente sutil?

El nudo gordiano de esta coyuntura afecta precisamente a la fenomenologia del
ser-mortal en la que desemboca en Ser y tiempo la analitica de la existencia humana,
planteamiento que Dastur reproduce en el grueso de La muerte. Ensayo sobre la finitud sin
que parezca encontrarle ninguna objecion (vid. especialmente el Capitulo111,2008: 123-182).
Recordemos que los tres existenciarios que articulan el ser del Dasein en tanto “cuidado”
—el comprender (Verstehen), el encontrarse afectivo (Befindlichkeit) y el discurso (Rede)—
acaban siendo remitidos a sendos comportamientos autorreferenciales —la “resolucién
anticipada de la muerte” (§§ 49-53), la angustia (§ 40) y la voz de la conciencia (§§ 55-
60), respectivamente—. Con ellos la existencia alcanzaria su punto algido, su autenticidad,
su apropiacion; una apropiacion que es aqui, mas que nada, una cierta destitucion, un
vaciamiento. La opcidn por esta autenticidad se dirime, en este contexto, en la anticipacion
de la propia muerte, decisidn por la que el Dasein se haria cargo de su propia finitud. Al
anticipar lo inanticipable (el abismarse de toda posibilidad), cada Dasein resulta totalizado;
en palabras de Dastur: “esta posibilidad que para él es el ‘no poder-estar-ya-en el mundo’
remite a la totalidad de su propio ser en cuanto éste ya no mantiene ninguna relacién con
los demas” (2008: 170), es decir, en cuanto ha quedado de algin modo suspendida su

participacion en el plexo de referencias mundanas en las que habitualmente esta inmerso.

Pero écabe remitir la totalidad de posibilidades que definen, en cada caso, el espacio
abierto del existir (y que da lugar, al mismo tiempo, a una serie de comportamientos y a los
fendmenos correlativos a ellos) de modo unilateral al sujeto humano que participa en él
(mas aun, al individuo)? ¢ No implica esto un desmembramiento artificial de la estructura del
ser-en-el-mundo? Es como si, a la hora de explicar el acontecimiento limite del “hundirse del
mundo”, contrapartida del de su emergencia y garantia ultima de la finitud de la existencia,

alguien saliera milagrosamente a flote, como rescatado por un Deus ex machina. Ese alguien

|u |II

ya no es el “existente”, el “ser ahi” (el cual, en rigor, no resulta separable de la configuracion
de posibilidades mundanas que lo delimita) sino un “yo” mondo vy lirondo, un “ego” que
guarda un secreto parentesco con aquel sujeto en el que el idealismo moderno habia puesto

el fundamento de todo. Este “si mismo” al que apelan los mencionados comportamientos

segundo Heidegger), se reconoce que el Dasein no es mas que un factor de la Lichtung. Sefiala alli
Dastur, en un punto en el que estd resefiando la interpretacion propuesta por E. Fink del Poema de
Parménides: “[...] ‘el orden de todas las cosas verosimiles’, esta diakdsmesis que es el orden de las
cosas en un mundo, no se produce solamente por el hombre, sino en una dimensién que parece
dominar al hombre y el mundo y al mismo tiempo reunirlos: la dimensién del lenguaje” (2008: 230).

216



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pP. 211-223

autorreferenciales de Ser y tiempo no es, desde luego, una sustancia, ni tampoco un ser
idéntico a si mismo®, pero si la huella de un cierto intento fallido de auto-fundacion.

Byung-Chul Han expresa esta misma objecién de modo elocuente:

Ante la “posibilidad de la desmesurada imposibilidad de la existencia” (Ser y tiempo, § 53), la

existencia aborda su “yo mas propio” como instancia determinante que asigna las medidas.

A la “extrema posibilidad” de “desistir de si mismo” responde con un énfasis del yo. [...]

Heidegger podria haberlo formulado también cartesianamente: morior ergo sum (2018: 41)%.

Pues bien, si es verdad lo que estamos sosteniendo, habria que concluir que la totalidad

a la que remite nuestra condicion de mortales no es en primer término la totalidad del
yo, sino mas bien la totalidad del mundo, es decir, del conjunto de posibilidades de
manifestacion que configuran el “ahi” al que pertenecemos. Es esta ultima totalidad la
que compromete de modo mds radical a la finitud que nos hace posibles. Con esto no se
trata, en modo alguno, de quitarle hierro al hecho de la propia muerte. Se trata de mostrar
que el yo (ese que puede angustiarse ante la perspectiva de su propia aniquilacién) nunca
constituye ni siquiera el centro de mi existencia, considerada esta desde el punto de vista
de su ser, es decir, de sus condiciones de posibilidad. Para empezar, porque existir es habitar
en un plexo de posibilidades que estaban en curso antes de mi nacimiento y se extenderan
mas alld de mi muerte. Por otra parte, porque la intervencion humana en el troquelado de
dichas posibilidades se ejerce a través de una comunidad, de suerte que, como se afirma en
el planteamiento inicial de Ser y tiempo, el coexistir unos con otros siempre tiene prioridad
sobre el existir individual®. Y ademas, porque lo humano es sélo un factor del espacio abierto
en el que nos es posible obrar y comportarnos; sefiala A. Escudero glosando el ensayo de
Heidegger Meditacion (1938-39): “lo Abierto incluye a la existencia humana, pero a la vez,
la excede y la desborda” (Escudero Pérez, 2021: 313). El ser humano es un “factor a priori
de lo Abierto”, pero no, desde luego, el Unico, ni tampoco su clave de bdveda. Seguimos de

nuevo la exposicion que hace A. Escudero de este delicado y relevante asunto:

|u

9 Sobre el estatuto del “si mismo” en Ser y tiempo, vid. Romano (2021).

10 Continua el fildsofo surcoreano: “La aspiracion a poseerse a si mismo es inherente a lo que ‘mi
muerte’ tiene de mia. En cierto sentido, la heteronomia es encarnada por aquel ‘uno impersonal’
del que la existencia, al resolverse a si misma, se aparta expresamente cuando ‘se adelanta hacia la
muerte’. A ella se le opone la ‘autonomia’, en el sentido de ‘tener consistencia por si mismo’. Pese
a todas las diferencias, en su estructura profunda esa ‘autonomia’ se parece a la constitucién de
la ‘razén auténoma’ o del ‘yo auténtico’ en Kant” (2018: 41-42). A este mismo respecto, F. Dastur
reproduce las siguientes palabras de Heidegger: “Unicamente en el morir puedo en cierto modo
decir en sentido absoluto ‘yo soy’” (1994: 437-438, cit. Dastur, 2008: 148).

11 Es cierto que en Ser y tiempo se reconoce lo comunitario como constitutivo de la existencia, pero no
es menos cierto que la fenomenologia de la muerte desemboca alli en un “solipsismo existencial”. Dicho
solipsismo ha sido abundantemente cuestionado; por ejemplo, por parte de Gabriel Marcel (2005).

217



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

[...] El existir esta a priori vertido en la exterioridad: el centro de gravedad esta, para el ser
humano, siempre fuera de si mismo, es decir, en los desempefios con los que realiza su
vida mundana. Estar en lo Abierto es vivir en el Afuera volcado en la comprension del ente
en sus distintos ambitos (ciencia, técnica, arte, politica, etc.) (Escudero Pérez, 2021: 313).

Y esto implica que la existencia se tenga que definir “relacionalmente, nunca

sustancialmente o autorreferencialmente” (Escudero Pérez, 2021: 313).

Con estas observaciones no pretendemos restar valor a la fenomenologia del ser-mortal
que se delinea en Ser y tiempo, ni mucho menos desecharla. Dicho analisis aporta elementos
irrenunciables a la hora de pensar nuestra condicion de seres concernidos por la muerte y la
finitud. Pensamos, eso si, que este planteamiento de la obra publicada por Heidegger en 1927
se merece, por un lado, algunas matizaciones y, por otro lado, una re-ubicacidn dentro una
ontologia centrada en el acontecer del ser'?. En el capitulo de matizaciones, habria que retomar
la cuestion “¢qué muerte nos es mas constitutiva, la propia o la de los y las demas?”. Y, aunque
los argumentos que le llevan a Heidegger a decantarse por la primera de estas dos opciones no
carecen de peso, por nuestra parte creemos, en coherencia con las observaciones anteriores,

que la “dimensidn intersubjetiva del morir”*® ha de tomarse como la realidad primaria.

3. Finitud dntica y donacidn-reservar(se) del ser

Ocupémonos ahora, para finalizar nuestra propuesta, de la mencionada re-ubicacion.
Siguiendo la coyuntura de Ser y tiempo, se trata de retomar la oposicion que alli se
establece entre “autenticidad” e “inautenticidad”, pero de modo que ya no gire sobre
el comportamiento autorreferencial por el que el Dasein se expropia y apropia a si
mismo, comportamiento que alli es considerado como el eje de la apertura del mundo.
En cambio, dicha oposicion ha de focalizarse en el hundimiento y la emergencia de una
configuracién de mundo como tal, en el acontecimiento limite (y limitante: dador de una
trama de posibilidades finitas) de su destitucion-restitucion.

éCoémo les concierne a los mortales dicho acontecimiento —garante primordial de la
finitud—, sin que ellos sean su Unico ingrediente ni su punto arquimédico? F. Dastur, en
diversos puntos de La muerte. Ensayo sobre la finitud, ofrece pistas muy certeras a la hora
de responder a esta pregunta. Asi, vincula nuestra constitutiva exposicion a la muerte con la
posibilidad de experimentar la extrafieza radical, el fondo enigmatico que rodea al ser-en-
el-mundo (2008: 171-172). El cuidado de dicho enigma tendria la virtud de “impedir toda

12 Tomamos la idea de esta reubicacidon de A. Escudero: “Debe redefinirse la distincion entre
autenticidad e inautenticidad (distincion que de algin modo hay que mantener, pues posee un
alcance ‘critico’ del que la filosofia no puede prescindir)” (2009: 151).

13 La expresidn procede de A. Carrasco Conde (2024).

218



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pP. 211-223

obstinacidn respecto a la existencia ya alcanzada” (2008: 176) y haria posible la “libertad”
de “ser arrancados de la inmersién en el ente” (2008: 172). Al mismo tiempo, la filésofa
francesa afirma que la diferencia heideggeriana entre inautenticidad y autenticidad “es
andloga a la que establecio el platonismo entre la doxa [...] y la episteme” (2008: 162).

Iu

En efecto, uno de nuestros modos de contribuir a la apertura del “mundo” en el
que habitamos (la cual implica el desarrollo de las posibilidades que ya estan en juego,
pero también la eventualidad de una cancelacion y una reinauguracion del propio juego
en sus términos definitorios) es el ejercicio de la critica y la investigacion tocante a los
presupuestos constitutivos de ese mundo, ejercicio al que se encuentra dirigida, de modo
sefialado, la actividad filosdfica. A tal epojé o suspensién del “juego que ya estabamos
jugando”!* remite la abstencidn que, en el contexto de Ser y tiempo, lleva a cabo el Dasein
cuando se distancia de esa “cotidianeidad de término medio” en la que se desarrollan
sus actividades comunes y corrientes. Dicha epojé filosoéfica es necesaria, no porque el
mundo compartido —tal y como tiene lugar ordinariamente en los diversos saberes que
conforman una época-— represente una situacion “decadente” o “deficiente”> (pues, al
contrario, no hay otro modo de habitar la tierra que desde determinados repertorios de
posibilidades instituidos en comun), pero si porque esa configuracion mundana tiende
de suyo a anquilosarse, a estereotiparse, a funcionar en modo piloto automatico; con
ello pierde su frescor, su vivacidad, la savia que requiere su desenvolvimiento, y ademds
se vuelve ciega para las posibilidades otras que puedan estar emergiendo, es decir, para
el acontecimiento ex-propiador y re-apropiador por el que fragua una configuracién de

mundo inédita (es decir, para aquello que el segundo Heidegger llama “Ereignis”).

Asi, la conciencia que nos toca en tanto que mortales sirve al cometido de atenuar
la insistencia en lo dado, el apego a lo ente en su definicién instituida, para no obturar
la donacién que lo hace posible, esto es, el acontecer del ser en su inagotable dar(se) y
reservar(se)®. Pues sélo gracias al abismarse de una determinada configuracién de mundo
es posible la emergencia de otra(s) configuracion(es). Afirma Dastur en la conclusién de su
libro, afin al universo del segundo Heidegger: “Lo que otorga [...] la muerte” es la “donacidn

aun impensada de lo inconmensurable” (2008: 240). De modo que la recurrencia de la

14 La expresidn procede de F. Martinez Marzoa, vid., por ejemplo, (2000).

15 Estamos aludiendo, como es notorio, a la nocion de “caida” (Verfallen) puesta en juego por
Heidegger en Ser y tiempo (§ 38, principalmente).

16 Afirma A. Escudero, en su interpretacion de la obra de Heidegger Meditacion: “En este marco se
sefiala [...] un aspecto o vertiente del existir en su inautenticidad (un extravio o una huida de lo propio)
diciendo que ésta consiste en un obstinado aferrarse al ente ya descubierto (empecinandose, pues,
en la seguridad de lo manifiesto, seguridad que culmina en agarrarse a un Fundamento que detiene el
devenir encorsetandolo en un orden fijo, permanente, acabado, definitivo [...]”, (2021: 318).

219



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

donacion del ser requiere una escurridiza, pero efectiva, intervencion de la nada. En esto
radica, en nuestra opinion, la principal contribucion de Heidegger al problema filoséfico de
la muerte y la finitud: en invitarnos a pensar la nada, no ya como negacién ldgica de un ente
total, al estilo tradicional de la metafisica, sino como un “anonadar(se)” que sélo puede estar
enraizado en el ser. En una de las Ultimas paginas de la obra que estamos comentando se
reproduce el siguiente pasaje de la conferencia “La cosa”, elaborada por Heidegger en 1950:

La muerte es el cofre de la nada, es decir, de aquello que desde ningun punto de vista es algo
que simplemente es, pero que, a pesar de todo, esencia, incluso como el misterio del ser
mismo. La muerte, como cofre de la nada, alberga en si lo esenciante del ser (das Wesende
des Seins). La muerte, como cofre de la nada, es el albergue del ser (Dastur, 2008: 235).

4, Conclusion

Con estas observaciones a propdsito de La muerte. Ensayo sobre la finitud, hemos intentado
defender que la relevancia ontoldgica del tema de la muerte no radica principalmente
en la categoria del “yo”, sino mds bien en la del “mundo”, como totalidad finita de
posibilidades en la que habita, en cada caso y junto con otros seres, una determinada
comunidad humana; hemos tratado de argumentar también que la marca y garantia
de la finitud de cada configuracién de mundo es su condicién de “emergida”, y por lo
tanto su posibilidad de “hundirse”. Hay que preguntar también si el acontecimiento de la
destitucion/donacion de un mundo (ese acontecimiento que parece apelar a la conciencia
de la muerte y a la reflexion filoséfica) tiene algo de autorreferencial, de retorno sobre si
mismo. Pues, en realidad, el abismarse de un mundo, mas que revertir sobre él, recae
siempre sobre la eclosidon de otro mundo. Es decir: dicho hundimiento/emergencia actta
en todo caso en favor de la(s) diferencia(s). Pero si esto es asi, équizas habria que decir
que lo primero aqui es la natalidad, antes que la mortalidad? F. Dastur advierte que la
“comprensién de la mortalidad como finitud constitutiva de la apertura al mundo [...]
es al mismo tiempo una comprensidn del nacimiento como capacidad finita de tener un
mundo” (208: 227); y dedica unas pocas paginas de La muerte... al vinculo entre “finitud y
natalidad”, en las que trae a colacion ideas de Hannah Arendt, pero en el conjunto de esta
obra, la categoria de la natalidad queda “sepultada” por lo que la propia autora llama la

“omnipotencia” de la muerte (2008: 234).

Enlasultimas décadas se hageneradounaabundanteyvariopinta literaturafiloséficaentorno
al tema del nacimiento en su dimensidn ontoldgica’; sin duda hay que celebrar esta iniciativa

17 Dentro de esta literatura hay que mencionar, para empezar, los trabajos pioneros de Hannah Arendt
(que tematiza el nacimiento en diversos puntos de sus obras principales, asi, en La condicion humana
[1958] y en Entre el pasado y el futuro [1954 a 1968]). Ademas, destaca aqui muy especialmente la

220



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pP. 211-223

y calibrarla como parte de los intentos que se estan aventurando para salir de la crisis de la
Modernidad, es decir, como brotes prometedores de un posible mundo por venir. Ciertamente,
cuando se repara en la atencion que ha merecido la categoria de la muerte en la historia de
la filosofia occidental (una atencién machacona, casi obsesiva y desproporcionadamente
grande en relacién con la que se le ha prestado al motivo del nacimiento), cabe sospechar
que “aqui hay gato encerrado”. ¢No escondera esta focalizacion de la muerte, desde Homero
hasta el primer Heidegger, un cierto énfasis del yo®, coherente con un cierto tipo de sociedad
o de civilizacién®®? Un enfoque prioritario del nacimiento, énos ayudaria tal vez a descubrir la
preeminencia de lo comunitario sobre lo individual, de la alteridad sobre la identidad y de la
matriz receptiva de la vida sobre su vertiente productiva o proyectiva? Al fin y al cabo, es posible
darse muerte, pero no es posible darse nacimiento, de modo que el don de haber nacido (en un
mundo finito) comparece como lo indisponible por excelencia®.

Sea como fuere, lo mdas importante no se cifra ni el nacimiento ni en la muerte, sino

en lo de en medio®, en el “entre” (Zwischen, en términos del segundo Heidegger)

perspectiva feminista, por ejemplo, el enfoque de Luce Irigaray, quien ha relacionado el olvido de la
categoria ontoldgica del nacimiento con el patriarcado y con un “matricidio simbdlico” que estaria
en la base de nuestra cultura (puede encontrarse una interesante y provocativa puesta en escena de
dicho enfoque en la obra de A. Cavarero (2024)). Recordemos también las iniciativas de E. Lévinas, M.
Henry (M. Lipsitz aborda conjuntamente las propuestas de ambos autores en Eros y nacimiento fuera
de la ontologia griega (2004)) y P. Sloterdijk (2003; 2006). Por ultimo, reparemos en dos estudios
relativamente recientes: el de F. Jacquet (2018), y el de J. Llorente (2023), quien recoge las principales
aportaciones de la tradicion fenomenoldgica a este mismo asunto (las de Jean-Luc Marion, Michel
Henry, Claude Romano y Jan Patocka, fundamentalmente).

18 Como se ha visto antes, la expresion “énfasis del yo” procede de B.-Ch. Han (2018: 41-ss).

19 La sospecha a la que estamos aludiendo queda puesta de manifiesto, por ejemplo, cuando se lee
entre lineas el ensayo de J.-P. Vernant El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia (1989),
en particular el articulo “La muerte en Grecia, una muerte con dos caras” (2001: 81-83), en el que
se caracteriza la muerte, en el contexto de la Grecia arcaica, como “ideal de vida heroica”. En efecto,
el aspecto horroroso con el que se presenta la muerte del héroe individual (Aquiles, por excelencia)
en los poemas homéricos parece servir, antes que nada, a los intereses de una sociedad competitiva
(a una cultura de guerra) y aristocratica.

20 No es este el lugar para calibrar a fondo en qué medida la categoria del “arrojamiento”
(Geworfenheit), proxima al significado ontoldgico del nacimiento, comporta en Ser y tiempo ciertas
connotaciones negativas, por cuanto se la relaciona con una “falta” y con una “deuda” o “culpa”
(Schuld). Leemos en el § 58 de Ser y tiempo: “Tanto en la estructura de la condicién de arrojado
como en la del proyecto, se da esencialmente una nihilidad (Nichtigkeit)” (1997: 304). ¢ No implica
esto concebir negativamente uno de nuestros limites posibilitantes?

21 A. Carrasco relaciona nuestra condicidn “intermedia” con nuestra condicidn “relacional”, es decir,
comunitaria: “Ni seres para la muerte (o mortales), como sostendria Heidegger, ni seres natales con
todo por hacer, como diria Hannah Arendt, el ser humano esta en el medio: ni el final tajante del
camino o el comienzo lleno de posibilidades, sino un devenir (gr. gignomai) que nos enlaza con los
otros; de hecho, de gignomai proceden las palabras ‘genealogia’, ‘generacion’ y también ‘genética’.
Este ‘nacer comenzados’ se completa con un ‘vivir relacionalmente’” (2024: 243).

221



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

al que pertenecemos y en cuyo obrarse podemos participar, tanto contribuyendo al
desenvolvimiento de un campo de posibilidades previamente abierto como permitiendo
—mediante el ejercicio del desapego y el del asombro— su destitucion en favor de lo(s) otro(s).
Para los y las mortales-natales, dicho obrarse fluctia siempre entre el érgon y la enérgeia,
entre la obra como signo muerto y sus re-vivificaciones. Una fluctuacidn que va cabalgando
a lomos del enigma, pues, como dice F. Dastur, “ese don que es la muerte sigue siendo lo

impensado de todas las inutiles estratagemas imaginadas para superarla” (2008: 241).

Referencias bibliograficas

CARRASCO CONDE, A. (2024). La muerte en comun. Sobre la dimension intersubjetiva del morir.
Barcelona: Galaxia Gutenberg.

CAVARERO, A. (2024). A pesar de Platon. Figuras femeninas en la filosofia antigua. Tr. D. Paradela.
Barcelona: Galaxia Gutenberg.

DASTUR, F. (2007a). La mort. Essai sur la finitude. Paris: Presses Universitaires de France [(2008). La
muerte. Ensayo sobre la finitud. Tr. M. Pons Irazébal. Barcelona: Herder].

DASTUR, F. (2007b). Heidegger. La question du Logos. Paris: Vrin.

DASTUR, F. (2011). Heidegger et la pensée a venir. Paris: Vrin.

ESCUDERO PEREZ, A. (2009). El tiempo del sujeto. Un diagndstico de la crisis de la modernidad.
Madrid: Arena Libros.

ESCUDERO PEREZ, A. (2010). “Del comportamiento y el fendmeno: el a priori de correlacion”. Endoxa
1(25), 235-266. DOI: 10.5944/endoxa.25.2010.5233.

ESCUDERO PEREZ, A. (2021). “Existencia humana y acontecer del ser”. Eikasia, 91, 293-326. DOI:
10.57027/eikasia.97.235.

HAN, B.-C. (2012). Tod und Alteritdt. Paderborn: Wilhelm Fink [(2018). Muerte y alteridad. Tr. A. Ciria.
Barcelona: Herder].

HEIDEGGER, M. (1975). “Die Onto-Theo-Logische Verfassung der Metaphysik” [1956-57]. Identitdt
und Differenz. GA 11. Frankfurt am Main: Klosterman: 51-79 [(1988) “La constitucién onto-teo-
|6gica de la metafisica”, Identidad y Diferencia, ed. bil. A. Leyte. Barcelona: Anthropos, 98-157].

HEIDEGGER, M. (1977). Sein und Zeit. GA 2 [1927], Frankfurt am Main: Klostermann [(1951) El ser y
el tiempo. Tr. J. Gaos. México: FCE; (1997). Ser y tiempo. Tr. E. Rivera. Santiago de Chile: Editorial
Universitaria); (2003) Ser y tiempo. Tr. E. Rivera. Madrid: Trotta].

HEIDEGGER, M. (1989). Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis). GA 65 [1936-1938]. Frankfurt am
Main: Klostermann [(2006). Aportes a la filosofia. Acerca del evento. Tr. D.V. Picotti, Buenos
Aires: Biblos].

HEIDEGGER, M. (1994). Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. GA 20 [1925], Frankfurt am
Main: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1997). Besinnung. GA 66. [1938/1939]. Frankfurt am Main: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (2007). “Zeit und Sein”. Zur Sache des Denkens. GA 14 [1962-1964]. Frankfurt am
Main: Klostermann [(2009). Tiempo y ser. Tr. M. Garrido, J.L. Molinuevo y F. Duque. Madrid:
Tecnos].

HEIDEGGER, M. (2013). Zum Ereignis-Denken. GA 73 [1932], Frankfurt am Main: Klostermann.

222



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pP. 211-223

HEIDEGGER, M. (2018). Metaphysik und Nihilismus. GA 67 [1938-1939; 1946-1948], Frankfurt am
Main: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (2022). Die Geschichte des Seyns. GA 69 [1938-1940], Frankfurt am Main: Klostermann.
JACQUET, F. (2018). Métaphysique de la naissance. Louvain-la-Neuve: Peeters.

KUHN, T.S. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: Chicago University Press [(1971)
La estructura de las revoluciones cientificas. Tr. C. Solis. México-Madrid-Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econémical.

LIpsITz, M. (2004). Eros y nacimiento fuera de la ontologia griega. Buenos Aires: Prometeo.

LLORENTE, J. (2023). Filosofia y fenomenologia del nacimiento. Hermenéutica de una presencia
inmemorial. Granada: Comares.

MARCEL, G. (2005). “Muerte e inmortalidad”. Homo Viator. Prolegémenos a una metafisica de la
esperanza. Tr. M.J. de Torres. Salamanca: Sigueme.

MARTINEZ MARZOA, F. (2000). Historia de la Filosofia I. Madrid, Istmo.

RomMANO, C. (2021). “El enigma del Selbst en la ontologia fundamental heideggeriana”. Studia
Heideggeriana, X, 7-26. DOI: 10.46605/sh.vol10.2021.156.

VERNANT, J.-P. (1989). L’individu, la mort, I'amour. Soi-méme et I'autre en Gréce ancienne. Paris:
Gallimard [(2001). El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia. Tr. J. Palacio. Barcelona-
Buenos Aires-México: Paidos].

SLOTERDUK, P. (2003). Esferas I. Burbujas. Microsferologia. Tr. |. Reguera. Madrid: Siruela.

SLOTERDIJK, P. (2006). Venir al mundo, venir al lenguaje. Tr. G. Cano. Valencia: Pre-textos.

223






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.15 [pp. 225-241]

Recibido: 8/7/2025 — Aceptado: 11/9/2025

Platon, Heidegger y los fundamentos metafisicos de la
matematica y la poesia

Plato, Heidegger and the Metaphysical Foundations of
Mathematics and Poetry

Toma Gruica

Karl-Franzens-Universitit Graz

Resumen: Este articulo examina la compleja relacién entre la metafisica, la poesia y las matematicas
a través de la lectura que Heidegger hace de Platén. Los didlogos de Platon revelan una profunda
ambivalencia hacia la poesia: reconoce su origen divino, pero condena su irracionalidad. Heidegger
desafia las lecturas tradicionales de Platon para criticar el ocultamiento del Ser por parte de la
filosofia. La poesia permanece ligada a la imprevisibilidad de la naturaleza, mientras que las
matematicas se convierten en un acceso auténomo a las Formas. Este cambio marca el auge de
una metafisica de la tecnicidad, que suprime la naturaleza cténica de la poesia en favor del control
racional y la abstraccion.

Abstract: This paper examines the complex relationship between metaphysics, poetry, and
mathematics through Heidegger’s reading of Plato. Plato’s dialogues reveal a deep ambivalence
toward poetry: he recognizes its divine origin but condemns its irrationality. Heidegger challenges
traditional readings of Plato to critique philosophy’s concealment of Being. Poetry remains tied to
nature’s unpredictability, while mathematics becomes a self-grounding access to the Forms. This
shift marks the rise of a metaphysics of technicity, which suppresses the chthonic nature of poetry
in favor of rational control and abstraction.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Platon (Plato); Poesia (Poetry); Techne; Aletheia.

225



TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

1. Introduction

When discussing Plato’s understanding of mathematics, one must consider the influence
of the Pythagoreans. More broadly, Heidegger’s critique of Plato must be situated
within the Greek cultural and spiritual world—Orphism, Eleusinian Mysteries, Eleatics,
and others—that shaped his context (Burkert, 1985: 317). We cannot assume Plato’s
differentiation from the pre-Socratics is solely his own creation; it likely reflects cultural
tensions already present. Plato replaces the dark Pythagorean notion of mimesis with
methexis (participation), which he reassigns to art (Plato, Rep., 392d). This shift raises a
central question: does art hold a similar relation to truth as mathematics and philosophy?
Or is this Plato’s attempt to reconcile poetry with mathematical rationality? To answer
these questions, we must first examine the place of poetry and mathematics in Plato’s
thought, and then consider how these elements are reinterpreted in Heidegger’s critique
of the history of philosophy and its concealment of Being.

This paper thus argues that the long-standing tension between poetry and
mathematics—revived through Heidegger’s critique of Plato—reveals not only two
divergent modes of articulating Being but also a metaphysical rift at the heart of Western
thought. While mathematics became the foundation for a technocratic ontology that seeks
certainty, universality, and control, poetry preserves a chthonic, embodied, and temporal
mode of revealing that modernity has suppressed. Rather than choosing one over the
other, the essay seeks to uncover how both speak, in radically different yet intertwined
ways, of the same truths of Being. Ultimately, this is not a plea for the return of poetic
thinking alone, but a call to confront and rethink the metaphysical assumptions behind
modernity’s privileging of mathematized abstraction, and to re-open the space for poetic
modes of understanding as equally valid articulations of truth.

2. What is meant by ,,Poetry” and ,,Mathematics“?

To clarify the conceptual stakes of this essay, we first must define with greater precision what is
meant by mathematics and poetry. These are not merely names for disciplines or genres, but
designations for two distinct ways in which Being becomes accessible, as interpreted through
both Platonic and Heideggerian frameworks. The goal is not to oppose them simplistically, but

to uncover their underlying metaphysical function as modes of world-disclosure.

Mathematics, particularly in its modern, post-Cartesian and Galilean form, does not
simply refer to the study of numbers, quantities, or geometrical relations. Instead, it must
be understood as a fundamental mode of revealing the world—a way in which beings
are disclosed as measurable, formalizable, and ultimately calculable. Heidegger argues

226



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. PP. 225-241

that mathematics projects a world of entities governed by structure and necessity, one
in which things are stripped of their qualitative richness and instead rendered accessible
through quantification (Heidegger, 1967a: 65-78). This begins already in Plato, where
mathematics is elevated above the empirical world and situated on the path toward
knowledge of the Forms. In The Republic (510c ff.), Plato suggests that disciplines like
arithmetic and geometry “lead the soul upward,” because they deal not with visible
things but with intelligible structures (Plato, Rep. 510c-511d; Meno, 82b-86b). However,
Plato is also aware that mathematics, unlike dialectic, begins from hypotheses it does not
interrogate. As such, it approaches truth (aletheia) but does not reach it fully (Plato, Rep.,
511b-511c).! This is where methexis—participation—enters. Plato posits that particular
beings partake in the eternal Forms, which themselves are immaterial, atemporal, and
unchanging (Plato, Parm., 130e-131a; Rep. 476a-480a). Mathematics, in this framework,
is ontologically privileged because it mediates between the sensible and the intelligible;
its objects (numbers, ratios, geometrical forms) are more stable than empirical things but
still fall short of the radical unity of the Forms themselves. Mathematics thus becomes a
transitional mode of thinking—more abstract than poetry, but not yet capable of disclosing

Being in its fullness. It is structured, but not self-transparent (Annas, 1981: 256-263)

Poetry, by contrast, is traditionally associated in Plato with mimesis—imitation. In
dialogues such as lon and The Republic, Plato expresses deep ambivalence toward poetry.
On the one hand, he acknowledges its divine inspiration, its power to move the soul and
reveal aspects of truth that lie beyond rational calculation. On the other hand, he criticizes
poetry for its distance from the truth: it is the imitation of appearances, not of the Forms
themselves. However, this condemnation is not absolute (Plato, lon, 533e-534d; Rep.
598b-602b). Plato himself is a poet-philosopher; his own work is filled with myth, metaphor,
and dramatic form. More importantly, mimesis is not merely mimicry: it is a relational mode
in which something absent becomes present—poetry imitates not the form as such, but
the trace of its participation (methexis) in Being (Halliwell, 2002: 54). From a Heideggerian
perspective, poetry escapes its Platonic subordination to philosophy by being rethought
not as imitation, but as disclosure (Entbergung). In The Origin of the Work of Art, Heidegger
claims that the work of art—especially poetry—is a site where truth happens: not as
propositional accuracy, but as aletheia, the unconcealment of beings in their strife between
earth and world (Heidegger, 2002: 50-56). Poetry reveals what calculative thinking cannot—
through rhythm, metaphor, and ambiguity, it gestures toward what resists being pinned

down. In this sense, poetry becomes the highest form of logos—not as rational account,

1“Dialecticians do not argue on the basis of established, scientific principles, but on the basis of only re-
putable assumptions, i.e. of what is accepted either by all or the many or the few experts” (Rapp, 2023)

227



TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

but as gathering, naming, and opening a world (Hofstadter, 2013). Thus, the distinction
between mathematics and poetry is not only between number and word, or abstraction
and image, but between two fundamentally different ontological styles. Mathematics seeks
clarity, closure, universality. Poetry sustains ambiguity, historicity, and relational tension.
And yet, both are responses to the same question: how does Being disclose itself? One
might even suggest that mimesis and methexis reappear—implicitly—as the poetic and
mathematical relations to Being. Where mathematics seeks participation in form through
structured thought, poetry mimetically invokes the shadow or echo of form through
expressive language. Each fails in its own way to exhaust truth; each opens a different path.
The risk is not in either mode, but in the loss of their tension—when one silences the other.
This paper, then, aims to recover that tension—not in the name of reconciliation, but to
resist the metaphysical closure of truth into a single register. For it is between poetry and

mathematics, in the space of their estrangement, that the question of Being remains alive.

3. Tensions

A possible step forward in addressing the tension and relation between Mathematics and
Poetry can be found in The Republic, where Plato writes:

Surely no one will reproach us if we say that there is a kind of inquiry—distinct from
those already mentioned—that strives systematically to grasp what each thing is
in itself. All other arts either deal with the opinions and desires of human beings, or
concern themselves with the coming-to-be and composition of things, or with the care
of what is becoming and composed. As for the sciences we earlier said reach toward
being—such as measurement and those that follow it in order—we see that they dream
about being, but cannot see it in wakefulness, since they take their assumptions and
leave them untouched, unable to give an account of them. For someone who begins
with what they do not know, and weaves both beginning and end from what they do not
know—how can such a person ever arrive at knowledge?

—Not at all.

—Is it not, then,” | said, “the method of dialectic alone, which, by setting aside
assumptions, proceeds rightly—from a true beginning—and gently pulls and lifts the
soul, long buried in the mud of ignorance, upward...? (Plato, Rep. 533b)?

Plato situates mathematics above the empirical arts but still sees it as incomplete: it
“dreams” of being without fully awakening, because it begins from assumptions it never
questions. Only dialectic, for Plato, transcends these assumptions and ascends to the arché,
the true origin of knowledge. Mathematics holds a middle ground—more abstract than poetry,
yet still subordinate to dialectic. The real tension is not just between modes of thought, but
between dreaming and waking, approximation and clarity. Heidegger asks whether metaphysics

ever truly woke from Plato’s dream, or merely replaced mythos with number.

2 Based on the comments provided by Zovko (1997: 290).

228



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. PP. 225-241

What is essential to highlight in the cited passage is that measurement—that is,
mathematics—“reaches toward something of being,” yet “dreams of being but cannot see
it in wakefulness, since it takes its assumptions and leaves them unchanged.” In contrast,
“the method of dialectic alone proceeds along the correct path.” By the end of Book VII
of The Republic, it becomes clear that for Plato, dialectic is more than mere dialogue, as
we find in the form of his written conversations. Rather, dialectic presupposes an entire
worldview—a Weltanschauung—that moves from the highest principles to the lowest
details and back again, weaving all things into relation with one another. Heidegger, in
tracing the etymology of dialectic, argues that the root of the word logos (in dia-logos,
speech or discourse) derives from légomai (in dia-légomai, to enter into dialogue with
another); that is, to gather, which he believes shares a related etymology with the German
word legen, meaning to lay down or to place. And to the question of where this is laid down,
the answer is: there, Da-—the “there” of Dasein (Heidegger, 2013a: 8). What is crucial here
is that Heidegger redirects attention to dialectic as the gathering of the hyperuranian Forms
in the Phaedrus—not as the beginning of reason, but as its end. When we analyze the
structure of the word dialectic, we uncover two roots: dia-, meaning “through” or “across,”
and légomai, or legein: to arrange, to gather, to select, to count, to reckon, to say, to name,
to speak. Dialectic thus already contains within itself both mathematics and poetry?. But if

mathematics “dreams of being,” then in what way does poetry speak of being?

If we read the Symposium, particularly Diotima’s speech on Eros in which she offers
a mythical and poetic genealogy of love (Bury, 1973: XXXVII; Plato, Symp. 201a-201c),
and if we turn to the Apology, where Socrates recounts the oracle’s proclamation and
his examination of the poets (Plato, Apol., 20c-24e), we find a crucial moment: Socrates
remarks that poets “say” many beautiful and true things, but do not possess knowledge
of how they say them. This seems to point toward a fundamental distinction between the
philosopher and the poet—namely, that the philosopher has something firm, something
concrete in mind, and uses poetic expression only rhetorically. This would help explain why
Plato, though highly critical of poetry, still includes himself among the poets. Furthermore,
both Protagoras and Theaetetus suggest that this is precisely what the greatest poets do—
that their poetry may in fact contain a philosophical dimension. This raises the question: is
the difference between philosophy and a certain form of chthonic poetry perhaps not as
great as it first appears? (Plato, Thea., 152e). The idea that philosophical arguments may
themselves be poeticis also supported by Socrates’ remark in the Phaedo, where he tells his

interlocutors that he will “sing his swan song.” A striking point of comparison can be found

3 https://en.wiktionary.org/wiki/%CE%BB%CE%AD%CE%B3%CF%89#Ancient_Greek [Consulted: 8/7/2025];
https://en.wiktionary.org/wiki/%CE%B4%CE%BI%CE%B1-#Ancient_Greek [Consulted: 8/7/2025].

229



TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

in the Sophist and the Statesman, where Socratic philosophy is described in the former as a
kind of “noble sophistry”—and therefore potentially a kind of noble poetry—while the latter
dialogue suggests that the philosopher-statesman is closer to the poets than he might be
willing to admit. This leads us to an essential question: why does Socrates claim that poetry
is true, beyond the fact that it is beautiful? And how could this be substantiated? Through
mathematics? Through religious faith? Or perhaps through the dialectical path?

The idea that philosophical argumentation is in some way poetic can also be supported by
Socrates’ remark in the Phaedo, where he tells his interlocutors that he will “sing his songs”
(Plato, Phae., 85a-85c). A compelling point of comparison can be found in the Sophist and the
Statesman: in the former, Socratic philosophy appears as a kind of “noble sophistry”—and
therefore potentially as a form of noble poetry—while in the latter, the philosopher-statesman
is portrayed as being closer to the poets than he might otherwise admit. This invites a crucial
question: why does Socrates claim that poetry is true, in addition to being beautiful? And
by what means could such truth be grounded? Through mathematics? Through religious
inspiration or divine madness? Or, perhaps more profoundly, through the dialectical path?

4. Plato’s Mathematical Ambiguity

Plato’s view that mathematics “dreams” of Being without fully grasping it establishes a
hierarchy: dialectic alone reaches the unhypothetical arché. Yet mathematics retains an
ambiguous role—both a rational tool for ascent and a symbolic structure embedded in myth.
To understand the full metaphysical weight of mathematics in Plato—and how it relates to
the poetic—we must now turn to the tension between its dialectical and cosmological
roles. Thus, Plato’s position on mathematics, much like his treatment of poetry, is not as
stable or unequivocal as it first appears. While mathematics is elevated above doxa and
sensory experience, and placed on the path toward knowledge (epistémé), it is not equated
with full truth. Moreover, in other dialogues, especially the Timaeus, mathematics takes
on a symbolic, mythic, and cosmological role that complicates any reading of it as pure
rationality. In Republic VI-VII, Plato positions mathematics as an intermediary discipline.
Sciences like arithmetic and geometry elevate the soul “upward” toward the Forms (Plato,
Rep.525b-527c), but they proceed from unexamined postulates. As Plato writes, “they take
their hypotheses not as first principles, but as hypotheses—stepping stones and starting-
points—until they arrive at the unhypothetical first principle of everything” (Plato, Rep.
511b-511c)%. The highest stage of knowledge, dialectic, alone questions these assumptions

4 All quotations from Plato’s dialogues follow the translations in Platon. Complete Works. Ed. J.M.
Cooper (1997).

230



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. PP. 225-241

and ascends to the arché—Being itself. Yet in the Timaeus, mathematics is given a very
different ontological function. The cosmos is presented not through dialectical argument
but as a likely story (eikos mythos) structured around mathematical proportion. The
demiurge uses arithmetic, geometry, and harmonic ratios to impose order upon primordial
chaos, forming the World Soul and crafting the elements out of Platonic solids (Plato,
Tim. 29d-36b)>. While the mathematical regularities reflect a rational structure, they are
embedded in a cosmological narrative rather than a demonstrative proof (Annas, 1981:
122). These two roles—mathematics as epistemic ladder and as cosmic order—stand in
tension. Plato praises mathematics for its purity, yet in the Timaeus it operates within a
mythopoetic structure, inseparable from image, metaphor, and teleology (Johansen, 2004:
272-276). This ambiguity is mirrored in Plato’s own style: though he critiques poetry as
mimetic and irrational in Republic X, his dialogues are composed with profound literary and
poetic care. The myths of the Cave, the Charioteer, and Atlantis—each deeply symbolic—
reveal that philosophical truth, for Plato, may not be fully expressible in propositional
form (Brisson, 2000: 40-49). This complicates the sharp contrast between mathematics
and poetry. If Plato uses myth to express what lies beyond dialectical grasp, and uses
mathematics in a narrative form to model the cosmos, then both domains participate in a
form of techné—structured world-disclosure. The philosopher, in this view, is not someone
who merely ascends from poetry to mathematics and then to dialectic, but someone who
must traverse and inhabit all three, recognizing their respective powers and limitations.

Heidegger will take this ambiguity seriously, arguing that Plato’s philosophical project
contains the seeds of a metaphysical rupture—one in which the poetic dimension of
Being is gradually eclipsed by the mathematization of presence. But even within Plato,
this eclipse is not complete. Poetry and mathematics are not entirely separable; they are

rival siblings within the same metaphysical family (Halliwell, 2002: 54-55).

5. Chthonic Poetry and Universal Mathematics

It is precisely this internal tension in Plato—between mathematics as a rigorous path toward
the Forms and mathematics as part of a poetic, cosmological narrative—that becomes decisive
for Heidegger. In his reading, Plato marks both the beginning of philosophy’s turn toward Being
and the moment of its concealment. By elevating the eidos and introducing mathematics as a
pathway to truth, Plato simultaneously initiates the metaphysical privileging of presence and
the eventual forgetting of Being itself. Heidegger thus returns to Plato not to reject him outright,
but to uncover the latent ambiguities in his treatment of poetry, mathematics, and techné, and
to show how these very ambiguities have shaped the trajectory of Western thought.

5 On the demiurge’s use of mathematics to shape the cosmos, see also (Plato, Tim., 53c-56c).

231



TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

For Heidegger—and we may presume for Plato as well—poetry and the other artistic
crafts are chthonic (xBwv) in the sense that they “spring from the earth.” They may
emerge chaotically and unpredictably, blossoming into full expression from higher causes
we can only speculate about, inspiring others and offering necessary vision, direction, and
meaning (Heidegger, 2013b: 77). This is the source of Plato’s inner conflict: some of these
poetic visions are true and beautiful, but also unreflective. It is important to recall that
Heidegger, in his lectures on Nietzsche, argues that Platonism contains a hidden tension
between beauty, appearance, and truth. Plato holds that the radiance of beauty is both a
reminder of the non-sensory eidos (€idn)—the Form—and a deceptive image that belongs
to the sensible world.

Here, two metaphysical distinctions become clear. Poetry belongs to the realm of
becoming. Mathematics belongs to the realm of being. Poetry introduces new possibilities
more readily than mathematics; it “springs from the earth” and provides direction and
intention. It is a snapshot of a particular time, place, mood, atmosphere, and narrative.
Mathematics, by contrast, evaluates, fixes, and “follows things to their end.”® It descends
from the heavens and perceives things as they are according to their form. It is universal.
Poetry too has form, through which it expresses a fragment of the transcendent and of
truths of nature that can only be conveyed poetically (Heidegger, 2013b: 40). Mathematics,
on the other hand, appears to establish that form—setting rhythm, rhyme, syllable, and
stanza (Heidegger, 2009: 274). In other words, mathematical insight arises from the logical
evaluation of information disclosed internally, expressed in the language of number. Poetic
insight, by contrast, gathers meaning from information disclosed externally, expressed
through symbolic language or myth. Mathematics is our method for describing the world
in terms of the microcosm—what lies within our grasp to measure—while poetry is more
obscure and intangible, as it attempts to describe the world in terms of the macrocosm, or
at least gestures toward it, within the limits of language (Heidegger, 2009: 275-276). True
poetry is that which in the world calls the poet to write. If we accept that there is nothing
in the macrocosm that is not also contained in the microcosm, then what mathematics
reveals and what poetry discloses are the same transcendental truths—though neither
offers a complete description. But if we seek to approach these truths as closely as
possible, we must strive to reconcile the two, or at least attempt to unite them. They

6 Poetry, while capable of evoking timeless experiences, remains inextricably embedded in the his-
torical world from which it arises. As Gadamer notes, understanding a poem involves a fusion of
horizons, where the interpreter must engage both the poem’s historical context and their own. A
poem by Rilke, for instance, bears the existential marks of fin-de-siécle Vienna, even as it gestures
beyond it. The truth of poetry may be timeless, but its appearance—its language, form, mood—is
shaped by the epoch in which it emerges (Gadamer, 2004: 301-307).

232



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. PP. 225-241

represent two distinct modes of thinking that both lay claim to truth, to beauty, and to the
essence of being. They cannot live entirely apart from one another, but neither can they
exist in full harmony together. The dichotomy is clear: once we commit to one possibility,
we must close off the others and follow it to the end—otherwise, we risk remaining in

aporia for our entire lives. And to remain undecided is, in a sense, not to live at all.

6. Quantity and Quality

While Plato expresses a certain hostility toward poetry and myth, Heidegger longs for the
days when we were still held captive by such visions, seeing in them a more authentic way
of being that has since been lost—sacrificed to Cartesian and Kantian speculation and the
naive belief that an “objective” mode of thinking could be achieved (Heidegger, 2013a:
22). Heidegger laments the fact that the world, through the dominance of mathematics
and technology, has been flattened to the point of sterilization. The possibility of new
and genuine ways of life, new modes of existence, and new visions of the future has
been uprooted. In its place, everything has been subordinated to the forces of production
(Heidegger, 2013a: 15; 2009: 295). The world has become nothing more than a stockpile
of resources—for what greater end? No one can say. According to Heidegger, post-
Cartesian mathematics is deprived of orientation, intention, and perspective. Rather
than perceiving the world as a space that should be “objectively” dissected, cataloged,
and then exploited, mathematics now operates within a framework devoid of any sense
of direction (2013: 89-90). To the question of why, there is no longer any answer. We
become slaves to technology rather than guiding it toward a fuller unfolding (Entfaltung)
of Being. In Heidegger’s view, modern thinking has abandoned any authentic engagement
with poetry. The contemporary human being, caught in the fallenness (Verfallen) of
the technological world, sees poetry merely as a product created by the poet—and,
by extension, as something the philosopher can “use” in the service of illustrating
representational concepts (Heidegger, 2013a: 8; 2013b: 124-125). Heidegger’s readings
of poetry are most distinctly marked by a refusal to participate in the affirming discourse
of European aesthetics, with its accompanying project of bracketing epistemological
categories such as subject and object (Land, 2011: 82). He claims that once aesthetic
categories are transferred into linguistics or other quantitative studies of language, they
assume the form of a distinction between normal language and metalanguage (Land,
2011: 84-86). Metalanguage, in its minimal form, consists of technical terminology that
differs from the critical or interpretive text. This terminology has an origin fundamentally
separate from the texts to which it is applied. The kinship between the thinker and the poet
is thereby dissolved. In contrast to this sedimentation of metaphysics, Heidegger seeks

233



TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

the complete erasure of terminological difference. The language of poetry should not be
translated but brought into relation with itself. Derrida would later capture this thought
in the phrase: Il n’y a pas de hors-texte—“there is no outside-text” (1998: 158). From this
perspective, one might argue that poetry is in fact more complete than mathematics,
insofar as it is alive and instantiated. Mathematics can only ever be a structure; poetry has
structure, which makes it formally sound, but it also has flesh, which makes it immanent
(Heidegger, 2013b: 128). Mathematics is less limited by communicative constraints, but
this may also be its weakness. Once one has learned the language of mathematics, one
can reproduce the phenomenon it describes. Yet, as with poetry, the transmission still
depends on the skill of the one who had the experience and the ability to communicate
it effectively. It is far easier to calculate the trajectory of an arrow or a planet given the
necessary equations and units than it is to feel what Rilke felt when he wrote Der Panther.
Mathematics expresses eternal truths—but eternal truths are, by definition, unchanging.
It is true that there are infinite ways to reach a particular mathematical result, but we
must not confuse the process with the result itself. In the final equation—a? + b? = ¢>—
there is no reflection of a particular time, place, or context. Each solution is equally true,
even if they may differ in elegance—worthy, perhaps, of what Erdés called placement “in
the Book”’. Yet the elegance of such a solution is timeless and bears no intentionality.

There is nothing controversial in saying that Rilke’s works are timeless—but they
are timeless in a different sense. For example, the texts of the Bible were interpreted
differently by different generations of ancient Jews. Their value is timeless, but they are
unmistakably products of their time. Mathematical theorems, whether developed by
Pythagorean thinkers like Timaeus and Simmias or by non-Pythagorean figures such as
Theaetetus and the young Socrates, differ less in their content than in their methods of
approach. From what we can determine, their mathematical proofs are not drawn out
of the mathematician’s specific historical and existential context, even if the experience
of discovery and formulation surely involved it. This does not mean that mathematical
solutions are not beautiful or timeless. But how do we judge such proofs? It seems that in
order to truly value a mathematical result, something human must be added—something

that does not belong to mathematics itself and can only be expressed through poetry.

When it comes to poetry, we have figures like Jorge Luis Borges, who adored Beowulf and
sought to recapture the feeling of the rustic, baritone Anglo-Saxon bard in his full aesthetic
glory—just as Heidegger wanted to bring Greek thinking back into the light (Borges, 1972: 171).
Aesthetics is connected to care (Sorge), and care is often linked to lack, to the experience of

7 This refers to the Hungarian mathematician Pal Erdds, who often spoke of the “Book” in which
“God keeps the most elegant mathematical proofs and theorems”, as discussed by Klarreich (2018).

234



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. PP. 225-241

fallenness, and the pursuit of completeness, of authenticity (Heidegger, 1967b: 191-195): If we are
fallen and empty, then we seek that which we lack until we become whole. From this perspective,
it is not hard to understand why someone living in sterile, superficial, mechanical times—like
Borges or Heidegger—would be drawn to ancient Anglo-Saxon Britain or classical Greece, with
their sagas, magic, mysteries, chaos, roughness, and rustic vitality. Would someone immersed in
such a world, someone who lived amidst that kind of poetic existence, have the same aesthetic
preferences? (Heidegger, 1967b: 166-175; 177). In contrast, we must ask why mathematics lacks
this quality. Quite simply, it lacks it—unless mathematics is explicitly poeticized. Speaking only
of the final product, poetic works are products of their time, yet possess timeless value. The
same cannot be said of mathematics. Mathematics, in some sense, lacks intentionality. When
we are trapped in a mathematical way of thinking about the world, there are no new openings,
no new hypotheses, no anticipatory moods, no intentionality, no imagination. Is there a way
out? This is at the core of Heidegger’s critique concerning the question of Being, and of how
we have collectively reduced our thinking to modes that fundamentally close off other poetic
possibilities. Mathematics—or any noetic domain it represents—must remain open: open to
infinite possibility, to contemplation, to spontaneous unconcealment (Unverborgenheit)?.

6.1. Dwelling and Enframing

Another important aspect is the divergence between poiesis and Gestell. These two modes
of revealing—originary techné and modern enframing—structure the contrast between
poetry and mathematics. Poiesis, from poiein (“to bring forth”), is a revealing that lets beings
emerge in their presencing. Heidegger identifies it with ancient techné as Her-vor-bringen, a
bringing-forth that participates in aletheia. As he writes: “Techné is a mode of aletheuein...
It reveals whatever does not bring itself forth” (2013a: 12-13). This includes both blooming
flowers and poetic words. In The Origin of the Work of Art, truth “happens” in beauty—
not as pleasure, but as strife between earth and world. This applies to the blooming of a
flower no less than to the poetic word or the work of art (Heidegger, 2002a: 22-24). Gestell is
modern technology’s essence—not a bringing-forth, but a challenging-forth (Herausfordern),
compelling nature to appear as standing-reserve (Bestand), stripped of mystery and ordered
for use. Under Gestell, Being becomes raw data. Mathematics underwrites this enframing,

8 Modern mathematics, particularly in its post-Cartesian form, tends to operate independently of human
intentionality in the phenomenological sense. Whereas poetry is often directed by mood, purpose, or exis-
tential orientation, mathematics is structured to eliminate the situatedness of the knower in favor of uni-
versality. This is not to say that mathematical thought involves no human projection—it clearly does—but
that its goal is precisely to bracket subjectivity in order to attain formal purity. In Heideggerian terms, one
might say that mathematics reveals beings without revealing the Being of those beings, precisely because
it suppresses the intentional horizon through which beings are disclosed; (Heidegger. 1967a: 65-78).

235



TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

becoming not meditative but abstractly formal (Heidegger, 2002a: 19-23; 2002b: 57-85).
This shift from poetic techné to mathematical Gestell marks modernity’s forgetting of Being.
Heidegger does not oppose technology but urges Gelassenheit—releasement, a letting-be
open to poetic worlding. “The closer we come to danger, the more brightly the saving power

shines”, he writes. That saving power, for him, dwells in the poetic (Heidegger, 2013a: 28).

Derrida, influenced by Heidegger, extends techné into the realm of trace, presence,
and différance. In Plato’s Pharmacy, he shows how writing—techné—is a pharmakon: both
cure and poison, supplementing what was never fully present. There is no pure origin, only
deferral. Différance names both temporal delay and spatial difference, undoing metaphysical
immediacy (Derrida, 1981: 95-119). For Derrida, poiesis is no privileged site of Being—it
is one inscription among others. Poetry and mathematics are both forms of writing, both
vulnerable to ambiguity. While Heidegger longs for a return to originary revealing, Derrida
sees no such return—only slippage and instability. Yet both critique enframing and affirm
poetry as where truth resists reduction to function. The real difference lies in how resistance
is understood: Heidegger seeks return; Derrida finds it in perpetual displacement. Thus,
poetry and mathematics must be seen not simply as opposites, but as historically sedimented
technai that might yet speak—not in domination, but in difference (Derrida, 1982: 1-27).

7. Centrality of truth

Central to our inquiry is Heidegger’s reading of Aristotle’s Categories, particularly the

section dealing with the continuum. Heidegger writes:

No student could write like this. This fundamental phenomenon is the ontological
condition for the possibility of something like stretching, megethos: the position and
orientation are such that from one point there can be continuous progression toward
others; only in this way is movement understandable... (Heidegger, 1997: 118-119).

A direction, which is uninterrupted, may have distinct points, but these points together
do not constitute a direction. A line is more than a multitude of points; it has a thesis.
But numbers have no thesis, so a series of numbers constitutes itself only through effect.
Since a thesis is not required for understanding arithmetic, the number is ontologically
prior: it seeks to explain Being without recourse to beings. For this reason, Plato begins
with number in his radical ontological reflection. Aristotle, however, does not claim this.
Instead, he shows that the true arche of number, the unit, the monas, is no longer a
number, and therefore a more fundamental discipline is discovered, one that studies the
fundamental constitution of Being, namely sophia (Heidegger, 1997: 120-121).

Here Aristotle reveals that the existence of each number entails a certain
thesis—a quality that transcends its mere quantity (Christiaens, 2008: 4). This
quality provides a pathway connecting mathematics back to poetry, which reigns
supreme over qualia. Mathematics means nothing unless we can associate it

236



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. PP. 225-241

with phenomena, which we do through poetry. For example, in the statement:
“a?+b%=c?isthe formulathat explains the ratio of the lengths of the sides of a right triangle,”
the first part, “a?+ b?=c2” is mathematics, but the phenomenon—the ratio of the lengths
of the sides of the right triangle—is suggested poetically. Without the latter, the formula
is just a number, but even that requires communication (Christiaens, 2008: 2). There
remains a phenomenon inherent in numbers, something that is the “being” of three of
something, namely that mathematics is an abstraction from beings and that, certainly,

Being and beings precede every possibility of mathematics (Elden, 2001: 312-318).

This recalls the idea that poetry and mathematics speak about the same kind of fixed
phenomena. We may conclude that poetry is strengthened by its capacity for multiple
meanings but is limited in its ability to communicate phenomena clearly. Mathematics has the
inverse case: it is limited by its rigid meaning but excels in the possibility of communicating
phenomena. Science, which culminates in mathematics, stands in a certain tension with art,
resulting in a dichotomy between the two. The primary reason for this tension is that art and
science are the two most important sources from which knowledge can be drawn—insight
that Nietzsche offers in The Birth of Tragedy—namely, the techniques of science and the
techniques of art. In its modern configuration, mathematics, and thus science, excludes art
as a potential source of knowledge, since the methods of the artist lack what scientists claim
confers validity. The exclusive claim of science to truth is the key issue for Heidegger here. The
reaction to this claim has been harmful as well, leading to the possible conclusion, held by
some strands of poststructuralism, that science does not claim truth (Wolin, 2019: 195). For
Heidegger, however, one cannot suppose that he rejects the possibility of scientific knowledge.
Rather, Heidegger’s critique of mathematics targets Kantian and Cartesian philosophy, which

treat geometrical space and mathematical truths as a priori (Hellmers, 2004: 29-30).

Heidegger relies on Kant’s use of space and time to solve the problem of schematism in the
Critique of Pure Reason as a way to demonstrate the essential nature of time, intuition, and
imagination. The problem of the division between the transcendental unity of apperception and
the thing-in-itself is resolved by Kant by appealing to space and time as the conditions under

which the thing-in-itself is related to categories that must be applied for it to become thinkable.

Heidegger uses this argument to show that time precedes space because space is only
a map for intuitions. Time, on the other hand, has primacy as a universal intuition and
is the fundamental element of pure knowledge. The essence of his argument is that it is
possible to have an experience lacking any spatial reference, but impossible to have an
experience lacking temporal context. Space provides only “the totality of those relations in
which that which is encountered in the external sense would be arranged,” which can only

be understood as displayed within ordering in the succession of time (Heidegger, 1990: 32).

237



TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

Heidegger then shows that there are phenomena within the “inner sense” that lack any
spatial reference but contain elements of temporal sequence, such as all important moods.
He argues it is impossible to conceive of spatial appearance outside of time, asserting that:
“Time has primacy over space. As a universal, pure intuition, it must therefore become the
leading and supportive fundamental element of pure knowledge, the transcendence that
constitutes knowledge” (Heidegger, 1990: 32). Dasein is thus able to transcend itself while
standing outside itself in the world around it, which is the very same world from which its
identity cannot be separated (Hellmers, 2004: 29-30). The purely mathematical view of
the world, like any scientism, is based on a confusion arising from the failure to distinguish
between mathematical realism in nature and the isomorphism of mathematical concepts
with the mathematically expressive structure of the world. Algebraic, abstract geometry—
which underpins most modern mathematics—is a contingent, linguistic, conceptual system
and only one of many possible models of the world. This idea can also be found in Kurt Gédel’s
logical proof of the contingency of mathematics, Morris Kline’s critique of pure mathematics,®

Edmund Husserl’s Crisis, and Jacob Klein’s investigations into the origins of algebra.

Mathematicians, then, simply confuse and conflate two things: the apparent apodicticity of
their mathematical proofs and the apparent isomorphism of post-Cartesian—Galilean physical
theory with the material world. Yet both rely, subtly, on a tautological and circular structure:
mathematics suffers from the problem that “we get out only what we put in.” A vivid metaphor
for this predicament is the story of someone who drops their keys on the street and chooses
to look only under the streetlamp—because there is no point searching in the dark where
nothing is visible. The definitions of correspondence and apodicticity are silently smuggled
in a priori at the outset, so that they may be used to “prove” the validity of a proof circularly
at the end. Physical theory “corresponds” to the world because it works—but it “works” only
when analyzed correctly. On further inspection, we always find that it has built-in definitions
of correspondence and the physicality of the world. What is crucial to emphasize is that
mathematics as such is not contingent, but Gédel, Husserl, and Klein each reveal the extent
to which our forms of mathematics and algebraic geometry are contingent. Ironically, the
solution to this whole dilemma may lie in “reconnecting” our capacity for concept-formation
with philosophical-poetic intuition, both in mathematics and in other domains. Heidegger
perhaps expresses this best in the opening lecture of What Is Called Thinking?, where he
writes, “Science does not think” (Heidegger, 1968: 8), and again in Being and Time:

Scientific research enacts, roughly and naively, the demarcation and initial delimitation of the

domain of its subject matter. The basic structures of such a domain are already articulated in
some way in our pre-scientific modes of experience and interpretation of the region of Being

9 Concretely, it is based on mathematics criticism and mathematics (Kline, 1982: 278-279).

238



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. PP. 225-241

within which the subject matter is delimited. The ‘basic concepts’ that thus emerge remain
approximate indicators for uncovering this domain concretely for the first time. [But] genuine
progress does not come so much from the accumulation of results and their deposition in
‘textbooks’ as it does from inquiry into the way each particular domain is originally constituted
[Grundverfassungen]... The real ‘movement’ of science takes place when its foundational
concepts undergo a more or less radical, self-transparent revision [durchsichtig]. The level
which science has reached is determined by how capable it is of undergoing a crisis in its basic
concepts. In such immanent crises, the relation between positive investigative inquiry and the
very things being questioned [i.e., the foundational concepts of the domain of mathematics
and their validity] begins to waver (Heidegger, 1967b: 29-30).

What Heidegger wishes to stress here is that science today is fundamentally in crisis.
This underscores the necessity of a phenomenological approach—the approach of Husserl,
Klein, and Heidegger himself—as well as a renewed grounding of knowledge and its validity
in the light of self-awareness. Modern mathematics is impoverished by its conventional
concept of mimesis, which is poorly understood—or rather, not transparent. If it were
transparent, it would also be clear that this concept is used in a one-sided way, always
meaning “imitation” based on a material, physical, and visual metaphor. That is to say:
when we attempt to represent the mimetic relation between our concepts (in this case,
mathematical) and their “real” forms in nature, we can only think in terms of metaphors
that have been smuggled uncritically into our understanding—such as Descartes’s wax
impression—via the natural sciences, which treat such metaphors as more rigorous
(because they “work,” albeit in a circular, self-justifying way) than poetic metaphors and
philosophical concepts like Heidegger’s Dasein and authenticity (Gillespie, 2000: 141-142).

If we read Jacob Klein, we see just how open and available metaphors were in Greek
“natural ontology” compared to today (Klein, 1992: 17). Does this mean Heidegger, Husserl,
and Klein are necessarily right? Not necessarily. But at the very least, their philosophy allows
us to begin thinking otherwise, in ways not constrained by the shallow Cartesian—Kantian
spatial-mechanical mimesis that dominates modernity. This is the beauty of phenomenology
and Heidegger’s philosophy: it frees human thinking. It is therefore unsurprising that
Gadamer’s hermeneutics, Derrida’s deconstruction, and Rorty’s pragmatism were all
inspired or influenced by Heidegger’s thought. “Correspondence” can be structured in other
ways than the isomorphic reflection of one “thing” in another “thing” within a preassumed
“container” of likeness—which is itself paradoxically modeled on the very notion of a “thing.”
Still, it is vital to underline that there remains an unresolved problem in the simple idea
of “thinking differently.” Even if we were to transform mathematics away from Cartesian
reasoning, how would that guarantee an improvement in our condition? What step must we
take, and in what direction must we move? A new direction would necessarily demand that
we “close off” certain possibilities in favor of others. Moreover, authenticity by no means

guarantees virtue—as we are unfortunately reminded by Heidegger’s own Black Notebooks.

239



TOMA GRUICA
PLATO, HEIDEGGER AND THE METAPHYSICAL FOUNDATIONS OF MATHEMATICS AND POETRY

If we extend this to the scale of an entire society, we have a recipe for authentic self-
destruction, for a new, potential primordial error. We return, again, to the Kantian problem:
is intellectual intuition sufficient, or is it even possible to say anything coherent about it at
all? As long as this dilemma endures, | believe that a fully affirmative or “positive” philosophy

cannot exist—and we will always harbor a Platonic skepticism toward poetry.

8. Conclusion

We can only marvel at Heidegger’s contribution to philosophy. The chthonic, irrational,
rustic—and perhaps natural—element of the world that Heidegger reveals through the
question of Being opens new possibilities and directions. It offers a way of traversing the
Cartesian landscape of coordinates, with its fixed beginnings and ends, and its cosmic
orchestration. But how are we to confront this? Can we—or should we—control it? It
seems we have no choice but to try. Philosophy, and society more broadly, has forgotten
how to reconcile with nature, how to create the distance necessary for new experiments
and ways of life—a flourishing of Being sorely needed in this age of the internet, where
space and time have collapsed into immediacy. These are precisely the dimensions
extinguished by our obsession with certainty—by mathematics, technology, cities, and
civilization. We have created a world of endless possibility, yet feeble judgment, in which
culture remains sterile, offering no true blossoming. Heidegger, like others before him,
foresaw the dangers ahead but lacked a clear path forward. He sought to slay the snake
of Cartesian mathematics and return to a simpler, more authentic mode of being, rather
than transfigure the snake into a servant of greater flourishing. Yet once Pandora’s box is

opened, return is no longer possible. Still, we must not lose hope.

Bibliographics References

ANNAS, J. (1981). An Introduction to Plato’s Republic. Oxford: Clarendon Press.

BORGES, J.L. (1972). Selected Poems 1923—1967. Tr. T. diGiovanni. London: Penguin.

BRISSON, L. (2000). Plato the Myth Maker. Tr. G. Naddaf. Chicago: University of Chicago Press.
BURKERT, W. (1985). Greek Religion. Cambridge: Harvard University Press.

BURY, R.G. (1973). “Introduction”. PLATO, Symposium. Cambridge: W. Heffer and Sons.

CHRISTIAENS, W. (2008). The Interaction of Logos and Mathesis in Heidegger’s Account of the Advent
of Metaphysics. Bloomington: Indiana University Press.

DERRIDA, J. (1981). Dissemination. Tr. B. Johnson. Chicago: University of Chicago Press.
DERRIDA, J. (1982). Margins of Philosophy. Tr. A. Bass. Chicago: University of Chicago Press.
DERRIDA, J. (1998). Of Grammatology. London: The Johns Hopkins University Press.

240



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. PP. 225-241

ELDEN, S. (2001). “The Place of Geometry: Heidegger’s Mathematical Excursion on Aristotle”. The
Heythrop Journal 42 ( 3).

GADAMER, H.-G. (2004). Truth and Method. Tr. J. Weinsheimer & D G. Marshall. London: Continuum.
GILLESPIE, M.A. (2000). “Martin Heidegger’s Aristotelian National Socialism”. Political Theory 28 (2).

HALLIWELL, S. (2002). The Aesthetics of Mimesis: Ancient Texts and Modern Problems. Princeton:
Princeton University Press.

HELLMERS, R.S. (2004). Heidegger’s Relationship to Kantian and Post-Kantian Thought. Baton Rouge:
Louisiana State University, 2004.

HEIDEGGER, M. (1967a). What Is a Thing? Tr. W.B. Barton Jr. & V. Deutsch. South Bend: Gateway Editions.
HEIDEGGER, M. (1967b). Sein und Zeit. Tibingen, Max Niemeyer Verlag.

HEIDEGGER, M. (1990). Kant and the Problem of Metaphysics. Bloomington: Indiana University Press.
HEIDEGGER, M. (1997). Plato’s Sophist. Bloomington: Indiana University Press.

HEIDEGGER, M. (2002a). “The Origin of the Work of Art”. Off the Beaten Track. Tr. J. Young & K.
Haynes. Cambridge: Cambridge University Press, 50-56.

HEIDEGGER, M. (2002b). “The Age of the World Picture”. Off the Beaten Track. Tr. J. Young & K.
Haynes. Cambridge: Cambridge University Press, 57-85.

HEIDEGGER, M. (2009). “Modern Science, Metaphysics, Mathematics”. Basic Writings. Ed. D.F. Krell.
London: Harper Perennial.

HEIDEGGER, M. (2013a). Poetry, Language, Thought. Tr. A. Hofstadter. New York: Harper Perennia.
HEIDEGGER, M. (2013b). Question Concerning Technology. New York: Harper Perennial.

HOFSTADTER, A. (2013). “Introduction”. HEIDEGGER, M. Poetry, Language, Thought. Tr. A. Hofstadter.
New York: Harper & Row.

JOHANSEN, T.K. (2004). Plato’s Natural Philosophy: A Study of the Timaeus-Critias. Cambridge:
Cambridge University Press, 2004.

KLARREICH, E. (2018). “In Search of God’s Perfect Proofs,” QwantaMagazine, Jan. 2018.

KLEIN, J. (1992). Greek Mathematical Thought and the Origin of Algebra. New York: Dover Publications.
KLINE, M. (1982). Mathematics: The Loss of Certainty. New York: Oxford University Press.

LAND, N. (2011). Fanged Noumena. New York: Sequence/Urbanomic.

PLATO (1997). Complete Works (Ed. J.M. Cooper). Indianapolis: Hackett, 1997.

PLATO. Drzava. Ur. J. Zovko. Zagreb, Naklada Jurci¢, 1997.

RAPP, C. (2023) “Aristotle’s Rhetoric”. ZALTA, N. & NODELMAN, U. The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Winter 2023 Edition). Eds. E. N. Zalta and U. Nodelman. https://plato.stanford.edu/
archives/win2023/entries/aristotle-rhetoric/ [Consulted: 8/7/2025].

WOLIN, R. (2019). The Seduction of Unreason. Princeton: Princeton University Press.

241






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Resenas






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.16 [pp. 245-248]

Recibido: 31/7/2025 — Aceptado: 3/10/2025

Reseiia/Review: BELGRANO, Mateo (2023). E/ oasis del arte en
la filosofia de Martin Heidegger. Buenos Aires: SB, 2556 pp.

Esteban Raul Cardone

Universidad Nacional de Mar del Plata

La reflexién sobre el arte ocupa un lugar fragmentario en la vasta obra de Martin
Heidegger, pero no por ello carece de importancia; su tratamiento representa un
momento significativo en su itinerario filoséfico. Siguiendo la linea de otros especialistas
gue reconocen en esta reflexién un punto clave para comprender su pensamiento, Mateo
Belgrano ofrece una reinterpretacion fundada de esa dedicacion. Hablar de una “estética”
en el marco del pensamiento heideggeriano resulta problematico por varias razones. En
primer lugar, porque desde temprano Heidegger concibe el filosofar como anterior a
la constitucién de cualquier disciplina, lo que limita la posibilidad de definir un campo
especifico como el de la estética moderna. En segundo lugar, esta disciplina nace en la
modernidad y se consolida con el sesgo subjetivista introducido por Kant. De alli que un
pensamiento que busca desandar la metafisica de la subjetividad dificilmente legitime
ambitos construidos a partir de la nocidn de sujeto. No obstante, en Heidegger hay una

atencidn constante a problemas que conciernen a lo estético.

¢Dénde radica la necesidad de Heidegger de reflexionar sobre el arte, y por qué lo hace
tras la publicacion de Ser y tiempo? La respuesta a estos interrogantes gira en torno a la
interpretacion del ensayo E/ origen de la obra de arte (1936), texto clave para comprender
una inflexion en la modulacién de su pensamiento y, con ello, de su proyecto filoséfico mas
amplio. Belgrano se pronuncia con solvencia sobre las polémicas que genera este escrito.
A su juicio, el ensayo no actlia como bisagra en el proyecto iniciado con la pregunta por el

245



ESTEBAN RAUL CARDONE
RESENA/REVIEW: BELGRANO, MATEO (2023). EL OASIS DEL ARTE EN LA FILOSOFIA DE MARTIN HEIDEGGER

ser, sino mas bien como una frontera entre momentos en dialogo dentro del pensamiento
heideggeriano: “viene a ser una instancia de transicidon entre los dos momentos en tanto
recoge lo desarrollado en la década del veinte, pero anticipa el pensar del Ereignis” (p.18).
El matiz que introduce Belgrano orienta al lector a comprender el viraje heideggeriano
de forma menos tajante, evitando asi una lectura esquematica que presupone una etapa
superada por otra. En su lugar, propone una visidon del recorrido filosofico del autor

aleman en la que resulta problematico hablar de una rectificacién plena.

La investigacion se organiza en seis capitulos que abordan la complejidad del ensayo
heideggeriano sobre el arte de mediados de los afios treinta. Desde el inicio, se expone la
concepcion del ser propia de los afios de Ser y tiempo (1927). El capitulo | trata la relacidon
entre ser y sentido, subrayando que el ser, como principio de inteligibilidad, es condicién
de posibilidad para toda comprensién: todo ente se vuelve significativo en virtud de la
comprensién del ser, con el que se identifica. El analisis de la trama de sentido en la que
los utiles encuentran su lugar remite, en ultima instancia, al ser humano, lo que revela su
centralidad en la propuesta de 1927. La sospecha de haber quedado demasiado ligado
al paradigma subjetivista que intentaba superar llevé a Heidegger a buscar un modo de
pensar el sentido del ser mas alld del Dasein. “La analitica del Dasein se presenta en el
marco de una teoria de la subjetividad, aunque se distancie de la idea moderna de un
sujeto omnipotente, y postula a la existencia como la instancia de fundacién de sentido
que articula el mundo” (pp.58-59). La atencién al concepto de verdad sera clave en el
posterior viraje . Al retomar la nocién griega de verdad como aletheia (desocultamiento),

Heidegger logra resaltar lo siempre indisponible en el encuentro con la verdad.

En el capitulo Il, Belgrano caracteriza la obra de arte como un ente “anfibio” entre
el ser y el ente. Llega a esta formulacion tras examinar el interés de Heidegger por el
esquematismo kantiano desarrollado en la Critica de la razén pura. Tras el giro (Kehre)
posterior a Ser y tiempo, Heidegger pasa a privilegiar la condicién de arrojado del Dasein:
“la filosofia heideggeriana hace hincapié en que el Dasein esta inmerso en posibilidades no
elegidas. La pregunta serd ahora por el origen del ser Ahi (Da), por cémo se constituye el ahi
donde somos arrojados” (p.68). Si antes el énfasis recaia en el proyecto del Dasein, ahora
se traslada hacia las determinaciones histdricas que configuran su horizonte existencial.
La obra de arte se convierte en la instancia que instituye el ambito de sentido donde el
Dasein es arrojado. Heidegger piensa esta funcion del arte de forma analoga al modo en
que Kant concibe la relacién entre las categorias del entendimiento y los fendmenos: el
esquematismo, mediado por laimaginacion, permite aplicar conceptos puros a la intuicién
empirica, gracias a su anclaje en el tiempo. “La esquematizacion consiste en adaptar un
concepto puro del entendimiento a las condiciones del tiempo... En Gltima instancia el

246



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.16. PP. 245-248

tiempo es aquello que posibilita el vinculo entre las categorias y los fendmenos” (p.73).
Aunque El origen de la obra de arte no menciona expresamente esta influencia, Belgrano
sostiene que Heidegger se apropia creativamente de la doctrina del esquematismo. “La
obra de arte es una prueba de la finitud de nuestro conocimiento y de la necesidad de que
tanto el ente como sus condiciones de manifestacidon nos sean dadas” (p.84). El arte es
entonces el ambito que conforma el horizonte “que le es donado a la existencia, en el que
es arrojada, y que determina cémo se nos manifiestan los entes” (p.84). Por ello, puede
considerarse un ente anfibio, que transita entre lo éntico y lo ontoldgico.

El capitulo Il explicita una pregunta central en el recorrido propuesto por Belgrano: épor
qué la obra de arte es el ente privilegiado en su relacion con la verdad? Para responder, el
autor analiza las primeras secciones de El origen de la obra de arte, revisa las nociones de
“cosa” alli tratadas y desentrafia la verdad del util, ejemplificada en el célebre cuadro de
Van Gogh. La pintura pone en obra la verdad al desautomatizar nuestra percepcién del util,
revelando asi las condiciones de su manifestacion. Este extrafiamiento perturba la trama de
sentidos que constituye el ser-en-el-mundo: “la obra de arte produce este choque porque
es capaz de autoexhibirse, porque no se deja subsumir por el horizonte pragmatico que
inaugura el Dasein” (p.108). En Ser y tiempo, Heidegger ya habia mostrado que el til se hace
visible cuando falla o se ausenta, pero esa visibilidad obedece a una decepcidén funcional.
En cambio, la obra de arte no depende de un sistema de remisiones, sino que desoculta las
condiciones mismas de manifestacién de cualquier ente. Es precisamente ese “choque” lo
que permite que se haga visible el orden de sentido en el que el ente aparece como tal.

El capitulo IV aborda cdmo entiende Heidegger la verdad en relacién con la obra
de arte. Recuperando el sentido griego de aletheia, la verdad es pensada como el
manifestarse del ente, anterior a toda representacidn. Sin embargo, este desocultamiento
ocurre dentro del conflicto entre mundo y tierra. La tierra representa aquello que resiste
toda apropiacion por parte del Dasein. En palabras de Belgrano, “la tierra es a la obra de
arte lo que el estado de arrojado (Geworfenheit) es al Dasein” (p.150). En ambos casos,
se trata de una indisponibilidad de sentido. La obra, por tanto, mantiene una opacidad
gue sefiala su autonomia respecto de la existencia: “Que la obra no sea absolutamente
transparente estd hablando también de su autonomia frente a la existencia” (p.151).
Pese a ello, la verdad que la obra inaugura es histérica. Por eso cobra sentido pensarla
como acontecimiento (Ereignis), en contraposicion a una idea de verdad invariante. La
obra abre un mundo y abre futuras posibilidades. Esta dimensidn histérica de la verdad
marca el interés de Heidegger, quien en adelante se centrard en los distintos modos de
desocultamiento en la historia de la metafisica, incluida la técnica (Gestell), que impone
una comprension del ente regida por la disponibilidad y el calculo.

247



ESTEBAN RAUL CARDONE
RESENA/REVIEW: BELGRANO, MATEO (2023). EL OASIS DEL ARTE EN LA FILOSOFIA DE MARTIN HEIDEGGER

El capitulo V aborda la comprension heideggeriana de la poesia y del lenguaje,
concebido como “horizonte de todo horizonte” (p.172). Heidegger vincula el lenguaje con
la esencia del arte, al entender la poesia (Dichtung) como un modo en que la verdad se
presenta. Para que la obra de arte funde un mundo, debe haber ya un horizonte disponible;
de lo contrario, lo fundado resultaria incomprensible. El lenguaje, entonces, aparece
como una dimension impersonal y previa al Dasein que posibilita toda constitucion de
sentido: “la verdad se da originariamente en el lenguaje, éste es el que abre al ente,
permite que se manifieste, en primera instancia” (p.174). Desde esta perspectiva, el
lenguaje posee una esencia mostrativa antes que comunicativa, y el nombrar poético se
independiza de la voluntad humana, como donacidn del ser. Todo esto sefiala un proceso
de descentramiento del Dasein. La copertenencia entre ser y Dasein implica también el
cuidado que la obra de arte requiere: un gesto de acogida que la reafirma en su horizonte
de sentido. “La relacién entre obra y el ‘cuidado’, o, podriamos decir, el ‘contemplador’, no
es simplemente una relacion ‘estética’... sino que tiene un alcance ontoldgico” (p.183). Asi,
“la obra abre un nuevo espacio de sentido, pero para que la existencia pueda apropiarse
de éste (...) es preciso que se inserte en el horizonte previo en el que fuimos arrojados, el

lenguaje” (p.187)

El capitulo final precisa qué entiende Heidegger por el fin del arte, funcionando como
corolario del recorrido propuesto. Esta cuestiéon remite a su postura critica frente a la
estética moderna. La denominada muerte del arte alude al modo de comprensién centrado
en las vivencias del sujeto, es decir, a toda concepcion del arte subordinada al individuo.
Tal enfoque desontologiza la discusion estética, efecto caracteristico del planteo moderno.
Belgrano examina entonces la situacidn del arte en la era del predominio técnico, donde la
comprensién del ente se rige por el célculo. Si bien la técnica constituye también un modo
de desocultamiento, lo hace desde un horizonte que eclipsa otros modos de verdad. Este
dominio técnico, que Heidegger considera la culminacion de la historia del ser, inhibe
otras formas de relacion con el mundo. De alli que Belgrano afirme: “La técnica es un
marco de comprension totalitario” (p.206). Aun en su madurez, Heidegger confia en que
el arte pueda revelar una verdad no subordinada al sujeto. Por eso se interesa en diversos
artistas (Chillida, Klee, Trakl, Char, Celan, entre otros) movido por la esperanza de hallar en
sus obras el acontecimiento de la verdad que solo el arte puede suscitar.

El trabajo de Mateo Belgrano se cierra con un exhaustivo apartado bibliografico, que
incluye tanto los volimenes de la Gesamtausgabe —con su numeracién y paginacion
correspondiente— como obras externas a dicha colecciéon y una cuidada seleccién de

bibliografia secundaria.

248



Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.17 [pp. 249-253]

Recibido: 12/9/2025 — Aceptado: 3/10/2025

Resefna/Review: VIDAL CALATAYUD, José (2024). El Nietzsche
francés: Georges Bataille. Rigor y urgencia de lo imposible
(Hilos de Ariadna Il). Madrid: Dykinson, 461 pp.

Miguel Fernandez Nicasio

Universidad de Sevilla

A pesar de ser el introductor de la interpretacidon ontolégica de Nietzsche en Francia, la
figura de Georges Bataille quedd relegada a un segundo plano dentro de la historia de la
filosofia contemporanea. Ante esto, la presente obra tiene como objeto principal sacar a
relucir laimportancia del pensamiento de un autor harto influyente en la filosofia francesa
de su siglo. Esta investigacidn centra sus esfuerzos en el analisis de la relacién entre la
ontologia y la politica de cara a resolver la siguiente cuestion: ¢qué accion revolucionaria
puede ser fundada desde un (no)saber imposible?

Para dilucidar la interrogativa, este texto divide su curso en cuatro grandes apartados,
cada uno dedicado a ciertas nociones vitales de su filosofia. El libro comienza con un
excelso prologo del investigador Joan Morro Delgado acerca de la importancia del estudio
batailleano. Cabe destacar que Bataille no solo fue el primero en introducir a Nietzsche
en Francia, sino que, a su vez, comprende al aleman desde una lectura ético-politica,
entrando asi en contraste con la interpretacion heideggeriana. En este sentido, -y en
conexion con el predambulo del autor principal- toda la obra hace hincapié en dejar de
entender a Nietzsche como el ultimo metafisico, pues esto seria comprenderle como

sucesor hegeliano.

Bataille es gran deudor de la dialéctica tanto hegeliana como marxiana, sin embargo,

la filosofia nietzscheana es el pilar fundamental de toda su obra. Es por ello por lo que

249



MIGUEL FERNANDEZ NICASIO
RESENA/REVIEW: VIDAL CALATAYUD, JOSE (2024). EL NIETZSCHE FRANCES: GEORGES BATAILLE. RIGOR Y URGENCIA...

comprendera el pensamiento ontoldgico-politico del aleman como una subversién negativa
hegeliana de cara a buscar un pensamiento revolucionario que se sitie al mismo tiempo
contra fascismos, estalinismos y capitalismo libertario. No obstante, las consecuencias
politicas del pensador francés parecen haber perdido recorrido tras sus publicaciones;

épor qué no se ha conseguido mantener el impulso revolucionario batailleano?

Iniciando el analisis, el primero de los capitulos muestra la conexién entre el autor
alemdn y el francés. Bataille es popularmente considerado el Nietzsche francés por su
identificacion con el aleman. Sin embargo, en los primeros escritos de su obra todavia
no habia leido todo lo que el autor tenia que ofrecer. Considera asi errado en ciertos
momentos al pensador del Eterno Retorno en tanto que sigue viendo en su filosofia una
voluntad de ideal. Algo que este rechaza: “el hombre reposa su ser sobre la inmundicia
para mirar a los valores supremos” (Vidal Calatayud, 2024: 51). No obstante, la influencia
de Nietzsche es latente, hay una identificacion a través de la muerte de Dios, de la pérdida
de toda brujula de Bien y del Mal. Sin embargo, el autor no tiene ningln respaldo de
fundamento como si lo tuvo el pensador del Eterno Retorno, reposando sobre Grecia.
Como bien sefiala José Vidal, la vida y obra de los pensadores no son apartados inconexos,
y, en este sentido, estriba la diferencia de fundamento entre ambos fildsofos a través
de su momento histdrico. Bataille sufrié en sus carnes los estragos de las dos guerras
mundiales y el auge de los totalitarismos, équé fundamentos se puede mantenerse ante
tanto horror? La respuesta del autor que se analiza en esta obra se da a través de una
busqueda por una afirmaciéon completamente positiva: la soberania.

Gran parte del pensamiento batailleano va contra la opresidn politica, siendo desde esta
perspectiva desde donde se asienta en la filosofia nietzscheana. Es una relacion entre una
interpretacion ontoldgica y otra politica -que en su pensamiento siempre van de la mano- para asi
poder luchar contra la “moral de los siervos”. El caso mas contundente se da a través del uso de las
nociones de lo homogéneo y lo heterogéneo que emplea para combatir el fascismo, pero también
para comprender toda la estructura de las relaciones humanas en sociedad. Estos conceptos son
desarrollados con mayor profundidad en el capitulo tres a partir de la nocién de soberania y su
relacion con el principio de pérdida, analizado por el colaborador de la obra, Adria Vilches.

En las ultimas paginas de esta seccidn, se muestra como desde la interpretacion
ontoldgica nietzscheana, Bataille despliega la nocidon de acefalia, fundamental para
separarse del existencialismo. En la acefalia se rechaza todo proyecto existencial, toda
autoridad y todo fin, pues son solo modos de caer en una existencia servil, de no
ser soberanamente libre -que cabe destacar como la misién principal del proyecto

batailleano-. Esto se muestra en conexién con la vision de lo absurdo de Albert

250



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.7. PP. 249-253

Camus. Sisifo, obrero de los dioses, niega a toda autoridad -de ahi su castigo- y, en
su felicidad, asume el cardcter irrisorio de la existencia humana (Camus, 2019: 150).

El segundo de los capitulos tiene como intencidn principal el desarrollo del (no)saber
batailleano. Para ello, se examina la nocion de experiencia interior en tanto “esfuerzo por
ir mas alla de todo saber especializado y de todo interés limitado, poniendo en cuestidn
no solo los prejuicios que dirigen la propia razén” (Campillo, 1996: 12). Este método? de
cuestionamiento supone poner en juego todo el ser de lo humano para alcanzar “una vida
sin calmantes” (Vidal Calatayud, 2024: 137). Es la transvaloracion nietzscheana llevada
al extremo. De este modo se pasa de conocer en tanto acto servil a un pensamiento
soberano: el (no)saber, siendo su herramienta fundamental la risa, se comprende como
un pensar activo que reniega de la angustia frente a la muerte.

La tercera parte esta principalmente escrita por Adrid Vilches donde se examina en
profundidad las obras principales del autor: La parte maldita la cual —en sus tres partes—
tiene como centro la nocion de existencia soberana. La exploracidn siguiente se da desde una
problematica histdrica concreta: siendo la soberania una liberaciéon —y por tanto contiene
en su seno un caracter destructivo— iqué tipo de destruccidon puede defenderse tras la

Segunda Guerra Mundial donde el ser humano ha descubierto su faceta mds monstruosa?

Para responder a la interrogacion, se indaga en los conceptos principales de la obra
a través del principio de pérdida. Esto es un nuevo modo mads general de entender la
economia, y su relacién con la politica, que pueda dar cuenta también de las actividades
no utilitarias, como son el derroche o la destruccidn. Dicho principio se relaciona con
la soberania en tanto que desde su perspectiva econdmica se refiere a dicho concepto
como “lo excedente a fond perdu, no subordinado a ningun objetivo productivo como
crecimiento o acumulacién” (Vidal Calatayud, 2024: 254). Es, por lo tanto, la soberania
una manera de enfrentarse al gasto productivo, de lo homogéneo, dentro de una ldgica-
causal que conforma la sociedad.

Asi pues, la soberania es propia de la actividad heterogénea, hace suyo toda ldgica
no-productiva. La existencia del soberano no pertenece al mundo de las cosas —no tiene
actividad productiva alguna, no trabaja— vy, por tanto, no tiene una vida constrefida en

restricciones morales homogéneas.

1 Albert Camus mantuvo una estrecha relacién con Bataille (Campillo, 1996: 14). Algo que se
demuestra también en sus planteamientos, donde el franco-argelino declara sobre El mito de Sisifo
(1942) su rechazo al existencialismo.

2 El uso de la palabra “método” es crucial para el propdsito de esta obra. José Vidal indaga en
esta investigacion las posibilidades de rechazar la vision de Bataille como un autor irracional para
mostrar dentro de su (no)saber una racionalidad especializada y verdaderamente escéptica.

251



MIGUEL FERNANDEZ NICASIO
RESENA/REVIEW: VIDAL CALATAYUD, JOSE (2024). EL NIETZSCHE FRANCES: GEORGES BATAILLE. RIGOR Y URGENCIA...

Con el desarrollo de esta nocién, —desde la cual y en relaciéon con el principio de
pérdida, el francés hace una filosofia de la historia (Campillo, 1996: 25)— Bataille intenta
encontrar nuevos modos de relaciones humanas, nuevas formas de comunidad, que
se alejen de la idea de Estado, puesto que tiene en su esencia la homogeneizacion. La
soberania, ontolégicamente hablando, sobrepasa toda libertad: su fin es la soberania
compartida, se rompe la estructura sujeto-objeto en tanto que en dicha estructura el

individuo ya esta subordinado al orden del trabajo, del esclavo.

El dltimo capitulo —como bien se expresa al inicio de este— tiene la funcion de
conclusién, donde estimo que principalmente se intenta responder a la siguiente
interrogacién: écuales son las posibilidades de mantenerse en un (no)saber de absoluta
virtualidad en la actualidad de un mundo que exige criterios de accion?

Para responder a dicha cuestidn, el autor principal problematiza acerca de la nocién
de voluntad de(l) poder en su recepcion batailleana, la cual se traslada al posmodernismo
francés. Siendo esta nocién sin fundamento: “una experiencia de vacio” (Vidal Calatayud,
2024:357) ¢écomo utilizarla a favor de la revolucidon que propugna Bataille? Es decir ¢desde la
imposibilidad, desde la ruptura del pensamiento, como llegar a legitimar su utopia imposible?

Aunque por laabstraccién de este razonamiento pueda verse alejado de todo pensamiento
politico, como bien sugiere José Vidal, Bataille se adelanta a Mark Fischer y su Realismo
capitalista (2016) para reflexionar acerca de la posibilidad de accion revolucionaria desde la
izquierda en un mundo donde “There is no alternative”. Sin embargo, la solucidn del francés
—y en relativa conexidn con la del britanico®- se da desde el arte y la literatura en tanto que
en la sociedad moderna son los grados desde que la soberania puede comunicarse. De este
modo puede “hacerse posible una forma de comunidad que no es la del contrato sino la del
amor, que no esta basada en el interés propio sino en el deseo del otro” (Campillo, 1996: 40).
El soberano se torna entonces a su vez artista y amante, pero, al mismo tiempo, descubre la

futilidad de la nada en la que se envuelve. En su desnudarse alcanza la risa y el amor.

En definitiva, el profuso andlisis que la obra ejerce acerca del pensamiento batailleano
es fundamental para reflexionar acerca de las acuciantes problematicas politicas que
actualmente circundan nuestra existencia. La posibilidad de, desde la pérdida, desde la

3 Si se estructurase el pensamiento de Mark Fischer en Realismo capitalista desde términos
batailleanos, se podria comprender que el britdnico también sostiene la necesidad de imaginar
una nueva modernidad consumada que tenga por bandera un movimiento revolucionario desde
lo absolutamente otro, desde lo heterogéneo. Sin embargo, en tanto que Fischer no defiende un
comunismo libertario, puede suponerse que su reflexion cae en el mismo problema que la URRS:
sostener la primacia del trabajo en la existencia humana concibe la relaciones entre los seres desde
una perspectiva homogénea (Fisher, 2018: 150).

252



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.7. PP. 249-253

nada que nos recorre, hacer una ontologia positiva capaz de devenir en nuevos modos
de relacion politica es necesaria. Cada dia estamos mas solos —este filésofo tal vez diria
gue somos mas sujetos—. Es indispensable reflexionar desde Bataille para descubrir, en
la desnudez de nuestra existencia, la posibilidad de una nueva comunidad revolucionara
amorosa que verdaderamente tome en cuenta de la dualidad tragica que recorre a todo
ser humano.

Referencias bibliograficas

CAMPILLO, A. (1996). “Introduccidn. El amor de un ser mortal”. BATAILLE, G. Lo que entiendo por

soberania. Barcelona: Paidds.
CaMmUS, A. (2019). El mito de Sisifo. Madrid: Alianza.
FISHER, M. (2018). Realismo capitalista: ¢no hay alternativa? Buenos Aires: Caja Negra
VIDAL CALATAYUD, J. (2024). El Nietzsche Francés: Hilos de Ariadna, II. Dykinson.

253






Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

Sobre la revista
1. Enfoque y alcance

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
es editada por el Grupo de Investigacién Filosofia aplicada: sujeto, sufrimiento, sociedad
(Cod. PAIDI: HUM-018) y el Archivo Heidegger de la Universidad de Sevilla (Delegacién
del M. Heidegger-Stifftung-MeRkirch) en colaboracion con la Universidad de Sevilla. Fue
fundada en 2014 y se publica con periodicidad anual, alternando nimeros monograficos
(en los que predomina temas especificos de la obra de Heidegger) y nimeros miscelaneos,
que brindan al lector un panorama representativo del rumbo de las investigaciones sobre
Heidegger en Europa y América. La revista dedica, asi mismo, amplia atencion al exameny
critica de las novedades bibliograficas en torno a la figura y la obra de Heidegger, asi como
a la creacion filosofica y la publicacion de elencos bibliograficos especializados. La revista
tiene las siguientes secciones:

Estudios: Articulos de investigacion.

Derivas: Articulos especializados, de informacion y de creacién filoséfica, reportes,
debates, traducciones...

Resenrias de libros.

Se busca la calidad mediante una doble evaluaciéon anénima de todos los articulos. Se
admiten colaboraciones en las diferentes lenguas de amplia difusién en Occidente:

espafiol, inglés, francés, portugués, aleman e italiano.

Differenz viene a ser un largo compendio de la variedad de visiones filosoficas que
conviven sobre la obra de Heidegger y sus derivas. Todas las ideas u opiniones publicadas
lo son de sus autores/as y, por lo mismo, Differenz sélo ejerce de altavoz. En esta funcion,
le complace abrir sus paginas tanto a reputados/as estudiosos/as y profesores/as

universitarios/as como a los/as fildsofos/as mas recientes y/o mas jovenes.

Difusiéon: Ademas de a las universidades espafolas, su difusidon alcanza a la mayor
parte del Espacio universitario lberoamericano y a diversos Centros universitarios y de
Investigacion de Europa y EEUU.



2. Evaluacioén de originales

Todas las secciones son evaluadas. El comité editorial decide inicialmente si el articulo
es apropiado para la revista. En el caso de los articulos de investigacion (Estudios), si no
se rechaza, el comité editorial elige revisores/as expertos/as en la materia tratada en
el articulo. Y, entonces, el articulo sigue un proceso de evaluacidn mas exhaustivo que
se desarrolla del siguiente modo: La revision de cada articulo sera realizada por dos
revisores/as expertos/as que aconsejaran sobre su publicacion (Evaluacidon por pares).
Para asegurar la transparencia, los/as revisores/as no se conocen entre si ni tampoco
conocen la identidad del autor evaluado (Evaluacion Ciega). Mas del 80% de los/as
evaluadores/as son externos a la revista y a la Universidad de Sevilla, son profesores/
as doctores/as pertenecientes a instituciones internacionales de investigacion, ademas
de todos/as aquellos/as autores/as que han publicado mas de dos articulos en la revista
y poseen el titulo de licenciado/a o doctor/a en la especialidad. Si asi lo desean, los/as
autores/as podran proponer evaluadores/as externos/as expertos/as en la materia.

3. Politica de acceso abierto (Open Access) y politicas de archivo

Esta revista proporciona un acceso abierto a su contenido, basado en el principio de que
ofrecer al publico un acceso libre a las investigaciones ayuda a un mayor intercambio
global del conocimiento. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y
sus derivas contempordneas sigue una politica de difusion de sus contenidos a partir de
Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional
License. La publicacién pretende conferir la mayor difusiéon posible a todo trabajo de
suficiente calidad, publicado en cualquier medio de difusion mas limitada. De esta manera
quedan integrados en un didlogo cientifico universal abierto investigadores e instituciones
que de otra manera quedarian marginadas. Differenz. Revista internacional de estudios
heideggerianos y sus derivas contempordneas no cobrard a los autores ninguna tasa por
presentacion o envio de articulos, ni tampoco cuotas por su publicacion.

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporaneas
se adhiere a las licencias LOCKSS, CLOCKSS y PKN (PN) de politicas de archivo.

4. Periodicidad, lenguas de edicion y declaracion de privacidad.

La secuencia de la publicacion es anual, alternando nimeros monograficos (en los que
predomina temas especificos de la obra de Heidegger) y nimeros miscelaneos, que
brindan al lector un panorama representativo del rumbo de las investigaciones sobre



Heidegger en Europa y América. La revista dedica, asi mismo, amplia atencion al examen
y critica de las novedades bibliograficas en torno a la figura y la obra de Heidegger, asi
como a la creacidn filosdéfica y la publicacidn de elencos bibliograficos especializados. Las
lenguas en que se aceptan originales, edita colaboraciones y mantiene correspondencia

son espafiol, portugués, inglés, francés, italiano y aleman.

Declaracion de privacidad: Los nombres y direcciones de correo-e introducidos en esta
revista se usaran exclusivamente para los fines declarados por esta revista y no estaran

disponibles para ningln otro propdsito u otra persona.

5. Directrices éticas y buenas practicas

1. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
se articula de acuerdo a una serie de principios éticos y deberes fundamentales que
conciernen al autor, el comité editorial, los autores y los evaluadores externos. Asimismo,
posee un procedimiento publico para recibir y gestionar quejas. Los principios que
determinan la evaluacién de los articulos son difundidos tanto en su pagina web como

en el contenido de la revista con el fin de promocionar la transparencia de la publicacién.

2. Aparecera en la edicion de la revista todos los procesos inherentes a la transparencia
y que respeten el principio de confidencialidad. Concretamente, implicara la publicacion
de la guia de evaluacién de articulos facilitada a los referees, el procedimiento para la
recepcioén y gestion de quejas y la declaracién ética y de buenas practicas. La revista se
compromete a mantener la confidencialidad de los autores para asegurar un proceso de
evaluacion a doble ciego. Asimismo, este principio sera basico en el caso de interposicién
de quejas o de desvelamiento de plagio o autoplagio hasta que no se haya obtenido un
dictamen oficial del caso. Este principio habra de respetarse por los autores en los articulos
que impliquen estudios experimentales con humanos u otra circunstancia que obligue la
aparicién de este principio ético. La revista mantendra mecanismos para la lucha contra
el plagio y autoplagio en todas sus instancias de acuerdo a lo sefialados mas abajo en los
deberes de cada miembro de la misma.

3. Los autores son libres de expresar su propia opinidon siempre y cuando no lesiones el
resto de principios de esta declaracion, se encuentren fundamentadas en los criterios
académicos y posean el rigor cientifico oportuno. Este principio se convierte en libertad
de decisidn para los evaluadores y comités de la revista siempre y cuando cumplan los
mismos requisitos de rigor académico y fundamentacién argumental.



4. Atencion y respeto a la diversidad y al género Con el fin de evitar cualquier tipo de
discriminacidn, se han creado mecanismos que promocionen en respeto a la diversidad.
En este sentido, el editor, el comité editorial, los autores y los referees deberan evitar en
sus juicios y escritos cualquier tipo de discriminacidn por razén de género, raza, ideologia
politica o religiosa o condicidén sexual. Los autores deberan informar del género en los
datos de origen de las investigaciones publicadas con el fin de identificar las diferencias
debidas a este aspecto. El consejo editorial de la revista anima a la utilizacién de lenguaje
inclusivo en los articulos remitidos. Algunas indicaciones para dar formato inclusivo se
derivan de documentos internacionales como los aprobados por las Naciones Unidas y
pueden resumirse en evitar expresiones discriminatorias: utilizar formas de tratamiento
adecuadas, incluirlosnombresyapellidos completosenambos génerosy evitar expresiones
que perpetluan estereotipos de género; visibilizar el género cuando lo requiera la situacion
comunicativa: explicitar los grupos de género referenciados; usar los pares de femenino y
masculino (desdoblados cuando sea preciso) e incentivar las estrategias tipograficas: o/a,
o(a). No visibilizar el género cuando no lo exija la situacion comunicativa: Omitir el articulo
ante sustantivos comunes al género (periodista, participante, representante), emplear
sustantivos colectivos y otras estructuras genéricas cuando sea posible, elegir adjetivos
sin marca de género en lugar de sustantivos.

5. Se entiende por conflicto de intereses aquellas circunstancias en que los intereses
primarios de una persona se encuentran determinados por otros secundarios ajenos
a este. Este principio implica, concretamente, las situaciones en que un referee tenga
conocimiento de que estd evaluando un articulo de una persona conocida o con la que
mantiene una relacién de cualquier tipo o viceversa, cuando el autor es consciente de
que su evaluacion depende de estas circunstancias. Esta circunstancia se traslada a cada
uno de los miembros de |a revista. En todos estos casos, sera preceptiva la declaracién del

conflicto de intereses de modo que la edicidn de la revista tome las oportunas medidas.

6. Los deberes éticos del editor y del comité editor son actuar de modo justo evitando
cualquier tipo de discriminacion por razén de género, raza, ideologia politica o religiosa
o condicién sexual tanto en relacién a los autores como al equipo de la revista; gestionar
todas las contribuciones basdndose Unicamente en su valor académico y no en los recursos
financieros aportados para su publicacién o en intereses empresariales; incentivar la
libertad de expresidn, la calidad argumentativa de los autores y la promocién de los
modos diferentes de racionalidad en los trabajos remitidos; mantener la independencia
editorial de la revista; publicar disculpas, correcciones, clarificaciones o retracciones
cuando sea necesario; generar y monitorizar un procedimiento justo para gestionar las
quejas que incluya la posibilidad a los querellantes de queja y de recibir una respuesta de



acuerdo a los principios éticos de la Revista; incentivar la correccién de errores si estos
aparecen en los articulos; mantener la confidencialidad de los autores y de los referees
o arbitros en el proceso de revisidn por pares ciegos de los trabajos remitidos; publicar
los criterios y procedimientos de evaluacion de la revista; mantener la integridad de los
registros académicos a lo largo de la existencia de la publicacion. El editor es el ultimo
responsable de la aceptacion y rechazo de los articulos, con cuyos autores no debe tener

conflictos de intereses.

7. Los deberes éticos de los evaluadores externos son aceptar exclusivamente los articulos
para los que se dispongan competencias y conocimientos académicos suficientes; informar
al editor/comité editorial en el caso de que se pueda deducir la autoria y rechazarlo para
evitar violar el deber de realizar revision a doble ciego; en caso de deteccidn de plagio o
autoplagio parcial o total, uso del texto en conferencias o ponencias de diversa indole,
informar al editor/comité editorial; realizar una revision ciega imparcial de los trabajos
recibidos aportando comentarios constructivos a los autores; evaluar los articulos
exclusivamente de acuerdo a criterios académicos, generando un informe articulado por
la guia de evaluacién de la revista, evitando asimismo en el arbitraje cualquier tipo de
discriminacion por razén de género, raza, ideologia politica o religiosa o condicidn sexual;
ser consciente de la posibilidad de conflicto de intereses de naturaleza institucional,
financiera, colaborativa entre el referee y el trabajo y, en caso de que sea detectada, avisar
el editor para que el trabajo recibido sea remitido a otro autor; responder en un tiempo
razonable a la evaluacidn de los articulos.

8. Los deberes éticos de los autores son confirmar que el articulo no esta siendo evaluado
por otra publicacion, no ha sido publicado o expuesto en cualquier evento académico;
en el caso de que el articulo sea una reelaboracién de una conferencia, ponencia,
comunicacion, charla o semejante o se corresponda con una reelaboracion posterior,
el autor habra de informar al editor e indicarlo en nota a pie de la primera o ultima
pagina del trabajo; evitar en el cuerpo del trabajo cualquier tipo de discriminacién por
razén de género, raza, ideologia politica o religiosa o condicion sexual;obtener permiso
para la publicacién de los textos, graficos o tablas que no pertenezcan al autor y asi lo
requiera e indicar su fuente; citar la fuente de todas las ideas o contenidos sobre los que
se desarrolla la argumentacién del trabajo; informar sobre cualquier posible conflicto de
interese en relacion al arbitraje; en el caso de estudios empiricos con humanos o animales,
se deberdn respetar los principios éticos exigidos por las normativas éticas nacionales
e internacionales. Si el estudio lo requiere, se debera obtener el preceptivo permiso
del comité de ética indicado para tal investigacion. Estos permisos incluyen obtener el
consentimiento informado explicito de los sujetos implicados en el estudio; facilitar la



correccion de errores y enmiendas si el propio articulo ha sido aceptado y de acuerdo a
los plazos marcados; remitir articulos de acuerdo a la linea editorial de la revista y aceptar
su rechazo en el caso de que no sea congruente con la misma, su drea de conocimiento
o la bibliografia y discusiones propias de su campo de desarrollo (no obstante, hay una
linea de quejas en caso de que quiera utilizarse en relacion a este punto); informar en el
articulo de quién ha financiado la investigacion, si ese fuera el caso. Se prohibe publicar el
articulo en cualquier otra revista, cediendo los derechos de edicidn de articulos a la revista
y solicitar permiso para su publicacién o edicidn en otro medio si han sido aprobados. En
el caso de articulos editados por varios autores, todos ellos deberan haber participado de
forma igualitaria en el proceso.

9. El editor y el consejo editor recibirdn cualquier demanda ética o queja relacionada con la
Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
en cualquier momento del afio en el email differenz@us.es. La acusacién deberd estar
motivaday anexar todas las pruebas y documentos necesarios para su evaluacion por parte
el editor y el comité editor. El editor recabara todos los datos ayudado, en caso necesario,
por los miembros del comité editor. El editor pedira testimonios y argumentos a favor y
en contra de las posiciones. Si es posible, el editor deberd recabar estas informaciones por
escrito para transmitirlas al comité editor. El editor convocara al comité editor con el fin de
exponer los pormenores y les facilitara toda la informacién, gestionara el desarrollo de un
dictamen y la creacion de linea de accién conjunta. De modo ordinario, el comité editor
presidido por el editor, o el editor, resolvera el problema en un plazo maximo de seis meses
desde la recepcion de toda la documentacion. Asimismo, dictaminara resolucidn que se
trasladard a las personas implicadas. Los dictamenes incluiran: Informacidn al autor sobre
la decision tomada; informacidn a las instituciones implicadas en el trabajo remitido sobre
la decisién del comité de ética. En caso necesario, por ejemplo en el caso de deteccion de
plagio o autoplagio después de publicar un articulo, se retirarad de inmediato el trabajo y
se informara de la circunstancia publicamente. Asimismo, se informara de este asunto a
todos los indices y catalogos donde se encuentra indexada la Revista, y se prohibira al autor
de volver a publicar en la revista por un tiempo a determinar en el dictamen y que decidira
el Comité Editor. En el caso de que el problema esté relacionado con el editor, se elegira
al miembro del comité de ética con mas antigliedad efectiva para dirigir todo el proceso.

6. Directrices para autores

1. Los autores deberdn enviar a la revista sus articulos mediante la plataforma OJS (https://
revistascientificas.us.es/index.php/ Differenz/index). La primera pagina debe incluir la



siguiente informacion en su idioma original y en inglés sobre los articulos: titulo, resumen
de unas 100 palabras y unas 5 palabras clave separadas por punto y coma.

2. Los trabajos presentados por primera vez serdn anénimos. No incluirdn los datos del
autor, una vez aceptados y revisados se afiadiran los datos pertinentes. Los autores deben
rellenar completamente los datos de usuario al registrarse en la plataforma de la revista:
es obligatorio que incluyan su nombre completo, su filiacion académica y su ORCID ya
que solo estos tres seran publicados. Para facilitar su revision andnima, el autor debe
eliminar también toda referencia en el articulo a otras obras y articulos escritos por él
mismo —tanto en el cuerpo como en las notas—, o hacerlo de forma que no revele su
propia autoria. También debera omitir la mencién a reconocimientos de su participacion
en proyectos financiados y otros agradecimientos.

3. Todos los escritos que se envien para su publicacidn en Differenz. Revista internacional
de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas, tanto articulos, como notas,
resefias, traducciones, etc., deben ser completamente inéditos. Mientras estan en
proceso de evaluacion o de edicion no deberan remitirse a ninguna otra publicacion.
Una vez hayan sido publicados, los autores podran utilizar sus textos con total libertad,
citando siempre su publicacién original en Differenz. Revista internacional de estudios
heideggerianos y sus derivas contempordneas. Muy excepcionalmente, y si los revisores
lo consideran oportuno, se podran publicar articulos ya publicados en otras revistas de
escasa difusion, especificdndolo en cada caso.

4. Los Estudios tendran una extensién de entre 5.000 a 10.000 palabras (entre 15 y 20
paginas). Las reseias bibliograficas deben tener un maximo de 1.800 palabras. Salvo casos
excepcionales, no se aceptaran resefias de libros con mas de siete afios de antigiiedad. Las
obras recensionadas han de ser primeras ediciones, o bien reediciones con modificaciones
sustantivas. Para evitar conflictos de intereses, es preferible que no estén escritas por
personas cercanas al autor del libro recensionado o que hayan colaborado en su ediciéon o
diseno. El autor de un libro recensionado no debe tener ascendiente profesional sobre el
autor de la resefia, como es el caso de un director de tesis.

5. El formato en que el trabajo es presentado a la revista ha de ser .doc, .docx, .odt o .rtf.
El tipo de letra del cuerpo de texto (incluidos titulos, titulos de epigrafes y referencias
bibliograficas) sera Times o Arial a 11 puntos con interlineado a 1.5. Las notas, siempre
a pie de pagina, a 10 puntos con interlineado a 1.5. El texto sera presentado sin ningun
tipo de sangria. No se admiten negritas ni subrayados; Unicamente cursivas y comillas
inglesas (“..”) y comillas simples (“..), segin los casos. S6lo en casos excepcionales se
admitirdn comillas angulares («...»). No podemos garantizar que no haya problemas con



signos especiales (griegos, hebreos, l6gicos, matematicos). Recomendamos restringirlos
al maximo, y en todo caso, enviar los originales conjuntamente con su transliteracioén al

alfabeto latino.

6. La estructura de los articulos sera: Titulo, titulo en ingles, nombre del autor, institucion,
resumen abstract, palabras clave-keywords. En caso de que el manuscrito haya sido
elaborado gracias a la subvencién de un proyecto de investigacion, beca o similar se
indicard como nota al pie nimero 1 al finalizar el titulo del primer epigrafe del texto. Tras
los encabezamientos, se recomienda la ordenacién del articulo en epigrafes numerados
secuencialmente, asi: 1. 2. 3., etc. Los titulos de posteriores subdivisiones deben
seguir una ordenacién numeérica, asi: 1.1.; 1.2 ; 1.3. Es recomendable que los articulos
tengan como primer epigrafe una introduccidn y como ultimo unas conclusiones. Los
agradecimientos y referencias bibliograficas se incluirdn al final del texto. Las figuras y
tablas deben incorporarse al texto, numeradas e indicando sus respectivas leyendas, en

letra cursiva a 10 puntos.

7. Las notas a pie de pagina han de ser concisas. Las citas en el cuerpo del texto también
seran breves, y han de ir entrecomilladas: “asi”. Si superan las tres lineas, deberan ir en
parrafo aparte, sin entrecomillar y no deben llevar sangria (que se aplicara cuando sea
compuesto tipograficamente). Para introducir un término explicativo dentro de una cita
se usaran corchetes, como en el siguiente ejemplo: “La vinculacidon de ésta [situacidn
especial] al fin del agente...”. Las citas deben incluir al final su referencia conforme a
modelo de citacion (Véase punto 8 de estas directrices). Esto sera aplicable también a las
notas al pie donde se aluda a alguna obra.

8. El modelo de citacién de referencias bibliograficas es (Apellido autor, afio: pagina),
siguiendo las directrices APA 7a ed. Puede consultarse en https://normas-apa.org. Las
referencias bibliograficas utilizadas para la elaboracién de los articulos o resefias
deberdn presentarse en un listado final, con dicho formato APA establecido y ordenadas
alfabéticamente por autor. En caso de incluir mas de una obra del mismo autor, se
ordenaran las referencias cronolégicamente segun la fecha de edicion. Al ser Differenz.
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas una revista
especializada en la filosofia de Heidegger, se recomienda citar a este autor conforme a
la edicién de su obra completa en aleman (Gesamtausgabe) editada por Klostermann
Verlag. Las citaciones incluidas en el cuerpo de texto deberan citarse conforme al volumen

de la GA al que pertenecen (GA X: p).

9. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
comunicara la aceptacion o rechazo de un articulo, junto con las observaciones o



sugerencias emitidas por los evaluadores. Se informara de la publicacion de los trabajos
a los autores correspondientes Los autores de articulos en via de publicacion recibiran
la prueba del texto tras ser compuesto tipograficamente, para su inmediata correccion
(méximo dos semanas de plazo). Una vez publicado, podran adquirir separata electrénica
de su articulo en la web en formato pdf. En caso de aceptacidn, se autoriza a Differenz.
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas a incluir
nombre y apellidos del autor, ORCID, asi como filiacidn institucional y, en su caso, direccion
de correo electrdnico, en todos los documentos relacionados con la publicacion del articulo
gue se somete a evaluacidon. Asimismo se garantiza la autoria y originalidad del articulo,
y asumo la plena y exclusiva responsabilidad por los dafos y perjuicios que pudieran
producirse como consecuencia de reclamaciones de terceros respecto del contenido,
autoria o titularidad del contenido del mismo. La recepcidn de articulos esta abierta todo
el afio. La maquetacion y correccion ortotipografica se realiza en los dos meses previos a
la salida del nimero. Todo ello siempre cumpliendo la periodicidad establecida en tiempo
y forma. Si en un caso excepcional, por causas ajenas a la revista ésta se viese obligada a
la modificacion o retraso en el plazo de la publicacion de los articulos seleccionados, a un
numero posterior, se le comunicaria a cada autor para que confirmasen su aprobacion o,
en caso contrario, dispusiesen del articulo para presentarlo a otras revistas.

10. Los editores no se responsabilizan de los errores que se hayan podido deslizar por no
haber seguido estas instrucciones. En caso de tropezar con dificultades de desciframiento,
interpretacion, formato, etc., requerirdn al autor a través del e-mail para que envie un
nuevo archivo, y si en el término de una semana no lo reciben, entenderdn que renuncia
a la publicacidn del trabajo.

7. Historial de la revista

Son ya algunos afios los que llevamos leyendo, comentando, debatiendo y criticando la
obra de M. Heidegger. Entre una cosa y otra, desde el siglo pasado. Amigos/as y alumnos/
as de ayer y ahora otros/as de hoy nos venimos reuniendo en torno a esa obra ingente y
desproporcionada, en el seminario permanente dedicado a ese interminable cuéntame
como paso que es la Gesamtausgabe. Differenz. Revista internacional de estudios sobre
Heideggery sus derivas contempordneas, asi como el Archivo Heidegger de la Universidad
de Sevilla y el Grupo de Investigacion Filosofia aplicada: sujeto, sufrimiento, sociedad
son proyectos surgidos de ese seminario permanente. Su finalidad, en parte, es la de
estimular, desarrollar y dar a conocer los trabajos e investigaciones relacionadas con la
obra vy la figura del emboscado de Todtnauberg. En 2014, Differenz nace con la vocacién



de convertirse en un referente internacional de los estudios heideggerianos en cuanto a
calidad, rigor y pluralidad.

About the journal
1. Focus and scope

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
is published by the Research Group: Filosofia aplicada: sujeto, sufrimiento, sociedad
(PAIDI Code: HUM-018) and the Heidegger Archive of the University of Seville (Delegation
of the M. Heidegger-Stifftung-MeRkirch) in collaboration with the University of Seville. It
was founded in 2014 and is published annually, alternating between monographic issues
(which focus on specific topics related to Heidegger’s work) and miscellaneous issues,
which provide readers with a representative overview of the direction of research on
Heidegger in Europe and America. The journal also devotes considerable attention to the
examination and critique of new publications on Heidegger’s life and work, as well as to
philosophical creation and the publication of specialised bibliographies. The journal has
the following sections:

Studies: Research articles.

Derivas: Specialised articles, information and philosophical creation, reports, debates,
translations...

Book reviews.

Quality is ensured through a double-blind peer review process for all articles. Contributions
are accepted in the various languages widely spoken in the West: Spanish, English, French,
Portuguese, German and ltalian.

Differenz is a comprehensive compendium of the variety of philosophical views that
coexist on Heidegger’s work and its derivations. All ideas and opinions published are
those of their authors, and therefore Differenz acts solely as a mouthpiece. In this role, it
is pleased to open its pages to both renowned scholars and university professors and to

newer and/or younger philosophers.

Distribution: In addition to Spanish universities, its distribution reaches most of the Ibero-
American university space and various university and research centres in Europe and the
United States.



2. Evaluation of originals

All sections are evaluated. The editorial committee initially decides whether the article is
appropriate for the journal. In the case of research articles (Studies), if it is not rejected, the
editorial committee selects reviewers who are experts in the subject matter of the article.
The article then undergoes a more exhaustive evaluation process, which is carried out as
follows: Each article is reviewed by two expert reviewers who advise on its publication
(peer review). To ensure transparency, the reviewers do not know each other or the
identity of the author being evaluated (blind review). More than 80% of the reviewers are
external to the journal and the University of Seville. They are professors with doctorates
from international research institutions, as well as authors who have published more than
two articles in the journal and hold a bachelor’s or doctoral degree in the field. If they
wish, authors may propose external reviewers who are experts in the field.

3. Open Access and Archive Policy

This journal provides open access to its content, based on the principle that offering the
public free access to research helps to promote a greater global exchange of knowledge.
Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
follows a policy of disseminating its content under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International Licence. The publication aims to give
the widest possible dissemination to all work of sufficient quality, published in any medium
with more limited dissemination. In this way, researchers and institutions that would
otherwise be marginalised are integrated into a universal scientific dialogue. Differenz.
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporaneas will not
charge authors any fees for submitting or sending articles, nor will it charge any fees for

their publication.

Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
adheres to the LOCKSS, CLOCKSS and PKN (PN) archiving policies.

4. Frequency, languages of publication and privacy statement

The journal is published annually, alternating between monographic issues (focusing
on specific topics related to Heidegger’s work) and miscellaneous issues, which provide
readers with a representative overview of the direction of research on Heidegger in
Europe and America. The journal also devotes considerable attention to the examination
and critique of new publications on Heidegger’s life and work, as well as to philosophical



creation and the publication of specialised bibliographies. The languages accepted for
original articles, contributions and correspondence are Spanish, Portuguese, English,

French, Italian and German.

Privacy statement: The names and email addresses entered in this journal will be used
exclusively for the purposes stated by this journal and will not be made available for any

other purpose or to any other person.

5. Ethical guidelines and good practice

1. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
is structured according to a series of ethical principles and fundamental duties concerning
the author, the editorial committee, the authors, and external reviewers. It also has a
public procedure for receiving and handling complaints. The principles that determine the
evaluation of articles are published both on its website and in the content of the journal

in order to promote the transparency of the publication.

2. All processes inherent to transparency and that respect the principle of confidentiality
will appear in the journal. Specifically, this will involve the publication of the article
evaluation guide provided to referees, the procedure for receiving and managing
complaints, and the ethical and good practice statement. The journal is committed to
maintaining the confidentiality of authors to ensure a double-blind evaluation process.
Likewise, this principle will be fundamental in the event of complaints or the disclosure
of plagiarism or self-plagiarism until an official ruling on the case has been obtained. This
principle must be respected by authors in articles involving experimental studies with
humans or other circumstances that require the application of this ethical principle. The
journal will maintain mechanisms to combat plagiarism and self-plagiarism in all instances,

in accordance with the duties of each member of the journal, as outlined below.

3. Authors are free to express their own opinions as long as they do not violate the other
principles of this statement, are based on academic criteria, and possess the appropriate
scientific rigour. This principle translates into freedom of decision for the journal’s
reviewers and committees, provided that they meet the same requirements of academic

rigour and argumentative justification.

4. Attention and respect for diversity and gender In orderto avoid any type of discrimination,
mechanisms have been created to promote respect for diversity. In this regard, the editor,
editorial committee, authors, and referees must avoid any type of discrimination based on

gender, race, political or religious ideology, or sexual orientation in their judgements and



writings. Authors must report gender in the source data of published research in order to
identify differences due to this aspect. The journal’s editorial board encourages the use
of inclusive language in submitted articles. Some guidelines for inclusive formatting are
derived from international documents such as those approved by the United Nations and
can be summarised as follows: avoid discriminatory expressions; use appropriate forms
of address; include full names and surnames for both genders and avoid expressions that
perpetuate gender stereotypes; make gender visible when the communicative situation
requires it: explicitly refer to gender groups; use feminine and masculine pairs (split when
necessary) and encourage typographical strategies: o/a, o(a). Do not make gender visible
when the communicative situation does not require it: omit the article before gender-
neutral nouns (journalist, participant, representative), use collective nouns and other
generic structures when possible, choose gender-neutral adjectives instead of nouns.

5. A conflict of interest is understood to be those circumstances in which a person’s
primary interests are determined by secondary interests unrelated to them. Specifically,
this principle applies to situations in which a referee is aware that they are evaluating an
article by a person they know or with whom they have a relationship of any kind, or vice
versa, when the author is aware that their evaluation depends on these circumstances.
This circumstance applies to each of the members of the journal. In all these cases, a
declaration of conflict of interest is mandatory so that the journal’s editorial team can take
the appropriate measures.

6. The ethical duties of the editor and the editorial committee are to act fairly, avoiding
any type of discrimination based on gender, race, political or religious ideology, or sexual
orientation, both in relation to authors and the journal’s team; to manage all contributions
based solely on their academic value and not on the financial resources contributed for
their publication or on business interests; to encourage freedom of expression, the quality
of the authors’ arguments and the promotion of different modes of rationality in the works
submitted; to maintain the editorial independence of the journal; to publish apologies,
corrections, clarifications or retractions when necessary; to generate and monitor a fair
procedure for handling complaints, including the possibility for complainants to receive a
response in accordance with the ethical principles of the journal; encourage the correction
of errors if they appear in articles; maintain the confidentiality of authors and referees
or arbitrators in the blind peer review process of submitted works; publish the journal’s
evaluation criteria and procedures; maintain the integrity of academic records throughout
the publication’s existence. The editor is ultimately responsible for the acceptance and
rejection of articles, with whose authors he or she must not have any conflicts of interest.



7. The ethical duties of external reviewers are to accept only those articles for which
they have sufficient academic competence and knowledge; to inform the editor/editorial
committee if the authorship can be deduced and to reject it to avoid violating the duty of
double-blind review; in the event of detecting partial or total plagiarism or self-plagiarism,
use of the text in conferences or presentations of various kinds, to inform the editor/
editorial committee; to carry out an impartial blind review of the works received, providing
constructive comments to the authors; to evaluate the articles exclusively according to
academic criteria, generating a report articulated by the journal’s evaluation guide, Avoid
any type of discrimination based on gender, race, political or religious ideology, or sexual
orientation in the review process. Be aware of the possibility of conflicts of interest of an
institutional, financial, or collaborative nature between the referee and the work and,
if detected, notify the editor so that the work received can be sent to another author.

Respond to the evaluation of articles within a reasonable time frame.

8. The ethical duties of authors are to confirm that the article is not being evaluated by
another publication, has not been published or presented at any academic event; if the
article is a reworking of a conference, paper, communication, talk or similar, or corresponds
to a subsequent reworking, the author must inform the editor and indicate this in a
footnote on the first or last page of the work; to avoid any type of discrimination based on
gender, race, political or religious ideology, or sexual orientation in the body of the work;
to obtain permission for the publication of texts, graphics, or tables that do not belong
to the author and require it, and to indicate their source; to cite the source of all ideas or
content on which the argumentation of the work is based; to report any possible conflict
of interest in relation to the review process; in the case of empirical studies involving
humans or animals, the ethical principles required by national and international ethical
regulations must be respected. If the study requires it, the necessary permission must
be obtained from the ethics committee indicated for such research. These permissions
include obtaining the explicit informed consent of the subjects involved in the study;
facilitating the correction of errors and amendments if the article itself has been accepted
and in accordance with the deadlines set; submitting articles in accordance with the
journal’s editorial line and accepting their rejection if they are not consistent with it, its
area of knowledge or the bibliography and discussions specific to its field of development
(however, there is a complaints line if you wish to use it in relation to this point); and
stating in the article who has funded the research, if applicable. It is prohibited to publish
the article in any other journal, transferring the rights to publish articles to the journal
and requesting permission for their publication or editing in another medium if they have



been approved. In the case of articles edited by several authors, all of them must have

participated equally in the process.

9. The editor and editorial board will receive any ethical complaints or grievances related to
Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
at any time of the year at the email address differenz@us.es. The complaint must be
substantiated and accompanied by all the evidence and documents necessary for its
evaluation by the editor and the editorial board. The editor will gather all the information,
assisted, if necessary, by the members of the editorial board. The editor will request
testimonies and arguments for and against the positions. If possible, the editor should
gather this information in writing to forward it to the editorial board. The editor shall
convene the editorial committee in order to present the details and provide them with
all the information, manage the development of a ruling and the creation of a joint
course of action. Normally, the editorial committee chaired by the editor, or the editor,
shall resolve the issue within a maximum period of six months from receipt of all the
documentation. It shall also issue a ruling, which shall be communicated to the persons
involved. The rulings shall include: information to the author about the decision taken;
information to the institutions involved in the submitted work about the decision of the
ethics committee. If necessary, for example in the case of detection of plagiarism or self-
plagiarism after publication of an article, the work shall be immediately withdrawn and
the circumstance shall be publicly reported. Likewise, all indexes and catalogues where
the Journal is indexed will be informed of this matter, and the author will be prohibited
from republishing in the journal for a period of time to be determined in the ruling and
decided by the Editorial Committee. In the event that the problem is related to the editor,

the most senior member of the ethics committee will be chosen to lead the entire process.

6. Guidelines for authors

1. Authors must submit their articles to the journal via the OIS platform (https://
revistascientificas.us.es/index.php/Differenz/index). The first page must include the
followinginformationinthe original language andin English: title, abstract of approximately

100 words, and approximately 5 keywords separated by semicolons.

2. Papers submitted for the first time will be anonymous. They will not include the author’s
details; once accepted and reviewed, the relevant details will be added. Authors must fill
in their user details completely when registering on the journal’s platform: it is mandatory
to include their full name, academic affiliation and ORCID, as only these three will be

published. To facilitate anonymous review, authors must also remove all references in



the article to other works and articles written by themselves, both in the body and in the
notes, or do so in a way that does not reveal their own authorship. They must also omit
any mention of acknowledgements of their participation in funded projects and other

acknowledgements.

3. All writings submitted for publication in Differenz. Revista internacional de estudios
heideggerianos y sus derivas contemporaneas, whether articles, notes, reviews,
translations, etc., must be completely unpublished. While they are in the process
of evaluation or editing, they should not be submitted to any other publication. Once
they have been published, authors may use their texts freely, always citing their original
publication in Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas
contempordneas. In very exceptional cases, and if the reviewers deem it appropriate,
articles already published in other journals with limited circulation may be published,
specifying this in each case.

4. Studies should be between 5,000 and 10,000 words in length (between 15 and 20
pages). Book reviews should be no longer than 1,800 words. Except in exceptional cases,
reviews of books more than seven years old will not be accepted. The works reviewed
must be first editions or reissues with substantial modifications. To avoid conflicts of
interest, it is preferable that they not be written by people close to the author of the book
being reviewed or who have collaborated in its editing or design. The author of a reviewed
book should not have professional authority over the author of the review, as in the case

of a thesis supervisor.

5. The format in which the work is submitted to the journal must be .doc, .docx, .odt or
.rtf. The font for the body of the text (including titles, section headings and bibliographical
references) should be Times or Arial 11 point with 1.5 line spacing. Footnotes should be
10 point with 1.5 line spacing. The text should be presented without any indentation. Bold
and underlining are not allowed; only italics and English quotation marks (“...”) and single
quotation marks (“.."), as appropriate. Angle quotation marks («...») will only be accepted
in exceptional cases. We cannot guarantee that there will be no problems with special
characters (Greek, Hebrew, logical, mathematical). We recommend restricting their use as
much as possible and, in any case, sending the originals together with their transliteration

into the Latin alphabet.

6. The structure of the articles will be: Title, title in English, author’s name, institution,
abstract, keywords. If the manuscript has been produced thanks to a research project
grant, scholarship or similar, this should be indicated as footnote number 1 at the end
of the title of the first section of the text. After the headings, it is recommended that the



article be organised into sequentially numbered sections, as follows: 1. 2. 3., etc. The titles
of subsequent subdivisions should follow a numerical order, as follows: 1.1.; 1.2 ; 1.3. It
is recommended that articles have an introduction as the first section and conclusions as
the last. Acknowledgements and bibliographical references should be included at the end
of the text. Figures and tables should be incorporated into the text, numbered and with
their respective captions in 10-point italics.

7. Footnotes should be concise. Quotations in the body of the text should also be brief and
should be enclosed in quotation marks: ‘like this’. If they exceed three lines, they should
be in a separate paragraph, without quotation marks and without indentation (which will
be applied when typeset). To introduce an explanatory term within a quotation, square
brackets should be used, as in the following example: ‘The link between this [special
situation] and the agent’s goal.... Quotations must include their reference at the end in
accordance with the citation model (see point 8 of these guidelines). This also applies to
footnotes that refer to a work.

8. The citation format for bibliographic references is (Author’s surname, year: page),
following the APA 7th edition guidelines. These can be consulted at https://normas-apa.
org. The bibliographic references used in the preparation of articles or reviews must be
presented in a final list, using the established APA format and arranged alphabetically
by author. If more than one work by the same author is included, the references shall
be ordered chronologically according to the date of publication. As Differenz. Revista
internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas is a journal
specialising in the philosophy of Heidegger, it is recommended that this author be cited in
accordance with the edition of his complete works in German (Gesamtausgabe) published
by Klostermann Verlag. Citations included in the body of the text should be cited according
to the volume of the GA to which they belong (GA X: p).

9. Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas
will communicate the acceptance or rejection of an article, together with the comments
or suggestions made by the reviewers. The authors will be informed of the publication
of their works. The authors of articles in the process of publication will receive the proof
of the text after it has been typeset, for immediate correction (maximum two weeks).
Once published, they will be able to purchase an electronic offprint of their article on the
website in pdf format. In case of acceptance, Differenz. Revista internacional de estudios
heideggerianos y sus derivas contemporaneas is authorised to include the author’s
name and surname, ORCID, as well as institutional affiliation and, where applicable,
email address, in all documents related to the publication of the article submitted for

evaluation. | also guarantee the authorship and originality of the article, and | assume



full and exclusive responsibility for any damages that may arise as a result of third-party
claims regarding the content, authorship or ownership of the content thereof. Articles are
accepted throughout the year. Layout and proofreading are carried out in the two months
prior to the issue’s release. All of this is always done in accordance with the established
frequency in a timely manner. If, in an exceptional case, for reasons beyond the control of
the journal, it is forced to modify or delay the publication of the selected articles to a later
issue, each author will be notified so that they can confirm their approval or, if not, make
the article available for submission to other journals.

10. The editors are not responsible for any errors that may have crept in due to failure
to follow these instructions. In the event of difficulties with deciphering, interpretation,
format, etc., they will request the author by email to send a new file, and if they do not
receive it within a week, they will understand that the author has withdrawn the work
from publication.

7. History of the journal

We have been reading, commenting on, debating and criticising the work of M. Heidegger
for several years now. Between one thing and another, since the last century. Friends
and students from yesterday and today have been gathering around this enormous and
disproportionate work in the permanent seminar dedicated to the endless ‘tell me how
it happened’ that is the Gesamtausgabe. Differenz. Revista internacional de estudios
heideggerianos y sus derivas contempordneas as well as the Heidegger Archive at the
University of Seville and the Research Group: Filosofia aplicada: sujeto, sufrimiento,
sociedad are projects that have emerged from this permanent seminar. Its purpose, in part,
is to stimulate, develop and publicise work and research related to the work and figure
of the Todtnauberg hermit. In 2014, Differenz was created with the aim of becoming an

international benchmark for Heideggerian studies in terms of quality, rigour and plurality.

Contacto / Contact
Differenz, Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas.
Archivo Heidegger de Sevilla.
Facultad de Filosofia - Universidad de Sevilla
C/ Camilo José Cela, s/n - 41018 Sevilla (Spain)

TIf.: 00-34-954557788  e-Mail: differenz@us.es



