
Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

17 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.02 [pp. 17-33]

Recibido: 25/10/2025 – Aceptado: 12/12/2025

O reconhecimento mútuo no projeto filosófico de Paul Ricoeur: 
Ação e compromisso numa amplitude política

Mutual Recognition in Paul Ricoeur’s Philosophical Project: 
Action and Compromise in a Political Context

Thalyta Cristine Arrais Furtado Araújo de Oliveira 

Universidade Federal do Piauí

Resumen: Este artigo reflete sobre o reconhecimento mútuo na filosofia de Paul Ricoeur a partir de 
uma amplitude política, desenvolvendo pela via das capacidades e sob o signo da pessoa capaz, a 
disposição a uma vida compartilhada que não exclui os conflitos, mas que convoca a um exercício 
hermenêutico. Partimos da compreensão de que na estrutura ortogonal da política é exigido um 
equilíbrio e um anteparo crítico entre as lutas e os estados de paz. Esse equilíbrio é declarado sob 
a figura do compromisso, onde a mutualidade encontra a sua expressão máxima: reconhece as 
diferenças e o pluralismo e transcende os interesses e vontades particulares em prol de soluções 
justas, mas nunca absolutas.

Abstract: This article reflects on mutual recognition in Paul Ricoeur’s philosophy from a political 
scope, developing through capabilities and under the sign of the capable person, the disposition 
to a shared life that does not exclude conflicts, but calls for a hermeneutic exercise. We start from 
the understanding that in the orthogonal structure of politics a equilibrium and a critical barrier 
between struggles and states of peace are required. This equilibrium is declared under the figure of 
compromise, where mutuality finds its maximum expression: it recognizes differences and pluralism 
and transcends particular interests and desires in favor of fair, but never absolute, solutions.

Palabras clave/Keywords: Ação (Action); Compromisso (Compromise); Paul Ricoeur; Política 
(Politics); Reconhecimento (Recognition)



18 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

1. Introdução

Encarando uma diversidade de pesquisas e diálogos com outros campos das ciências 

sociais e humanas, Paul Ricoeur desenvolve em sua obra Percurso do Reconhecimento 

(2006a) uma investigação muito particular em torno da temática do reconhecimento, 

a partir de uma abordagem semântica, ontológica e sobretudo ética que fundamenta 

a fenomenologia da pessoa capaz1, onde a ipseidade se encontra no centro, e a ação 

humana é tomada, neste último movimento não apenas pela sua voluntariedade ou 

involuntariedade, mas a partir de um plano intersubjetivo marcado pela conflitualidade, 

mas também pela construção de um mundo compartilhado.

Essa dimensão da ação em sua antropologia filosófica é o que faz com que Ricoeur 

situe a “relação triangular” (1986) entre ipseidade/alteridade/socialidade que nos leva 

a crer num desenvolvimento de uma tessitura política do reconhecimento mútuo, aliada 

à herança hegeliana da Sittlichkeit e à semântica e pragmática da ação, para sustentar 

o que Johann Michel (2015) chama de uma “hermenêutica ontológica menor”. Assim o 

diálogo com estes autores – o retorno à Hegel e a atualização por Honneth, no último 

estudo do Percurso do Reconhecimento (2006a) –, passa pelo objetivo de refletir, a partir 

de sua fenomenologia hermenêutica, o “estar entre”, sem trair a insubstituibilidade de 

cada, como um reflexo do desejo de viver juntos.

O filósofo francês argumenta que há uma “relação absolutamente primitiva, que está 

na origem do vínculo social, entre a desconfiança da guerra de todos contra todos e a 

benevolência gerada pelo encontro com o outro ser humano, o meu semelhante” (Ricoeur, 

2005: 129, tradução nossa). Por isso, Ricoeur pretende, em certa medida, reverter a 

lógica das lutas por reconhecimento em torno de experiências pacificadas, como aquelas 

experimentadas e de algum modo institucionalizadas em sociedades arcaicas com as 

trocas de dons. 

Neste caminho, propomos uma reflexão sobre o projeto hermenêutico fenomenológico 

de Paul Ricoeur percebendo como os conceitos de agência e de capacidade – o poder 

fazer2 – sustenta e situa concretamente o “eu”, onde a liberdade e autorrealização 

1 O termo apresentado na filosofia ricoeuriana é de “homem capaz”. No entanto, considerando as 
discussões em torno da identidade de gênero na contemporaneidade, percebemos que tomar o 
masculino como gênero genérico gramaticalmente para denotar o humano como um todo, esvazia 
a contextualidade e historicidade que se coloca diante dos usos da língua, o que afeta por conse-
guinte a construção de sentidos e a própria compreensão humana. Por isso mesmo, acompanhando 
a ideia de “língua viva” de Ricoeur (ver A Metáfora Viva, 2000), retomamos este conceito sob a 
forma da “pessoa” que se torna mais adequada - sem, no entanto, ferir o escopo filosófico do autor.

2  O poder fazer em Paul Ricoeur se desdobra em: pode falar, poder narrar, poder agir, imputar-se, 
prometer e lembrar (Ricoeur, 2006a).



19 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

depende das relações intersubjetivas, dentro da compreensão de mundo compartilhado, 

que mobiliza sentidos, identidades e sentimentos de pertença. Assim, mesmo diante 

de toda a negatividade ou negação gerada pela dominação, opressão, marginalização e 

submissão que afeta a subjetividade, estes fenômenos não aniquilam o sujeito: ao opor-

se à negação, os agentes sugerem novos horizontes e espaços de conflito, mas também 

de negociações em torno de suas pautas.

Neste quadro onde a conflitualidade, a qualidade do vínculo social e do reconhecimento 

numa expressão pública na formação de uma comunidade política são questões sobre 

as quais a filosofia de Ricoeur orbita, ainda é necessário refletir sobre a dinâmica social 

que nos empurra para um ciclo de demandas insatisfeitas à medida que em sociedades 

plurais as exigências por reconhecimento aumentam diante de necessidades cada vez 

mais específicas.

Por isso, buscamos na figura do compromisso o caminho para atender a mutualidade 

enxertada no cerne do reconhecimento – para tratar numa linguagem ricoeuriana –, que 

pretende equilibrar as demandas e exigências de retribuição, suspendendo a ameaça 

do outro e conjugando uma gramática em que as relações se estruturam em “nós”. O 

reconhecimento situaria assim as pessoas em relação a todas as outras enquanto o 

compromisso seria a nossa capacidade de atualizar nossas posições e ações diante de um 

mundo diverso, dinâmico e plural, em um processo aberto e contínuo onde as decisões 

podem ser negociadas e renegociadas, o que é puramente hermenêutico. 

2. O caráter da ação: a pessoa capaz entre a conflitualidade e a mutualidade

Ao se aproximar de uma sociologia da ação, em especial, de um paradigma do dom, em 

diálogo com Marcel Mauss e Marcel Hénaff, Paul Ricoeur (2006a) argumenta que se o 

conflito, sob o signo do reconhecimento, tem o poder de inaugurar eventos necessários 

para marcar nossa existência, as relações sociais também podem ser fundamentadas pela 

trocas simbólicas de dons, contra o interesse instrumental, em uma atitude ética, moral 

e política que reconhece o ser em sua humanidade plena, como meu semelhante e que 

possa aspirar um “viver juntos”.

Este argumento contrapõe fundamentalmente a teoria mítica hobbesiana que 

fundamenta a ideia da guerra de todos contra todos (no sentido mais primitivo em busca 

de sobrevivência), mas que foi institucionalizado como uma parte estrutural da natureza 

humana e hoje se desdobra em humilhações, desprezos e violências morais, físicas e 

psíquicas. Ricoeur se ampara na filosofia hegeliana e nos argumentos de Axel Honneth 

para demonstrar a importância da dimensão contraditória e dialética da natureza 



20 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

propriamente humana, sem deixar de perceber que o vínculo humano se orienta pelo 

reconhecimento mútuo.

O filósofo francês sustenta que o reconhecimento sob a figura da mutualidade oferece, 

especialmente ao pensamento político, algo diferente de um contratualismo liberal, da 

liberdade em nome de uma segurança e bem-estar, mas que está enraizada na própria 

capacidade humana de agir. Isso não representa que a vida coletiva não necessite de 

convenções, no entanto, o poder político, bem como sua autoridade e legitimidade estão 

pautados no pleno reconhecimento de cada pessoa como ser livre e capaz. 

Paul Ricoeur ilumina diante de uma hermenêutica do si, que as demandas e exigências que 

se oferecem no mundo prático, necessitam de uma abordagem que dê conta da pluralidade 

de forças, diálogos e ordens que se relacionam entre o eu e o outro. Daí que o conflito 

humano, fruto da falibilidade e fragilidade da pessoa, que se revela pela tensionalidade 

provocada entre a finitude (“estado de existir”) e a infinitude (“ato de existir”), seja pela 

desproporção entre o caráter finito dos bens e as necessidades humanas (infindáveis) e os 

meios para a sua satisfação, nunca está fora do horizonte das relações intersubjetivas.

Esses pressupostos devem ser encarados porque no centro de todo o debate sobre o 

reconhecimento continuam implicadas o estatuto ontológico da pessoa ricoeuriana – este 

cogito ferido (cogito brisée)3 – que se coloca às vistas das dinâmicas temporais, sociais e 

históricas, marcada pela sua ação e passividade e que demanda por reconhecimento. Por 

isso, Paul Ricoeur se mantém atento ao embaraço provocado pelo negativo, em que a 

ideia de mutualidade “entre protagonistas da troca” parece impossível de ser alcançada.

O desconhecimento da dissimetria originária é a primeira sombra do negativo nas 

relações de reconhecimento porque pode levar à “armadilha da união fusional” (Ricoeur, 

2006a: 272). Por isso, torna-se necessária uma pré-compreensão mais originária do 

poder de nos assegurar enquanto um “eu”, e com o outro, contemplamos a face da 

passividade de quem depende do outro e não está sozinho. É o que explicita no Percurso 

do Reconhecimento, essa passagem do “ verbo ‘reconhecer’ de seu uso na voz ativa para 

seu uso na voz passiva” (Ricoeur, 2006a: 10). 

É nesse “entre” que está a plena significação da experiência humana, revelando o 

“caráter insubstituível de cada um dos parceiros da troca; um não é o outro” (Ricoeur, 

2006a: 272) e explorando um compromisso prático diante da veemência ontológica, de 

realização do si, por meio da noção de capacidade – que nos projeta e nos afeta –, porque 

é por meio desta que se constitui um acesso fundamental ao estar-no-mundo.

3 Ricoeur defende a expressão cogito ferido para evitar os extremos do cogito cartesiano e do cogito 
quebrado nietzschiano. Em O Si-mesmo como outro (1991), este debate está melhor esclarecido.



21 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

Se na modernidade essa conexão fundamental entre o reconhecimento e o conflito se 

revela como uma dinâmica fundamental para o avanço ou retrocesso da própria humanidade, 

ela carece de uma interpretação menos simplista entre “positiva” ou “negativa” (Bertram 

& Celikates, 2015) para se concentrar numa instância que vincula o conflito a uma noção 

generativa. Nesse caminho é que Paul Ricoeur argumenta que essa conflitualidade pode 

gerar para além das lutas, relações sociais, éticas e políticas compassivas e pacíficas.

Neste caminho, Ricoeur se apoia na sociologia de Luc Boltanski (2000) para definir os 

estados de paz, um mundo que se revela para além das disputas violentas, que escapa às 

regras de equivalência, mas que não deixa de encarar que o reconhecimento mútuo, por 

vezes, envolve um certo tipo de demanda e deixa implícito um certo tipo de exigência. 

Por isso, Ricoeur está consciente de que “esta mutualidade não ocorre espontaneamente; 

esta é a razão pela qual é demandada; e esta demanda não é isenta de conflito e luta” 

(Ricoeur, 2005: 126).

Ainda, assim, diante de qualquer contexto de dominação, aquele que tenta se libertar 

pela luta, o faz diante de uma motivação moral válida, mas com o objetivo de inaugurar 

uma reciprocidade “positiva” pautada na benevolência e principalmente na esperança de 

reconhecimento pleno de suas capacidades. Inverter a polaridade (Scott-Bauman, 2013) 

é o que movimenta a interpretação do conflito e do confronto provocado por um certo 

mal-estar pessoal diante da liberdade de ser e agir para a integração e a criação.

A oposição que Ricoeur parece apontar sobre este ponto é que a resposta dada à 

negação também pode ser patológica: entre a méprise (equívoco) e o mépris (desprezo)4 – 

e as figuras que delas decorrem, como a humilhação, a negligência e a depreciação – podem 

ser apontados como “resposta” a agressividade e o ressentimento, que se encontram sob 

a figura da vingança e da violência. Isto sugere que as práticas de reconhecimento ou 

de negação são justificadas e legitimadas em uma aparente neutralidade do ponto de 

vista de moral, mas que empurram o problema do reconhecimento para um problema de 

sentido, um problema hermenêutico.

Assim, o que está no centro das expectativas de reconhecimento? São muitas as 

demandas que se diversificam e se desdobram de forma bem generalista num contexto 

4 Ricoeur sublinha que na língua francesa mépris e méprise possuem uma “inesperada vizinhança 
lexical”. Ambas atuam no negativo a partir de contextos específicos. Ele diz: “No temor do erro, a 
méprise (o equívoco) tem de ser evitada, e tem de ser primeiramente descoberta e denunciada. É 
somente a posteriori que a méprise se revela como parte interessada na busca da verdade. Com o 
mépris (desprezo), a incorporação do negativo à conquista do reconhecimento é inteira. Ousar-se-ia 
aqui falar do trabalho do desconhecimento na conquista do reconhecimento. É nessa implicação do 
desconhecimento no reconhecimento que se organiza a expressão de luta pelo reconhecimento: a 
conflitualidade é sua alma” (Ricoeur, 2006a: 269).



22 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

social – capacidades, gêneros, direitos, filiações culturais, políticas, religiosas – onde não 

é possível alcançar objetivamente uma resposta. Mas de certo, a filosofia ricoeuriana 

pressupõe que esta conflitualidade não deve ser encarada como “um infortúnio, mas 

alguma coisa de estrutural em uma sociedade onde a diversidade de projetos não cessa 

de se amplificar e, para tornar possível a convivência, é cada vez mais urgente uma regra 

de jogo” (Ricoeur, 2017: 47).

Por isso, a antropologia filosófica de Ricoeur, que faz a ligação entre a “pessoa falível” 

e a “pessoa capaz”, se faz necessária. O filósofo francês demonstra que em toda a medida, 

o caráter da ação (agente-passividade), das capacidades, portanto, da pessoa como 

centralidade e, na nossa perspectiva, como instância política por excelência. Assim, este 

sujeito que aparece no escopo reflexivo de uma “hermenêutica do si”, já está implicado num 

tipo de reconhecimento mais originário, um reconhecimento de poderes e responsabilidades 

que conformam a pré-compreensão dessa “pessoa capaz” sob a figura do “eu posso”. 

Assim, essa “pessoa capaz” lançada num mundo político repleto de expectativas, 

compromissos e exigências históricas e de uma potencial ameaça de destruição, se coloca 

em Ricoeur a partir do seu verdadeiro sentido de reconhecimento, um sentido ético que 

dá legitimidade às relações. Essa pessoa é “mais que um corpo biológico, sociológico ou 

psicológico; mais que um temperamento, um caráter, uma mentalidade, um objeto de 

ciência e muito mais que um indivíduo” (Kunnath, 2009: 41).

Deste modo, não se trata de superar o negativo implicado na dimensão conflituosa 

da experiência humana, mas atravessá-lo em busca de um exercício crítico que encara o 

conflito como uma condição de conquista do “si” enquanto unidade de vida (uma unidade 

ontologicamente fragmentada pela dialética entre idem-ipse), entre as capacidades 

imaginativas e poéticas de si e a realização de uma experiência vivida e reconhecida. É, pois, 

a partir do que falta, de um certo desequilíbrio entre minhas vontades, capacidades e limites 

que encontramos a pessoa enquanto tarefa, humanidade, enquanto seres finitos, desejosos e 

políticos. Assim como é a capacidade de agir das pessoas que está em jogo e que movimenta, 

dinamiza, atualiza e constitui o desejo de atestação e todas as relações de reconhecimento.

Como aponta Ricoeur em Morale, éthique et politique (1993: 6), “uma reflexão sobre o 

homem capaz parece-me constituir o prefácio antropológico exigido pela filosofia política”, 

porque é esse sujeito livre, autônomo e frágil que introduz a reciprocidade como fundamento 

da relação do eu-outro e se reflete na exigência de reconhecimento: essa relação entre 

atividade e passividade que depende do reconhecer e do ser reconhecido. Nesse sentido, 

qualquer contato com a alteridade nos expõe à ambivalência das relações expressa pelo 

cuidado ou violência, aceitação ou exclusão, reconhecimento ou não reconhecimento.



23 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

3. A pessoa capaz à prova do político

No cerne da fenomenologia da “pessoa capaz” de Paul Ricoeur, primeiro há que se 

considerar que as capacidades merecem duas abordagens: as capacidades básicas – que 

se desdobram em capacidade de falar, agir, narrar, imputar-se, lembrar e prometer – e 

as capacidades sociais, aquelas que são frutos da “conjunção entre a validade universal 

da norma e a singularidade das pessoas” (Ricoeur, 2006a: 212). Em termos gerais, essas 

capacidades situam o “quem” das ações que transformam o ambiente físico e social e 

permitem que alguém seja responsabilizado por suas atitudes e escolhas

Somente uma antropologia que abra espaço para noções como ‘capacidade de agir’, 
‘disposição para agir’, ‘desenvolvimento e realização’ pode explicar como essas 
capacidades que corretamente consideramos dignas de respeito só podem florescer 
em sociedades com uma determinada forma, de modo que seu desenvolvimento não é 
possível em nenhuma ou em todas as sociedades políticas (Ricoeur, 1989: 35).

“Ser capaz” corresponde à dimensão antropológica do sujeito ricoeuriano que não 

é ensimesmado e nem destituído de si, mas um sujeito reflexivo que se autoexamina, 

reflete e compreende-se ao passo que dá significado às coisas do mundo. Ser capaz “de” é 

o que dinamiza as formas de existência diante dos aspectos biológicos, sociais e culturais 

(as tradições) e políticos (as estruturas de poder hegemônicas) e abre espaço para atos de 

resistência e de justificação. 

Por isso, como predicativo, ele expressa uma dimensão autorreferencial e quase 

reivindicação enquanto ser agente, mas que só pode ser assegurado numa dimensão 

política e confirmado por outrem, uma conjunção que o coloca no limiar do “poder 

realizar”, do “poder ser”. Dito de outro modo, corresponde ao “poder ser capaz”. Assim, 

“ser capaz de ingressar numa ordem simbólica é ser capaz de ingressar numa ordem 

do reconhecimento, de se inserir em um nós que distribui e compartilha os traços de 

autoridade da ordem simbólica” (Ricoeur, 2008: 98). 

Essa conexão que se desenvolve diz respeito não apenas aos direitos civis, políticos 

e/ou econômicos – a liberdade de circulação, direito de propriedade, participação em 

espaços públicos, acesso a bens básicos –, mas sobretudo a busca por estima social. O 

reconhecimento expresso no plano social é atravessado por diferentes ordens de mediação 

social o que resulta no estabelecimento de distintos papéis sociais e consequentemente 

de distintas formas de estima social.

Aqui abre-se espaço para o diálogo em torno da justiça social, compreendida para além de 

sistemas de distribuição e do desenvolvimento das capacidades. Mas antes que avancemos neste 

ponto, precisamos estabelecer junto com Ricoeur um fio condutor que estabeleça um vínculo 

claro entre a capacidade e o direito. Isso porque, podendo ser tomados de forma separadas, 



24 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

reunir essas concepções heterogêneas é o que fundamenta uma teoria do reconhecimento no 

filósofo francês. Encontramos então em Capabilities and Rights (2006b) uma resposta:

O melhor candidato para este empreendimento de integração é, a meu ver, o do 
reconhecimento, entendido como um processo dinâmico que conecta uma pluralidade 
de pontos de vista como etapas distintivas de um mesmo desenvolvimento (Ricoeur, 
2006b: 17. Tradução nossa).

O sujeito de direito nasce então da articulação entre capacidades e realizações, e é 

por meio da mediação institucional que o sujeito, todo e qualquer um, pode realizar-

se. No cerne desta discussão está a capacidade de imputar a si uma responsabilidade, 

uma capacidade primária porque “funda o sujeito de direito, dando-lhe uma identidade 

pessoal e coletiva” (Ballet, Mahieu, 2009: 307, tradução nossa). Talvez a hipótese mais 

evidente, nesse contexto de aproximação entre capacidades, reconhecimento e direitos, 

seja o estatuto jurídico, mas queremos evidenciar aqui seu valor político.

Por isso, Ricoeur amplia o debate em Percurso do Reconhecimento (2006a) ao 

dialogar com o economista Amartya Sen, percebendo que é numa dimensão política e 

social que as capacidades individuais são asseguradas, que tem como guia a expressão 

“direitos a certas capacidades” (Ricoeur, 2006a: 156). As dissimetrias provenientes das 

relações sociopolíticas são colocadas em termos de objetificação dos sujeitos (construção 

de estereótipos), desigualdades de oportunidades e ainda de distribuição de poder. Como 

aponta o filósofo em O Justo: “numerosíssimas pessoas não são desprovidas de potência, 

mas privadas de potência” (Ricoeur, 2008: 85).

O conceito de agência em Amartya Sen pode ser melhor esclarecido pelo seu conceito 

dualista de pessoa na dimensão ética (Sen, 1987) que o tensiona com o conceito de bem-

estar. A pessoa pode ser percebida primeiramente em termos de sua capacidade de 

estabelecer compromissos e metas, seja individualmente ou coletivamente. O segundo, 

diz respeito à possibilidade da pessoa ser definida em termos de suas realizações, sua 

possibilidade de garantir o bem-estar (Sen, 1987)5.

O que esta discussão em torno das capabilidades revelam é que, em certa medida, o 

reconhecimento se dá de forma indireta quando a livre agência fonte de reconhecimento 

direto da própria humanidade se traduz pelo valor de uma ação. Reconhecer direitos na 

5 Amartya Sen diz: “podemos ver a pessoa, em termos de agência, reconhecendo e respeitando 
sua capacidade de formar metas, compromissos, valores etc., e também podemos ver a pessoa 
em termos de bem-estar, o que também chama atenção. Esta dicotomia perde-se num modelo de 
motivação exclusivamente auto-interessada, em que a ação de uma pessoa deve estar inteiramente 
orientada para o seu próprio bem-estar. A agência de uma pessoa pode muito bem ser orientada 
para considerações não cobertas ou pelo menos não totalmente cobertas pelo seu próprio bem-es-
tar” (Sen, 1987: 41, Tradução nossa).



25 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

perspectiva de Amartya Sen é associado ao reconhecimento social, e é a partir de uma 

“agitação ativa” que se organiza uma defesa para monitorar as violações e garantir esses 

direitos básicos. Essa dimensão do espaço público que se revela é fundamental para 

“avançar no reconhecimento dos direitos humanos, sem a necessidade de ‘legislação 

coercitiva’, como Ricoeur” (Erasmo, 2021: 246).

O fundamento ontológico da capacidade se complementa com à fragilidade contingente 

da capabilidade: ela expõe os contextos de exclusão e marginalização aos quais alguns 

grupos são submetidos, portanto ignorados em suas capacidades, pelos efeitos do político. 

No entanto, os critérios avaliativos que Amartya Sen elabora em torno de uma teoria da 

justiça, não seriam suficientes para avaliar todos os diferentes sistemas que envolvem 

a vida em comunidade – a saber, políticos, econômicos, sociais, etc. Retornaria aí uma 

discussão em torno de equivalências que não correspondem efetividade ao espírito da 

mutualidade que se imprime no reconhecimento ricoeuriano.

Mas essa discussão ajuda a esclarecer a complexidade em que o tema antropológico 

do poder agir se oferece, conduzindo o caminho das capacidades básicas e individuais às 

capacidades sociais e para os direitos em geral, demonstrando que o poder de agir “está 

ligada ao fundo antropológico comum” (Ricoeur, 2006a: 159). O contorno político e da 

justiça social presentes nesse tensionamento entre capacidades e a capabilidades, revela 

que a afirmação do agir humano implica numa perspectiva sobre a liberdade. Isso fica 

claro no texto Fondements de l’éthique (1984):

que todo projeto ético, o projeto de liberdade de cada um de nós, surge em meio 
a uma situação já eticamente marcada; escolhas, preferências, valorizações já 
ocorreram, que se cristalizaram em valores que cada pessoa encontra ao despertar 
para a vida consciente. Toda nova práxis se insere numa práxis coletiva marcada pelas 
sedimentações de trabalhos anteriores organizados pela ação de nossos predecessores 
(Ricoeur, 1984: 65).

Toda essa problemática desenhada no campo ético numa passagem do eu-tu para o eu-

tu-eles, significa que é preciso um espaço para que o “eu”, os “outros” e o “nós” floresçam 

a partir de suas capacidades, valores e decisões. Esse espaço é senão, a política, onde as 

considerações éticas encontram solo. O sentido do reconhecimento político é garantir a 

participação, dar bases para o pleno desenvolvimento das capacidades individuais e sociais 

e permitir uma negociação ininterrupta entre as exigências e demandas particulares e 

aquelas expostas pelo plano social.

Se a ação “implica uma capacidade de fazer que se efetiva no plano interativo como 

poder exercido por um agente, sobre um outro agente” (Ricoeur, 1995: 15), a política não 

pode ser vista apenas a partir de um viés operacional: sua estrutura ortogonal e como 

espaço de realização humana, reforça, redireciona ou mesmo enfraquece o reconhecimento 



26 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

mútuo e o objetivo ético de uma vida boa. É justamente esse entrecruzamento marcado 

pelo poder que o reconhecimento deve ser percebido como eixo determinante nas 

circunstâncias de opressão, dominação e humilhação. Isto recupera a vulnerabilidade do 

sujeito ricoeuriano que não é apenas ontológica, mas um elemento político ao extremo, 

que se escalona de formas distintas no meio social.

O desafio está precisamente em perceber como responder a uma preocupação ética no 

político, quando uma vontade se exerce sobre outra (Ricoeur, 1995) e como este sujeito se 

expressa na mediação política, num exercício contínuo, sempre dependente da posição do outro 

e de uma visada crítica sobre o desenvolvimento das capacidades e o que estas possibilitam.

Assim, se o reconhecimento passa pela noção de sujeito capaz e pelos estratos das 

capacidades, essas não podem ser compreendidas sem levar em conta sua dimensão 

política que direcionam, postulam e mesmo impedem que o sujeito seja capaz de se 

compreender como agente, de ter consciência de sua agência, capaz de desenvolver suas 

ações com autonomia6 e mesmo de designar a si como aquele que age.

4. Reconhecer na amplitude política: o compromisso como fundamento

O liberalismo político e a ideia de uma democracia deliberativa impuseram ao 

reconhecimento um desafio face às discriminações e marginalizações sociais e a necessidade 

de vigilância diante das experiências negativas, sobretudo em sua dimensão política. A 

dualidade se impõe à medida que o enfrentamento à estas fontes de exclusão exigem a 

participação e deliberação pública, em um ambiente que é pré-determinado e ocupado 

por poderes hegemônicos que dessubstancializam a própria ideia de comunidade. Assim, 

a participação na comunidade política e na vida pública depende do reconhecimento de 

cada cidadão e, no fim, da distribuição dos papéis e das oportunidades na sociedade.

Se no caminho ricoeuriano o bem comum é aquilo que concretiza o desejo horizontal 

de viver juntos, diante de uma concepção de pluralidade das perspectivas na sociedade, 

ele não é um dado, mas uma tarefa que implica cotidianamente o agir político de cada 

cidadão em cada comunidade. Por isso, para Ricoeur (2017: 117), só “alcançamos o bem 

comum por meio do compromisso, entre referências fortes, porém rivais”.

Seguindo a sociologia da ação de Boltanski e Thévenot (1991), o compromisso carrega 

em si uma aura crítica que permite criar uma barreira entre o acordo e a violência que 

6 Como bem lembra Ricoeur em O Justo (2008: 80), a autonomia é a “autonomia de um ser frágil, 
vulnerável”. Portanto, a autonomia é também um exercício contínuo que leva em conta as condi-
ções pessoais e as relações sociais.



27 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

requer “negociação” ao tempo que se mantém distante de qualquer tipo de relativismo. 

Sustentamos que o compromisso requer reconhecimento, atuando em espaços onde 

o pluralismo determina, compreende e reconhece as diferenças e a não existência de 

um princípio unificador, mas que se encaminha para a interdependência de papéis. É aí 

também que ele se diferencia do comprometimento:

O comprometimento é uma mistura viciosa de planos e princípios de referência. Não 
há confusão no compromisso como há no comprometimento. No compromisso, todos 
permanecem em seus lugares, ninguém é destituído de sua ordem de justificação 
(Ricoeur, 2017: 116).

Se o compromisso não implica no abandono completo dos interesses em nome de 

acordos práticos, ele também não pode ser definido como barganha numa atitude calculista 

que visa o benefício próprio e um acordo apenas para tentar manter as suas próprias 

preferências e não a cooperação: “para isso, as partes recorrem à troca de promessas e 

ameaças, cuja credibilidade depende, em grande medida, do equilíbrio de poder entre 

elas” (Leydet, 2018, p. 84). Assim, o compromisso não é um acordo para a mediação de 

conflitos em nome de uma vitória pessoal, nem mesmo de interesses desencarnados: 

“envolve concessões mútuas, visando o bem comum e por vezes resultante de uma 

negociação caracterizada pelo respeito mútuo” (Nachi, 2005: 145-146).

Devemos ainda diferenciá-lo do consenso sobreposto de John Rawls (1996) e mesmo 

do consenso discursivo de Habermas (2012; 2000). Embora ambos estejam preocupados 

em como manter uma sociedade justa e equilibrada em meio às diversas posições, opiniões 

e valores e por isso apostem no consenso, é preciso destacar as suas singularidades, em 

especial em comparação à filosofia de Ricoeur. Com Rawls, o consenso gira em torno de uma 

lógica procedimental em busca de mediar razões diferentes em torno de uma concepção 

política de justiça. Já com Habermas, o consenso é alcançado em um processo de deliberação 

racional sustentado no nível linguístico pela argumentação crítica. É a oportunidade dos 

atores sociais provarem a força de seus argumentos em nome de um entendimento mútuo.

Sem adentrarmos, neste momento, nas especificidades dessas contribuições, podemos 

delinear que o consenso repousa sobre uma certa utilidade e de uma contribuição funcional, 

por um lado, e do outro limita as tomadas de decisão à uma racionalidade comunicativa, 

sem a ameaça da coerção, de tal modo que se chega a uma ordem coletiva ideal. Ricoeur, 

no entanto, seguindo Boltanski e Thévenot (1991), argumenta que o conflito é tanto o 

fundamento, quanto a motivação do compromisso, por isso deve permanecer sob o horizonte.

O que o torna complexo é que à medida que questiona a moralidade, a justiça, a 

economia, a política e suas relações, se produz novas questões e demandas. Se para 

Ricoeur (2006a: 216) a estima social e “a formação do horizonte de valores compartilhados” 



28 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

depende deste movimento de justificação singular e contingente dos pontos de conflito 

de cada ordem, a que os interlocutores da sociologia chamaram de “cidades provisórias”, 

o filósofo francês aponta que o compromisso nasce, não nos desacordos possíveis dentro 

de cada “ordem de grandeza”, mas na intersecção destas ordens. 

A definição de uma tipologia dos compromissos desenvolvida por Boltanski e Thévenot 

(1991) é, assim, o ponto de ruptura da tese ricoeuriana. Embora reconheçamos que um 

compromisso estabelecido entre amigos, não é o mesmo que implicado entre os Estados 

e instituições e menos ainda entre organizações internacionais, nossa hipótese diante da 

abordagem de Ricoeur, é de que pensar em formas de compromisso podem simplificar ou 

cristalizar as práticas sociais.

Por isso, no plano fenomenológico-hermenêutico o que interessa a Ricoeur é 

sobretudo como o compromisso pode articular nas relações intersubjetivas, a capacidade 

de ser sensível a valores – de um mundo a outro, de uma grandeza a outra – e oferecer 

a cada “eu” o reconhecimento, ao passo que “oferecem a si mesmos em seu poder de 

agir” (Ricoeur, 2006a: 263). O compromisso como uma capacidade hermenêutica é o que 

“abrirá o acesso privilegiado ao bem comum” (Ricoeur, 2006a: 224) e é sustentada no 

mais puro ato de reconhecimento do outro. 

O compromisso está assim implicado numa dimensão retórica, hermenêutica e poética 

e responde à capacidade criativa, como produto de uma imaginação produtiva, no sentido 

de que o poder do compromisso reside justamente na sua possibilidade de dar espaço 

para que as capacidades mais próprias e aquelas do nível social se articulem e promovam 

algum tipo de sinergia. Não são apenas palavras ditas, são ações realizadas, promessas 

cumpridas em nome de um “em comum”.

Esta concepção de compromisso co-implicada numa teoria do reconhecimento, que 

se baseia na ação justa e responsável, possui as suas singularidades. Como o compromisso 

pode corresponder aos argumentos apresentados até aqui e ser interpretado como o 

gesto inaugural dos estados de paz? Enquanto abertura, no sentido de uma fenomenologia 

hermenêutica, não pode deixar de lado sua viabilidade política que tem como preocupação 

central não causar prejuízos aos diferentes atores. Que tipo de prejuízos deveriam ser 

colocados à prova? Sem dúvidas, um prejuízo à dignidade, à estima.

O compromisso tem em sua substancialidade o livre agir, portanto, não deve ser 

compreendido como uma obrigação – não é deontologicamente orientada, mas no 

sentido aristotélico, como em Arendt, é uma atitude de responsabilidade em torno de 

um projeto comum (Tholen, 2022). Isso não significa que ele esteja alheio aos estatutos 

e contextos de cada momento histórico, mas que não corresponde a um formalismo 



29 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

jurídico. Poderíamos nos questionar se o compromisso não equivaleria em certo ponto 

à própria ideia de justiça a qual Ricoeur desenvolve em certos termos: justa distância, 

mediação de um terceiro e imparcialidade (Ricoeur, 1995).

No limite, o compromisso atua na tripla dimensão do si – compromisso consigo, 

compromisso com o outro e compromisso mútuo – com o cuidado e a vigilância diante da 

ampliação ou redução do desejo do outro diante do meu. Este movimento oferece também 

a possibilidade de escandir as formas de doação de si. Deste encontro de interesses, surge 

um encontro de subjetividades, identidades que devem ser reconhecidas para construir 

soluções em comum para problemas da ordem comum.

Sob o horizonte de uma “ontologia da ação” que leva em conta a pessoa capaz, 

mas também falível, o compromisso expõe a sua face frágil, revogável e provisória, em 

essência, uma promessa que pode ser traída a qualquer momento. Sua fragilidade está 

implicada no paradoxo fundamental da própria fragilidade do bem comum, em busca de 

sua justificação própria e universal. Como aponta Ricoeur (2006a: 224), a contradição 

torna-se maior diante da dúvida “se o bem comum vale como uma pressuposição ou 

como um resultado dos comportamentos de compromisso” (Ricoeur, 2006a: 224). 

É a capacidade de passar de uma grandeza a outra, reconhecendo nisso sua potência 

(Ricoeur, 2006a); é uma posição que se submete à sabedoria fronética, por isso, não é 

uma arbitragem absoluta (Ricoeur, 2006a).

O compromisso corresponde, assim, à uma célula do bom conselho, um intermediário 

da qualidade do vínculo social, que exige o reconhecimento enquanto fenômeno do início 

ao fim: no compromisso, os parceiros se reconhecem mutuamente como agentes capazes 

nesta relação, coordenam e contribuem a partir de um horizonte comum para questões 

singulares. Isso impede que o compromisso recaia no equívoco da vontade pessoal, ou 

do outro, ou ainda de uma ordem transcendente. Eu convoco o outro a quem reconheço 

para que estabeleça um compromisso em prol de objetivo de humanidade, ao passo que 

o outro me responde, indaga ou recusa porque me reconhece, e ambos reconhecem a 

questão posta em si.

Isso implica que se estabelece uma relação iniciada por uma situação conflitante, que 

organiza as assimetrias em um desejo de pluralidade, que envolve uma doação e abertura 

ao outro. Mas o compromisso não atende necessariamente a uma única ordem – o do 

chamado ou da resposta – atende a necessidade de partilha, cuidado, hospitalidade e de 

uma ética de responsabilidade com o outro.

Assim como também não é pura fulguração intempestiva, porque carece de uma 

intencionalidade, e também não se pode supor nele certo utilitarismo político e social, 



30 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

que pode omitir as motivações morais das lutas políticas, o que poderia trair o seu próprio 

fundamento. Como mobilizador ético-político, ele exige a consideração das singularidades 

enquanto se comporta como figura dialógica entre as diferenças, respeitando os princípios 

universais em nome de um comum compartilhado. Não há uma super-regra para a 

resolução de conflitos, mas os conflitos são resolvidos dentro de uma ordem homogênea 

na qual as pessoas se reconhecem. 

Isso não significa que os compromissos não impliquem em risco. A ortogonalidade 

da política (Ricoeur, 1968) pode subsumir esta oportunidade dos atores sociais de 

engajarem-se numa horizontalidade benevolente, em um caráter despótico dos acordos 

oriundos da verticalidade da ação: o lugar da hierarquia, o senso de pertencimento – a 

separação entre o amigo e o estrangeiro. A própria essência do compromisso carrega a 

falta, a traição, por isso, não podemos tomá-lo, assim como a filosofia ricoeuriana nos 

instrui, por uma unilateralidade indivisa do bom.

Assim como o poder, o compromisso corre o risco de ser traído em seu próprio sentido 

por seus usos abusivos: um compromisso pode conduzir a uma distorção entre cessões, 

direitos e vontade o que pode resultar em acordos que não se revelam suficientes para 

a coexistência pacífica ou ainda nutrir uma cadeia de dominação ou de barganhas que 

resulta no abandono das próprias reivindicações e convicções. 

No contexto institucional, o compromisso parece ainda mais complexo: os 

tensionamentos promovidos pelos sistemas tecno-econômicos globais nem sempre são 

expressos em compromissos morais (Picavet, 2021). Por isso, ainda é preciso pensar 

nos limiares políticos que se impõem entre a prática deliberativa, a participação e o 

menosprezo social.

Nas relações políticas, o compromisso não se dá naturalmente, não é óbvio e nem 

mesmo é destinado à sua plena realização, mas ao mesmo tempo, as relações sociais 

dependem dele para estabelecer uma ordem reconhecida por todos, situada entre o 

acordo e a violência que é “o que impede a sociedade de se desintegrar” (Ricoeur, 2017: 

117). Mas não podemos considerar apressadamente o compromisso como uma norma ou 

regra fundamental. Ele é resultado da reflexividade entre as normas e as experiências de 

vida, é uma abertura hermenêutica para as compreensões dos sentidos e abre para uma 

certa manobra e adaptações aos quais dependem as interações sociais e institucionais.

Desta forma, pensar epistemologicamente o problema do reconhecimento, não 

é suficiente: ainda que reconheçamos os outros como seres autoconscientes, livres, 

autônomos e vulneráveis, sua humanidade pode ser colocada à prova diante das 

hierarquias, opressões e conflitos por poder. É justamente na distância que se encontram 



31 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

as expectativas pessoais e aquelas relativas às instituições e necessidade de uma “força” 

que nos conduza e nos coloque diante do outro, que o compromisso surge como uma 

figura forte. 

Há então uma horizontalidade que coloca a humanidade à frente do projeto. O “espírito 

do dom” é revivido e o que surge é uma decisão em comum que suspende a luta. O 

compromisso reconduz a política para o seu ideal de proximidade, enquanto negociamos 

interesses ao ponto em que interpretamos a nossa responsabilidade para com os outros, 

portanto mais inclusiva e menos pautada numa relação instrumental dos contratos. Ele 

insere uma camada de afetividade na demanda por normatividade.

5. Considerações finais

Reconhecer do ponto de vista fenomenológico-hermenêutico de Paul Ricoeur é 

interpretar a si e ao outro do ponto de vista dos horizontes de significação que implica 

em alargar a ideia de pessoa capaz, colocada diante de sua potência, possibilidades e 

suas vulnerabilidades. O “eu posso” pode ser lido e desdobrado em um “nós podemos”, 

baseado no diálogo com a história e cultura, que deve ser reconhecido pelo outro, nos 

contornos da mutualidade.

No entanto, Ricoeur esteve atento à própria condição de possibilidade de agir diante 

de um mundo a ser interpretado e conflituoso, que por vezes reverbera na figura do 

“eu não posso”, onde as incapacidades são resultados objetivos de constrangimentos, 

negações e exclusões sociais, econômicas e políticas.  Estes limites que se impõem ao 

“poder fazer”, ecoa no mais profundo sentido de reconhecer e ser reconhecido.

Se o reconhecimento reconecta o si diante de toda a negatividade das experiências, 

os conflitos na atualidade, desenhados a partir da construção das figuras de adversários, 

inimigos num sentido mais profundo, que elevam o outro a negação de todas as suas 

capacidades, inclusive éticas, exigem uma resposta para dar conta dos desacordos comuns 

à vida social e assegurar um viver comum.

É então, a figura do compromisso que habilita os sentidos necessários para uma 

dimensão pacífica, sem desconsiderar as diferenças e pluralidades onde as diferentes 

forças presentes devem se abrir para o diálogo e as novas formas de dialogar, em 

regimes de linguagens próprios de seu tempo. Esse movimento implica num sentido mais 

profundo da ação política, na responsabilidade de comprometer-se a reconhecer o outro 

como digno de “poder fazer” e “poder participar”, ouvir as suas razões e demandas e na 

reinterpretação de tradições, valores e pontos de vista.



32 

THALYTA CRISTINE ARRAIS FURTADO ARAÚJO DE OLIVEIRA
O RECONHECIMENTO MÚTUO NO PROJETO FILOSÓFICO DE PAUL RICOEUR: AÇÃO E COMPROMISSO NUMA...

 O compromisso, de Boltanski e Thévenot à Ricoeur, é uma recusa à totalização, a 

um consenso em torno de um argumento que apague, abranja, num certo sentido, 

fagocite, todos os outros. É um abrir-se a reconhecer a verdade de si e do outro, da 

força de reivindicação dos argumentos, mas que se sustenta num princípio puramente 

hermenêutico de compreensão. 

Neste sentido, a racionalidade do compromisso, articula o reconhecimento numa 

dimensão política, sob a forma do encontro com a diferença intransponível do outro, 

e que depende de um atributo reflexivo, crítico e comunicacional, que serve à ordem 

prática, mas também é sustentada por uma ordem simbólica e que não está isenta de 

forças que podem conduzir à violência. 

Assim, numa sociedade marcada por uma lógica individualista, o clima de insatisfação 

e a desintegração do vínculo social, o compromisso enquanto argumento político numa 

teoria do reconhecimento mútuo, é a expressão máxima da convivência humana, que 

a sustenta sem saturá-la, que alarga as possibilidades de não-violência porque está 

fundamentalmente entremeada em uma postura hermenêutica que testemunha a pessoa 

em sua capacidade e poder de ação e se dinamiza com os regimes de historicidade.

Referências bibliográficas

Ballet, J. & Mahieu, F.-R. (2009). Capabilité et capacité dans le développement: repenser la question 
du sujet dans l’œuvre d’Amartya Sen. Revue Tiers Monde, 198 (2): 303-316.

Bertram, G.W. & Celikates, R. (2015). Towards a conflict theory of recognition: On the constitution 
of relations of recognition in conflict. European Journal of Philosophy, 23 (4): 838-861. DOI: 
10.1111/ejop.12016.

Boltanski, L. (2000). El amor y la justicia como competencias: tres ensayos sobre sociología de la 
acción. Buenos Aires: Amorrortu.

Erasmo, V. (2021). Rights, Capabilities and Recognition: an alternative reading of Amartya Sen and 
Paul Ricoeur’s “dialogue”. Critical Hermeneutics, 5 (2): 247-276.

Kunnath, A.M.S. (2009). De l’homme faillible à l’homme de la reconnaissance: une relecture de 
l’anthropologie herméneutique de Paul Ricœur. [Tese de Doutorado. Poitiers].

LeyDet, D. (2018). Pluralisme et compromis. Somabe, K.K. (Ed.). Compromis et pluralisme 
démocratique: de la construction du commun dans la diversité. Paris: L’Harmattan:81-106.

Nachi, M. (2005). Esquisse d’une théorie du compromis. Nachi, M. & DeNanteuil, M. (Eds.). Éloge 
du compromis. Pour une nouvelle pratique démocratique. Academia-Bruylant: Louvain-la-
Neuve, 145-174.

Picavet, E. (2021). Dialogue, compromis et philosophie sociale. Diogène: Revue internationale des 
sciences humaines, 275276 (3), 143-156.

Ricoeur, P. (1968). História e Verdade. Tr. F.A. Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense.

Ricoeur, P. (1984). Fondements de l’éthique. Autres temps, 3 (1), 61-71. 



33 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^E 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳI^^E 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ2. ÖÖ. 1ϳͳ33

Ricoeur, P. (1986). Ipséité/altérité/socialité. Archivio di Filosofia (Intersoggettività, socialità, 
religione), 54. 17-33. 

Ricoeur, P.  (1989). A fragilidade da linguagem política. Revista Signo y Pensamiento, 8 (15), 33-43.

Ricoeur, P. (1991). O si-mesmo como um outro. Tr. L. Moreira César. Campinas: Papirus. 

Ricoeur, P. (1993). Morale, éthique et politique. Pouvoirs: Revue française d’etudes constitutionnelles 
et politiques, 65, 5-17.

Ricoeur, P.; Azouvi, F & DeLaunay, M.B. (1995). La critique et la conviction: Entretien avec François 
Azouvi et Marc de Launay. Paris: Calmann-Lévy.

Ricoeur, P.  (2005). Devenir capable, être reconnu. Revue Esprit, 7, 125-129.

Ricoeur, P.  (2006a). Percurso do reconhecimento. Tr. N.N. Campanário. São Paulo: Loyola.

Ricoeur, P.  (2006b). Capabilities and Rights. Déneulin, S.; Nebel, M. & Sagovsky, N. (Eds.), 
Transforming Unjust Structures. The Capability Approach. Berlin: Springer, 17-26.

Ricoeur, P.  (2008). O justo. São Paulo:Martins Fontes.

Ricoeur, P. (2017). Philosophie, éthique et politique. Entretiens et dialogues. Paris: Seuil.

Scott-Baumann, A. (2013). Ricoeur and the Negation of Happiness. London: Bloomsbury.

Sen, A. (1987). On Ethics and Economics. Oxford: Basil Blackwell.

Thévenot, L. & Boltanski, L. (1991). De la justification. Les économies de la grandeur. Paris: Gallimard.

Tholen, B. (2022). Holding It All Together: on the Value of Compromise and the Virtues of 
Compromising. Hum Stud, 45, 493–508.


