Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.09 [pp. 131-146]

Recibido: 25/10/2025 — Aceptado: 2/12/2025

O compreender-se no jogo da arte: a participagao no simbdlico
festejar artistico a luz da hermenéutica filosofica de Gadamer

Understanding Oneself in the Play of Art: Participation in Symbolic
Artistic Celebrationin Light of Gadamer’s Philosophical Hermeneutics

Pedro Julio Oliveira

Universidade Federal do Ceara

Resumen: O trabalho reflete sobre o compreender-se no jogo da experiéncia hermenéutica da arte.
Partimos da Hermenéutica de Gadamer destacando os conceitos de jogo, festa e simbolo como
um caminho para se pensar o modo de ser da arte e a participagcdo em seus dizeres como poténcia
transformadora da autocompreensdo humana. Alicergado nos textos Atualidade do Belo (1985) e O jogo
da arte (1989) refletimos os desafios ontolégicos do acontecimento da arte e o carater de declaragdo
(Aussage) desse fendmeno. Intuimos na experiéncia da arte uma provocagdo capaz de transcender e
expandir os horizontes interpretativos acerca das legitimas questGes do espirito e da transcendéncia
humana, sem se subordinar a regramentos, juizos e/ou conceitos. Consideramos que a auténtica
presenca da arte, através da experiéncia participativa com seus construtos, evoca paradigmaticamente
um conhecimento abrangente necessdrio a compreensao da realidade histérica do Ser.

Abstract: This work reflects on understanding oneself in the game of the hermeneutic experience of art.
We start from Gadamer’s Hermeneutics, highlighting the concepts of game, celebration and symbol as a
way of thinking about the nature of art and participation in its expressions as a transformative power of
human self-understanding. Based on the texts The Presentness of the Beautiful (1998) and The Game of
Art (1989), we reflect on the ontological challenges of the occurrence of art and the declarative character
(Aussage) of this phenomenon. We intuit in the experience of art a provocation capable of transcending
and expanding the interpretive horizons regarding the legitimate questions of the spirit and human
transcendence, without subordinating itself to rules, judgements and/or concepts. We consider that the
authentic presence of art, through participatory experience with its constructs, paradigmatically evokes
a comprehensive knowledge necessary for understanding the historical reality of Being.

Palabras clave/Keywords: Arte (Art); Hermenéutica Filoséfica (Philosophical Hermeneutics); Jogo
(Game); Participagao (Participation); Ser (Being).

131



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

1. Introdugao

A experiéncia da arte é um fenémeno misterioso, com um potencial de sentido inesgotavel.
A atualidade desse fenémeno e a impossibilidade de dominar seus significados intrigam
o fazer filosofico desde a Grécia Antiga. Com a modernidade, especialmente com o fim
do romantismo alemdo e a partir dos postulados cartesianos que tragaram a ideia de
racionalidade e verdade, esse acontecimento passou a ocupar outro espaco no filosofar. Pela
forga reflexiva das criticas de Immanuel Kant (2020; 2017), o fazer racionalista das ciéncias
modernas acabou por exercer dominio hegemdnico sobre o conhecimento humano, e
a arte restou reivindicar seu estatuto meramente estético. Por esse viés, os pressupostos
articulados pela légica e ciéncias naturais impdem uma certa autoridade sobre a no¢do de
verdade, passando esta a ser associada aos métodos e dominios categdricos e experimentais.

Apesar de, inicialmente, esse modo de pensar representar uma certa estabilidade a
universalidade do conhecimento com a ideia da razdo, tal dominio reacende o debate
sobre os limites do saber racionalista, especialmente quando refletido a partir das
questdes que se encontram no ambito das humanidades. Nesse contexto, tendo como
premissa refletir sobre o conhecimento das humanidades e o acontecer da compreensao
humana, a hermenéutica do filésofo alem&o Hans-Georg Gadamer (1960/2015) provoca-
nos a retomar a reflexao sobre o acontecer da verdade que se da em fendmenos nao
dominados por tais métodos cientificos. Dentre eles, é retomada a questdo da verdade da
arte. Aqui, pelo acontecimento da harmonia e dissimetria da criagao, podemos intuir um

conhecer capaz de desvelar outro modo de acontecimento do Ser.

Alicercadoemumaestruturaespeculativo-dialdgicadalinguagem,oquadrodahermenéutica
filosdfica encontra na experiéncia da arte um contraponto propositivo a universalidade da
verdade cientifica. De antemé&o, devemos deixar claro que ndo se trata de uma negagdo a
cientificidade ou de um negacionismo dogmatico da razdo, mas sim de um reconhecimento
das limitagGes de tais pressupostos diante das questGes que inquietam o espirito humano. O
que se propde é um exercicio que retoma a filosofia compreendida como didlogo. Como afirma
Almeida, “numa palavra, a inspiracdo platonica de Gadamer e sua discussdo com a dialética

hegeliana sdo momentos necessarios e estruturantes da hermenéutica filosofica” (2002: 173).

Desta forma, é importante destacar que o acontecimento mesmo da verdade, necessaria as
humanidades, ndo se deixa dominar pelos pressupostos objetivistas da no¢do de sujeito-objeto
ou pela ideia cartesiana de consciéncia. Para a hermenéutica filosofica, o que esta em jogo no
simbdlico movimento da vida é a compreensdo. Entdo — nos moldes como enuncia Heidegger em
sua obra de 1927, traduzida para portugués com o titulo “Ser e tempo” (2005)- essa perspectiva
intui a compreensdao como um modo de ser do ser humano, um existencial. Como uma sacada

132



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. Pp. 131-146

ontoldgica fundamental, Gadamer aponta para a nogdo de jogo como um conceito-chave para
refletir sobre a compreensdo humana diante das situagGes concretas da vida pratica.

No caso do acontecer da arte, em cada contato com uma obra, mesmo ao revisitar os
classicos, estamos em jogo com experiéncias dindamicas e singulares. Nelas, as verdades
desveladas na experiéncia artistica nos mostram, entre outros aspectos, que ndo estamos sos,
que somos coletividade, e enquanto tais necessitamos “ser-com”. Nesse sentido, o “ser-com”
parte da interpretagdo de que somos atravessados pela tradi¢do e pelo cardter comunitario das

experiéncias que nos permeiam, integrando e transmitindo o saber no fluxo vivo da histdria.

O ser humano integra-se a vida pratico-social e histdrica por e pela linguagem. Como
afirma Gadamer, a linguagem possui uma dinamica criativa e modeladora capaz de abrigar e
articular o Ser que pode ser compreendido. Na linguagem viva, aquela que emerge no tempo
vivido — na temporalidade do didlogo —, a histdria se faz influente e o jogo entre a tradicao
e 0 novo torna-se essencial a todo projeto compreensivo. Intuimos, entdo, que a vivacidade
da linguagem se apresenta também no modo de ser da arte, que, como um outro histdrico,
detém a “primazia da pergunta”, caracteristica tdo necessaria ao exercicio hermenéutico.

Por essa premissa, a teia dialdgica da historia e a promessa de futuro, as quais
estamos inteiramente motivados na existéncia, também permeiam todas as experiéncias
hermenéuticas da arte. Defendemos, entdo, que o didlogo (Gesprdch) possivel na
experiéncia artistica fundamenta-se em um festivo jogo simbdlico de perguntas e respostas
gue se renova a cada experiéncia humana com as obras — construtos — de arte, sendo este
capaz de configurar nossa autocompreensdo. Por isso, atentar ao desvelar da verdade
manifesta no fendmeno da experiéncia artistica é tarefa essencial dos que se dedicam a
reflexdo da hermenéutica filoséfica. Dessa maneira, o presente trabalho busca refletir sobre
o carater participativo do acontecimento da arte. Reflexdo que parte da pergunta: até que

ponto a participagao no festivo e simbdlico jogo da arte configura o compreender-se?

Para dialogar com essa pergunta, o artigo estrutura-se em quatro movimentos
reflexivos. Inicialmente, abordamos o conceito de jogo defendido por Gadamer como
base para a compreensdao do modo de ser da experiéncia hermenéutica. No segundo
momento, apresentamos o conceito de festa, defendido pelo fildsofo como modo de
compreender a temporalidade da arte e seu acontecimento comunitdrio. Em seguida,
exploramos a definicdo de simbolo na hermenéutica filosdfica, considerando sua dimensao
fragmentaria que possibilita, pela re(apresenta¢do), o encontro originario das partes com
o todo. Neste topico, analisamos também o conceito de imagem como emanagéo, debate
fundamental para o acontecimento da experiéncia da arte na contemporaneidade. Por
fim, articulamos os trés conceitos supracitados —jogo, festa e simbolo— para discutir a

133



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

participacdo no simbdlico e festivo jogo do acontecimento artistico como caminho ao
compreender-se diante das diversas questdes do espirito humano.

2. O jogo hermenéutico da experiéncia da arte

Primeiramente, destacamos que, no desenvolvimento de sua reflexdao sobre a experiéncia
desveladoradaarte, Gadamerndoignoraagrande arte legada pelo passado—razéo pela qual
o exemplo do Classico é tdo relevante em sua filosofia, especialmente ao discutir a questdo
da histdria efeitual- como também ndo desconsidera a arte moderna e contemporanea.
Sua proposta intui que as multiplas expressdes artisticas sejam vistas como “copertinentes”
e essenciais para o processamento da historicidade e a configura¢do da autocompreensao
humana. E nesse espago reflexivo que o filésofo afirma que a compreensdo do que se
define como arte nos dias de hoje se torna um desafio necessario para o intelecto.

Aexperiénciacom os construtos (obras) de arte, sejam eles classicos ou as formas abstratas
e provocativas da arte contemporanea, evocam paradigmaticamente um conhecimento
singular que revela verdades de um mundo comum em que estamos imersos. Estando na
ressonancia da histdria, as linguagens que a arte articula fazem pulsar em nossa interpretagao
os dizeres da tradicdo e as possibilidades dos diversos modos de existir, mesmo que ndo
consigamos apreendé-las conceitualmente. Ao ler um poema, assistir a um filme ou peca
de teatro, ou ouvir uma musica —dentre tantas outras experiéncias da contemporaneidade—
mais que meros espectadores, somos coparticipantes de uma dimensdo de reconhecimento
que nos permite perceber a coletividade que é a alma humana.

Como aponta Gadamer, “diante de um quadro ou de um poema, sentimos de imediato
que estamos diante de um todo diferente, um “cosmos” que estdvamos procurando” (2002:
227). Nesse acontecer, tanto o intérprete quanto o artista sdo convocados e provocados a
processos continuos e dinamicos de compreensao que, na perspectiva gadameriana, tém
sua natureza no modo de ser do jogo (Spiel). Zuniga pontua que trazer para o centro da
reflexdo filosofica o fendmeno do jogo é uma genuina inovagdo conceitual de Gadamer,
pressupondo e seguindo o percurso ontoldgico heideggeriano de que “o conceito de
verdade que convém a hermenéutica se encontra na arte” (1993: 202), ou melhor, no

modo como se dd a experiéncia com os construtos de arte. Como salienta o filésofo,

Ela [a arte] encontra-se em meio a um mundo em decomposi¢do do habitual e familiar
como um penhor de ordem, e talvez das forgas de conservagdo e manutengdo que
sustentam a cultura humana repousam sobre aquilo que vem ao nosso encontro de
maneira exemplar no fazer dos artistas e na experiéncia da arte: o fato de sempre
ordenarmos uma vez mais aquilo que nos decompde (2010: 23).

134



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. Pp. 131-146

A dimensdo hermenéutica da experiéncia artistica encontra na definigdo ontolégica do
jogo uma chave conceitual imprescindivel a Hermenéutica Filosdfica. Por esse conceito o
fildsofo aponta um caminho capaz de libertar o acontecimento da compreensdo humana
do subjetivismo presente na nova estética e na antropologia — estando estas alicercadas no
dominio tedrico do termo jogo nas reflexdes de Kant e Schiller, respectivamente. O filésofo
Marburg entende a necessidade de um “movimento tedrico disruptivo” do conceito de
jogo — de sua aplicagdo ndo categorizada e instrumental — como um movimento que
voltar os “olhares” da reflexdo a relacdo, a experiéncia de verdade que se da na prdxis da
vida. A priori, ele define o0 Jogo como “um todo dinamico sui generis, que engloba em si a
subjetividade daquele que estd jogando” (Gadamer, 2011: 153).

Essa compreensdo é importante, pois desvincula a ideia de jogo do estado de animo de
quem esta em jogo. Ela aponta para uma dimensdo origindria das relagdes humanas em
diversos momentos da vida; o jogo passa a ser compreendido como um movimento que se
desenrola no espaco singular da temporalidade humana capaz de equilibrar a seriedade e a
ludicidade, ao passo que ndo tem a dependéncia do dominio humano e nem do comportamento
da subjetividade. Para se chegar a essa defesa, Gadamer retoma o conceito de jogo das
formulagdes de Aristoteles, apresentando-o como automovimento — forga elementar daquilo

que vive — e, nesse sentido, como componente fundamental da compreensao (Verstehen).

O jogo para Gadamer é um automovimento caracteristico do que esta vivo. O auténtico
jogo humano é um movimento que ndo esta ligado a nenhuma finalidade, mas que emerge
e finda no proprio em si do mover-se e que tem em Ultima instancia a autorepresentacdo do
movimento do jogo. Diferente das defini¢des positivistas da expressdo, o jogar aqui ndo tem
uma dependéncia da subjetividade do jogador, pelo contrério ele também é um convite para
o0 jogador langar-se em plenitude ao jogo. Ele tem uma dimensdo necessaria de abandono do
autocontrole. No auténtico jogo é possivel um “auto-esquecimento extatico” que positivamente
tem a capacidade de elevar o sujeito a leve liberdade de si mesmo. Afirma o filésofo que:

Isso ndo se deixa apreender, de uma maneira utilitdria, como a subjetividade de um
autoesqueciemtno. Como formulou certa vez o historiador holandés Huizinga, a consciéncia
daquele que estd jogando encontra-se num equilibrio indistinguivel entre a fé e a falta de
fé. ‘o selvagem ndo conhece a diferenga conceitual entre ser e jogar’ (2011: 155).

A metafora trazida pelo fildsofo exprime a natureza ndo utilitarista do jogo. Por ela é
possivel perceber que o jogo tem uma natureza prépria e independente de quem joga.
Ele é recreagdo ao tempo que impde aquele que joga uma certa seriedade. Como pontua
Almeida, “jogar é imitar o préprio movimento da vida. Jogar é atualizar o préprio mito do
distante comego e reconhecer a ndo-fixidez do principio” (2002: 187). Outra caracteristica é

gue no instante do jogo, os jogadores que sdo postos em cena no jogar acordam tacitamente

135



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

a abertura ao inesperado e ao automovimento do jogar e mesmo que saibam o que estd
sendo jogado abandonam a si mesmos no instante do jogo. Com essa definicdo pode surgir

a seguinte pergunta: e a consciéncia do jogador, onde se encontra nesse acontecimento?

Na perspectiva gadameriana, “a consciéncia do jogador é determinada pelo fato de que a
alternancia se forma por uma liberdade e leveza estranhas. E como se surgisse de si mesma - um
estado de equilibrio sem gravidade” (Gadamer, 2011: 154). Esse movimento é o que o fildsofo
nomeia como configuragdo (Gebilde). A transformagdo do jogo em mediagdo total. Nas palavras
de Gadamer “a transformacdo em configuragdo significa que aquilo que era antes ndo é mais,
mas também o que se representa, (re)apresenta agora no jogo da arte, é a verdade duradoura”
(2015: 159). Nela as possibilidades que sdo colocadas em jogo pela experiéncia —aqui tematizada
na experiéncia da arte— realizam o acontecer verdade pelo préprio do modo de ser do jogo.

Podemos presumir que, metaforicamente, a cada nova rodada, nos ciclos da finitude
humana, a experiéncia junto aos fendémenos da vida pratica desvela com maestria a constante
transformacgdo em configuragdo (Gebilde) dos sentidos que sdo, antes de tudo, relacionais.
E também desta maneira que o jogo tem como caracteristica ser, em si, desprovido de

|II

substrato e se expressar originariamente de forma medial, uma espécie de “mediagdo tota

Pondera o fildsofo que, a esséncia do jogo reside sua autorepresentagao, que sendo
uma peculiar acdo comunicativa que ndo reconhece propriamente a distancia entre
aqueles que jogam e aqueles que assistem o jogo. Pensando na experiéncia da arte,
podemos dizer que em cada contato com a obra de arte é potencializado um espaco de
jogo. E nesse espaco do “ser-jogado”, do jogo da arte na qualidade de seu acontecimento
“mimético” que cada intérprete e/ou espectador compreende, preencher e transformar

o sentido do que fora posto em jogo. Nas palavras de Gadamer

Nessa medida, por meio do pensamento estético da modernidade, atentou-se

plenamente para “parcela sujeito” na construgdo da experiéncia estética. No entanto,

a experiéncia da arte também oferece aquele outro lado, no qual o carater do jogo

enquanto tal do construto, o seu mero ser-jogado, assume o primeiro plano. Para tanto, o

antigo conceito grego de “mimesis” continua sendo a base propriamente dita (2010: 53).

Nesse sentido, a esséncia do jogo da experiéncia da arte reside sua autorepresentagao,

que sendo uma peculiar agdo comunicativa que ndo reconhece propriamente a distancia

entre aqueles que jogam e aqueles que assistem o jogo. O jogo, como expressao do

fluxo continuo da existéncia, representa um movimento desvelador das camadas mais

profundas do ser e sua relagdo com o mundo. Ele aponta para o encontro que se da nos

compassos da vida, uma abertura ao ritmo vital que permeia todas as coisas, convidando-
nos a participar de um processo de constante transformacgdo e descoberta.

136



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. Pp. 131-146

Nesse sentido, o jogo-danga torna-se uma metafora poderosa para a experiéncia
existencial fatica, onde o movimento ndo é apenas uma agdo interna ou externa, mas uma
forma de estar em sintonia com o préprio pulsar da vida, permitindo uma compreensdo mais
profunda de si mesmo e do universo em sua dindmica incessante. Esse movimento reivindica,
ainda, uma determinada temporalidade que, segundo Gadamer, pode ser entendida pela
“imagem antropoldgica” da festa, dimensdo que passamos a refletir no tépico que se segue.

3. E tempo de arte: a temporalidade da festa como caminho ao comunitario

Estar em experiéncia com a arte é estar em tempo de arte. E nesse tempo que os vazios
se preenchem e os tempos de experiéncia pragmatica, “o tempo para algo”, se dissolvem
na experiéncia de vida, conduzindo o ser-no-mundo ao encontro da infinitude do Ser. O
festejar da arte jamais pode ser solitario e diferente do que é defendido pelos estudos
convencionais da estética que sublinham a experiéncia da arte um carater individualizador,
enquanto um “trabalho” do juizo ou do prazer subjetivo, a experiéncia hermenéutica da

arte reivindica sempre o carater de participacdo e coletividade.

E deste modo que o filésofo de Marburg convoca para o entendimento da questdo a
temporalidade da arte partindo do importante o didlogo com o conceito de festa, visto que,
paraele, os modos de festejar podemindicar caminhos paracompreensdo do acontecimento
da arte em sua atualidade e unificagdo. A festa, como reflete o fildsofo, é como elemento
indissolivel da arte em sua manifestacdo que, antes, preconiza a necessidade gregaria
do ser humano. Grondin (2001) aponta que a festa ou festejo (festividade) seria sendo a
celebragdo propria de uma memdria coletiva, memoria no sentido de reconhecimento, de
encontro com o espirito histdrico em um tempo de coletividade.

Com o movimento reflexivo de pensar a arte como celebragao e festividade, enfatizando
0 seu carater comunitario, o filésofo de Marburg apresenta um contra-argumento ao
conceito do prazer estético kantiano —sendo este como forma de prazer partilhado e ndo
hostil, somente oriunda diversidade de experiéncias que originam-se apenas onde os
interesses egoista ndo estdao em jogo— pois livre da dependéncia de pensar o “reino do
por vir”, Gadamer, preocupa-se em como a da experiéncia da arte possibilita a abertura e

descoberta para o ser em comunidade que somos.

Como fendmenos a festa e a arte tem como solo origindrio a comunhao, a celebragao
em coletividade do espirito comunitario. Ambas tém como caracteristica um demorar-
se de profunda suspensdao do tempo pragmatico e cronolégico. Como pontua Gadamer
(2010), no momento do festejo, assim como na experiéncia com todas as formas de arte,

137



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

é operado um tempo préprio de “inteiro presente” que ndo se expressa na duragdo do
tempo cronoldgico ou pragmatico e nem no vazio temporal do dcio.

Portanto, toda obra de arte tem algo assim como um tempo préprio, que ela por assim
dizer nos impde. Isso ndo vale apenas para as artes transitdrias: para musica, danga e
a lingua. Se langarmos olhar para as artes estatutarias, lembramo-nos de que também
construimos e lemos quadros ou que “passeamos” e “andamos” para conhecer uma
arquitetura. Esses também sdo cursos temporais (Gadamer: 2010: 187).

Nesse sentido, a temporalidade prépria que a arte possui pode ser percebida em
todos os movimentos e tempos da histéria da arte, para essa reflexdao destacamos como
forca ilustrativa os movimentos de arte na modernidade e com maior énfase a arte da
contemporaneidade, especialmente as artes de reproducgdo repetitivas como o cinema e
a fotografia em seu carater temporal de festividade e comunhdo.

Quando, por exemplo, nos demoramos diante de uma pelicula filmica ou um ensaio
fotografico, mesmo que fisicamente sés, j4 estamos em coletividade, participamos e
tomamos como demora da experiéncia humana as imagens, sons, atuagdes e narrativas
que compbem essas linguagens artisticas. A espera da participa¢do nos leva pelas formas e
conceitos que em si declaram ndo sé sobre o enredo ou tema “escrito na tela”, mas sobre
um “nés” que pode ser desvelado no curso atemporal que habita na presenca da linguagem
da arte, recorrendo ao mote dessa reflexdo, festejamos junto ao construto artistico.

Assim, a arte é como um fen6meno transcendente que tem o papel de propor
mudancas e com isso mover a subjetividade, a individualiza¢do, a propensdo demasiada
somente ao trabalho para uma disposicdo a coletividade, a relagao intersubjetiva em
encontro festivo ao comunitdrio. Por essas vias chegamos ao ultimo conceito apresentado

por Gadamer na sua defesa sobre a atualidade do belo, o simbolo.

4. 0 encontro simbdlico da experiéncia artistica

Como debatido até aqui, a hermenéutica encontra na experiéncia com a obra de arte
uma provocagao necessaria ao fazer filosofico, também capaz de transcender e expandir
os horizontes interpretativos da finitude acerca das legitimas questdes do espirito e da
transcendéncia humana, sem se subordinar a regramentos, juizos e/ou conceitos. Como

declara Gadamer em entrevista a Grondin, em 1997:

HGG.: Parece-me convincente que a obra de arte se oponha a qualquer transformagdo
numa outra forma de articulagdo enquanto filésofo, defendo aqui um modo de experiéncia
artistica que ndo se deixa substituir por uma mera arte do conceito. Esse sentido da
transcendéncia significa que aqui ndo cabe qualquer exacerbagdo da precisdo. A obra
de arte é boa ou é ruim, forte ou fraca. O que se experimenta ai, porém, é uma presenga
especifica. E é a isso que denomino, aqui, transcendéncia (Grondin, 2000: 207-208).

138



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. Pp. 131-146

Pensando, entdo, no peculiar modo de transcendéncia da arte, o fildsofo nos convida a refletir
sobre o carater simbdlico de sua experiéncia com a finitude humana. Para ele, tendo a arte um
trago comunicativo, é imprescindivel que estejamos atentos aos seus modos de significacdo.
Nesse sentido, para nossa reflexdo, uma pergunta é fundamental para a compreensdo desse

conceito: o que o filésofo defende como sendo o simbolo e o simbdlico na arte?

A principio, podemos ponderar que o carater simbdlico da arte é um dos elementos
argumentativos que refletem bastante a influéncia platénica em Gadamer. Ao conceituar o
simbolo e sua “fungdo ontoldgica”, o filésofo recorre, inicialmente, ao didlogo mitoldgico de
Aristéfanes sobre a esséncia do amor, considerado pelo personagem épico como o “deus mais
amigo do homem”. Retomando essa argumentacdo, presente na obra “O Banquete”, é possivel

perceber o carater fragmentdrio que constitui a atual existéncia do ser humano na terra.

O didlogo mitico aponta que, inicialmente, a natureza humana tinha trés géneros
(masculino, feminino e andrdgino); estes eram, por graga, originariamente esféricos,
completos, imponentes, fortes e de um terrivel vigor. Mas, devido a sua intemperanga
—na tentativa de fazer uma escalada para o céu— investiram contra os Deuses do Olimpo.
Em retaliagdo ao mau comportamento, Zeus resolveu punir cada um deles cortando-os

em duas partes, que, por efeito, ficariam mais fracas, numerosas e mais Uteis aos Deuses.

Dessa forma, a existéncia humana, desde que fora mutilada pelos Deuses do Olimpo,
encontrou-se no mundo desolado, em constante procura e autodestrui¢do, pois sé via
sentido de vida no encontro com sua outra metade. Vendo tal tragédia da raca humana,
Zeus, num ato de compaixao, muda o sexo dos individuos para frente, e por meio do amor
—compreendido como encontro satisfatorio e auténtico com o outro— possibilita a cura da
alma. No didlogo, o amor, em sua autenticidade, s6 é possivel pelo verdadeiro encontro,
em saciedade, das partes fragmentadas e complementares que estdo postas no mundo.

Assim, o recurso mitoldgico ecoa no argumento da hermenéutica filosofica sobre o
conceito do simbdlico, atentando as afinidades eletiva na experiéncia do belo no sentido
da arte, especialmente pela idealidade da verdade e da alma humana® presente no

desvelamento do Ser que se da no acontecimento artistico. Como salienta Lott,

1 E importante ressaltar que, na ideia platdnica, o homem, ao nascer, esta jogado no mundo fisico,
em corpo e alma. Contudo, sua materialidade é pura incompletude, despida da verdade das coisas e
carente da cura da alma. Como pontuado por Sécrates em seu ultimo didlogo com Feddn, o filédsofo
—aquele que toma para si o exercicio da busca pelo saber — s6 encontra-se em plena verdade na sua
morte, quando a alma se desprende do corpo e se liberta para o conhecimento pleno na escuriddo
do infinito. Entretanto, é possivel ao longo da vida buscar o sentido da verdade, mesmo que de forma
parcial e contingente. A possibilidade de desvelar a verdade plena encontra morada, segundo Platdo,
na idealidade do amor — que evoca o encontro, pela necessidade de completude e afinidade seletiva
da alma. O amor é o vinculo que estabelece dimensao vital e ontoldgica de tudo que é verdadeiro.

139



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

O belo é o que aparece aos sentidos, ele nos proporciona um contato sensorial,
mostra-nos uma certa “ordem sadia” e abriga com isso uma espécie de acesso. O belo
revela o bom e com isso guia nossa alma do sensivel ao supra-sensivel, traz em si uma
identidade que mantém sua unidade como dualidade, pois é um pedago, uma parte que
se completa com outra, representa a ideia de um “fragmento vital” e regenerador, esse
€ o0 modelo pelo qual podemos experiencia-lo (2007: 47).

Tendo essa natureza fragmentdria o belo manifesta-se simbolicamente nas experiéncias
da arte conduzindo-nos a um outro que regenera o cardter verdadeiro da vida. Nesse
sentido, Gadamer recorre a lingua grega e repousa a significacdo do conceito do simbdlico
da arte no sentido de “fragmentos da memaria”. Voltando-se ao mundo grego, pela analise
da lingua, o filélogo alemao reconhece que o mais apropriado sentido para o conceito em
questdo é o simbolo em sua matriz medieval e, com isso, reabilita a expressao “tessera
hospitalis”?, relacionando originariamente o simbolo a ideia de um antigo passaporte.
A expressdo traz a tona o sentido do reencontro, da promessa de reconhecimento feita
por um anfitrido ao velho hdspede e seus familiares, que passardo, pela identificacdo das
partes do vaso quebrado, a serem reconhecidos como velhos amigos das geragdes futuras.

Nesse sentido, o significado do simbolo esta relacionado ao seu “ser presente”, ndo se
restringindo a esfera do logos, conceito este atribuido a alegoria. Gadamer, ao analisar a
histdria dos conceitos de alegoria e simbolo, afirma que as palavras possuem uma relagao
interna: “designam algo que ndo estd na sua aparéncia visual, no seu aspecto ou som das
palavras, mas um significado para além disso”(2015: 119). Nos dois termos, o suprassensivel
torna-se sensivel, como ocorre no ambito religioso-sacramental. No entanto, esta relacdo
foi, ao longo da modernidade, adquirindo uma distingdo e um antagonismo —impulsionado
especialmente pela estética moderna —, o que resultou na desvalorizacdo da retdrica a

partir do século XIX. E nesse sentido que o filélogo evidencia que:

A alegoria pertence originariamente a esfera do discurso, do logos, sendo, pois, uma figura
retérica ou hermenéutica. Em lugar daquilo que se quer realmente dizer coloca-se algo
diferente, algo mais a mao, mas de maneira que, apesar disso, esse deixa e faz entender
aquele outro. O simbolo, ao contrario, ndo se encontra limitado a esfera do logos. Pois o
simbolo ndo possui relagdo com um outro significado, através de seu significado, ja que o
seu ser proprio e manifesto, tem “significado”. Enquanto o que esta exibido é aquilo em
que se reconhece algo diferente. Tal é a tessera hospitalis e similares (2015: 133-134).

A andlise da moderna distin¢cdo entre alegoria e simbolo, apesar da relagdo interna
entre as palavras —ambas retém o significando para além do aspecto visual —, é importante

para o projeto hermenéutico de Gadamer na compreensdo da experiéncia da arte como

2 “Um anfitrido da a seu hdspede a chamada “tessera hospitalis”, ou seja, ele quebra um caco no
meio, conserva uma metade e da a outra ao hdspede, a fim de que, quando dai a trinta ou cinquenta
anos um sucessor desse héspede vier de novo a sua casa, um reconheca o outro pelo coincidir dos
pedagos um todo” (Gadamer, 1985: 50).

140



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. Pp. 131-146

declaragdo. Como tal, é por meio do carater simbdlico da obra de arte que é possivel intuir
a presenca da simultaneidade entre ideia e fend6meno. Essa compreensdo ressoa no plano

metafisico do conceito de simbolo, distanciando-se completamente de seu uso retérico3.

Em didlogo com os escritos da filosofia da arte, especialmente com os conceitos debatidos
por filésofos e artistas na alemanha, Gadamer recorre as definigdes do “simbdlico” expressas
em correspondéncia trocadas por Goethe e Schiller®. Em uma delas, Goethe caracteriza
o efeito simbdlico —-numa experiéncia da realidade, para além da experiéncia estética—
como “casos eminentes, que numa variedade de caracteristicas se apresentam como
representantes de muitos outros e englobam em si uma totalidade” (Gadamer, 2015: 124).

O filésofo alemao, salienta que a oposigao entre o alegdrico e o simbdlico, feita pela
teoria da arte, é para ele, somente “fendmeno particular de uma orientacéo geral rumo ao
significativo” (Gadamer, 2015: 125), defendo a ideia de que tudo que acontece é simbolo,
portanto todo ato de significacdo aponta para o todo restante.Partindo do sensivel, o
simbdlico constitui a idealidade da realidade histdrica, pois é por meio dos simbolos que
se encontram a multiplicidade das experiéncias historicas e a simultaneidade do viver na
totalidade de sentidos. Assim, a significancia do belo manifesto na obra de arte representa
para o ser humano uma oportunidade de encontro verdadeiro com a totalidade do
mundo experimentavel, mesmo em sua particulariza¢do representativa. Isso porque,
na experiéncia da arte “ndo se experimenta o particular no particular encontro, mas a
totalidade do mundo experimentavel e da posi¢do ontoldégica do homem no mundo,
assim como sua finitude ante a transcendéncia” (Gadamer, 2010: 174).

Como um construto, a experiéncia da arte requer sempre a interagdo e abertura a escuta
hermenéutica, seja no momento de sua produgdo ou na experiéncia da interpretagdo. Isso porque
uma obra de arte ndo esta em fungdo de, ndo é um mero objeto ou coisa a ser dominada por nosso
modo de ser; ela irrita. Assim, provocando nossos sentidos e envolta pelo impulso inquietante da
incerteza —como pontua Flickinger— “a arte exige-nos pela sua simples presenca. Embora ndo

diretamente expressa, sua finalidade parece pertencer ao seu modo de ser” (Flickinger, 2000: 32).

3 “Por sua vez, o simbolo teria uma coincidéncia entre fenbmeno fenémeno e ideia de modo a rea-
lizar uma fungdo originariamente metafisica, tarefa que em Gltima instancia implicaria uma apreen-
sdo genial do uno, tarefa que remete aos estados internos de um sujeito, as suas vivéncias e a pro-
dugdo inconsciente derivada dela. Desse modo, a alegoria passaria a ser vista como uma produc¢do
racional e fria, ao contrario da efervescente atividade genial. E, portanto, apoiado nos pressupostos
metafisicos que constituem a consciéncia estética, que se valorizou positivamente o simbolo e se
depreciou a alegoria pois os sustentaculos fundamentais dessa Ultima, a saber, as tradi¢cdes da reto-
rica e da dogmatica religiosa perderam for¢a em meados do século XIX” (Wu, 2016: 333)

4 Além da analise de Gadamer sobre os conceito aqui debatidos, podemos encontrar as 136 cartas tro-
cadas entre Goethe e Schiller de 1794 a 1803 na obra intitulada Correspondéncia entre Goethe e Schiller
(2010), organizada e traduzida para portugues por Claudia Cavalcanti e publicada pela editora Hedra.

141



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

Destarte, o simbolico da experiéncia da arte possui umaimportancia como uma provocagao
na dimensdo ultima da compreensdo humana, ndo apenas por sua capacidade indicativa, mas
também pela abertura de significagbes e reconhecimento de mundo®. O simbolo, para além
do seu carater mimético — presente também no jogo da arte — é intuido como um local de
encontro, ou melhor dizendo, de reencontro com um todo precedente e unificador. Contudo,
o filésofo argumenta que o simbolo, especialmente aquele que é declarado pelas diversas

formas de manifesta¢do da arte, ndo deve ser compreendido como mera abertura de sentido.

Para o filésofo, é por meio dessa postura que é possivel intuir a pertenca declarativa da arte
como um todo amplo e verdadeiro, capaz de conduzir a interpretagdo ndo a um fechamento
de uma verdade absoluta ou légico-matematica, mas a abertura da autocompreensdo. Essa
perspectiva funciona como um alerta constante e sensivel para a significagdo em articulagdo
com os movimentos da vida. Assim, diante das certezas da praxis humana, o simbdlico da arte
promove questionamentos capazes de expandir sentidos e compreensdes de mundos possiveis.

Diante do exposto passamos a refletir sobre o carater de participagdo nesse fenémeno.

5. O compreender-se na participacao do jogo da arte

0 encontro ordenador da arte potencialmente configura e reconfigura aquilo que nds somos e a
compreensdo de tudo o que estd ao nosso redor ou em relagdo. O acontecer da arte pode, pela
forca desveladora e criativa de sua declaracdo, levar novos sentidos ao que antes estava ali. Mas,
o conhecer da arte sé se faz na medida em que estamos abertos a participar ativamente no bailar
dos sentidos que pela experiéncia artistica se articulam, fundindo horizontes. O que se configura

no jogo da arte € um modo de entender-se no comunitario, simbdlico e festivo, jogo da linguagem.

Como podemos perceber esse modo de ser da arte e da linguagem tem a participagdo como
principio e fim geracional. Mas qual é o conceito de participagdo que Gadamer apresenta em sua
hermenéutica? Como esse conceito se articula, especificamente, no caso do modo de ser da arte?
Participar da experiéncia da arte ndo é simplesmente se fazer fisicamente presente diante da arte,
como em algumas situagGes os espectadores despretensiosamente dizem “participei de uma
exposicao” ou “participei da estreia de pega ou filme”. A participagdo convocada por Gadamer tem
outra conotagdo. Hermeneuticamente falando, a participagdo auténtica no jogo da arte reivindica
um carater profundo e de total entrega e encontro propositivo entre obra e ser humano.

5 “A representagdo simbdlica que é realizada pela arte ndo necessita de nenhuma dependéncia
determinada das coisas previamente dadas. A distingdo da arte reside muito mais justamente no
fato de aquilo que é representado nela, quer ele seja rico ou pobre de conotagdes, que ele seja
sendo um puro nada de tais conotagdes, nos mobilizar para que permanegamos junto a obra e para
a concordancia, tal como em um reconhecimento” (Gadamer, 2010: 177).

142



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. Pp. 131-146

O jogo entre artista/obra e/ou obra/intérprete deixa claro que para o ser humano a
obra de arte sempre tem alguma coisa de reconhecimento da orientacdao passada pela
paradigmatica ordem universal, como salienta o filésofo “ndo ha duividas que toda obra
de arte representa o mundo, pelo menos em toda obra cuja a pura manifestacdo atrai
nossa atencdo até o ponto de sentir que nela nos encontramos a nés mesmos” (2002:
225). Aqui ele reivindica a dimens&o participativa dessa experiéncia.

A participagdo pelas vias da hermenéutica requer um grau de entrega pavimentada na
experiéncia comunitdria do entendimento. Essa compreensdo, que associativamente traz no
mesmo ambito do conhecer o individual e o geral, remete-nos a uma reflexdao de Gadamer, no
texto “Aideia do bem entre Platdo e Aristdteles”, onde o filésofo traz para o centro do debate sobre

a perplexidade diante da participagdo na dogmatica da ideia platonica o conceito de methexis.

No texto, ao refletir sobre a aporia do Todo e das Partes—da unicidade e multiplicidade—
o filésofo pontua que o termo methexis “é, como parece, um neologismo platonico
para a “participa¢do” do Individual no Geral” (2024: 13), esta expressdo, junto com
outros termos, nos dialogos socraticos, tem como objetivo esclarecer uma problematica

desenvolvida sobretudo em Parménides, que diz respeito a relagdo ideias e fen6menos.

Para o filésofo alemao —a partir da observagao da critica aristotélica — quando Sdocrates
enuncia o termo méthexis defendendo-o como significacdo a participacdo do individual
no geral e em complementaridade substitutiva a mimesis da filosofia pitagérica, mais do
gue uma mera mudancga de termos, o que se demonstra ali é o aprimoramento decisivo

de Platdo rumo a diferenciagdo de estésis e ndesis, pois, como pontua Gadamer,

Assim como a mimesis significa o Ser no Mundo do imitado, do representado, méthexis quer
dizer o Co-Ser no Mundo como algo. Assim como a participatio latina e a Teilhabe [participagao]
alem3, a palavra méthexis certamente implica a ideia de partes, como mostra o antigo uso do
termo petéyelv.E exatamente isso que a nova palavra enfatiza: a Parte pertence ao Todo. [...] A
aporia do Todo e das Partes, como ja mostrei em outra oportunidade, estad sempre a espreita
por detras da dialética da ideia e fendmeno, unicidade e multiplicidade (2024: 13).

Com o devido resguardo ao contexto da reflexao platonica, no que diz respeito a sua critica a
teoriamusicaleateorianuméricados pitagdricos, podemosintuir que é pelo sentido de methexis
que fica claro em Platdo que participar de algo é antes de qualquer outra conceitualidade uma
aproximagdo comunitaria com aquilo que se participa. Gadamer argumenta que Platdo “aceita
que a dialética do Todo e das Partes passa pela relagdo Multiplicidade e Unicidade. Partes e
elos pertencem ao Todo, de que sdo partes e elo” (2024: 115).

Assim, tendo como orientador essas premissas platonicas, podemos compreender
gue quando se participa de alguma coisa em conjunto, os participes se aproximam
reciprocamente, se encontram num todo como partes que ontologicamente o sdo. Nesse

143



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

sentido, a experiéncia da arte tem muito a nos dizer, pois seu modo de acontecer sempre
eleva o compreender humano. A experiéncia da arte reivindica um estado de jogo onde os
sentidos se apresentam como pecas de quebra-cabega de um continuo que se encaixa na
participacdo de sua festividade. Nele outro ocorre fenbmeno em simultaneidade, o tempo
cronolégico se esvai dando lugar a uma temporalidade festiva que em si é um modo de
acontecer comunitdrio do Ser que se da e se oculta num singular jogo de entendimentos.

6. Conclusodes

Por ter a arte a capacidade de ir além, mobilizar sentidos e questdes que afligem o
espirito humano de forma Unica e atemporal, Gadamer propde que deixemos de lado o
termo “obra” em detrimento de “construto de arte”. A utilizagdo do termo “construto”
se da pela esséncia da experiéncia da arte, que oportuniza, também ao intérprete, na
presenca simbdlica da arte, novas significagdes e compreensdes renovadas a cada nova
aparicdo declarativa. O simbolo artistico evoca o todo integro pela complementaridade
agregadora das partes que carregam as chaves interpretativas dos sentidos auténticos das
experiéncias interpessoais.

O conhecimento “eidético” sobre algo deixa de ser um fazer (tékhne) individualizador
e passa a ser a dimensdo articulada dialeticamente que se estabelece no pleno lago
e encontro festivo de entendimentos comuns, na prépria e auténtica natureza da
participacdo na experiéncia da arte: um auténtico e singular modo de compreender-se.
O declarado na experiéncia da arte reverbera novas possibilidades de sentido capazes
de configurar a autocompreensdo humana em cada nova situagdo concreta da vida.
Esse jogo aponta, de forma intuitiva, a necessidade de agir tendo como referéncia essas
possibilidades. Pela inesgotabilidade de sentidos, a experiéncia da arte permite ao
intérprete libertar-se dos sentidos dados ou naturalizados nas teorias, normas, leis ou
na pratica cotidiana, direcionando-a. O que estd em jogo é um caminho propositivo ao
constante compreender-se.

Deixar que a arte “nos fale” é como entrar num rio de possibilidades compreensivas
onde sabemos a for¢a de seu fluxo, a presenca viva do seu leito, mas seu experienciar
nunca sera o mesmo, pois o declarado pela presenca da arte ndo se esgota em sentidos e
nem se subordina a juizos e as regras de formulagdo noéticas, sendo sempre um misterioso
mergulhar no acontecimento simbdlico do Ser. Nesse entendimento, a experiéncia da arte,
conceituada no modo de ser do jogo e na temporalidade festiva, permite que possamos

ver de uma forma diferente o que temos em nosso cotidiano, oportunizando uma fusdo

144



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.09. Pp. 131-146

de horizontes capaz de alargar nossa compreensdo sobre os fen6menos da vida e nos
fazer perceber em comunidade de dialogo.

E nesse sentido que defendemos a experiéncia artistica como motriz de um
conhecimento pratico dindmico que resguarda a primazia do perguntar, do interrogar-
se “frente” a arte. Esse modo de ser é promotor de um conhecer que perpassa a
temporalidade e historicidade dos processos humanos. Nele, aos moldes gadamerianos,
o didlogo com a arte originariamente é um caminho necessario ao exercicio constante
da consciéncia histérica que oportuniza fusGes de horizontes. Essa, por sua vez, € uma
condicdo hermenéutica, pois é por ela que se oportuniza o “dar razdes”, em uma postura
de escuta verdadeira, capaz de transformar e configurar entendimentos na busca pelos

acordos, tdo vitais ao viver comunitario.

Outrossim, é preciso deixar claro que a experiéncia aqui intuida ndo deve ser
compreendida apenas por sua qualidade estética, mas diz respeito a um outro histdrico
gue configura sentidos e presentifica a unicidade que somos. A arte, em suas multiplas
linguagens, chama nossa atencdo para o verdadeiro em continuidade, para o desvelar

|Il

qgue é “ndo conceitual”. Ela provoca-nos a estar atento ao instante, as verdades que ndo
podemos apreender: para a vida, o mundo da vida, seja na poesia, na arquitetura, no
muralismo, na imagem fotografica e no cinema. Assim, a verdade da experiéncia artistica

tem sua forga na cadeia de repercussdo compreensiva do jogo de seu acontecer.

Lembrando a metafora do “clavicérdio”, a experiéncia hermenéutica da arte é como
“a onda sonora do instrumento medieval” que uma vez tocada reverbera muito além
do “movimento da corda”. Ela convoca a participacdo abrangente no jogo dos sentidos,
uma participagdo que é exportavel a racionalidade e que ndo se limita ao sensivel. Como
um auténtico ato de teoria, ela oportuniza uma elevacdo do espirito a um estado de
envolvimento no conhecer que pde em jogo a prépria compreensdo histérica do Ser.
Em uma perspectiva de acréscimo, a experiéncia da arte mobiliza a autocompreensao

humana a interpretagdo ndo exaustiva da verdade.

Referéncias bibliograficas

DEALMEIDA, C.L.S. (2002). Hermenéutica e Dialética: dos estudos platénicos ao encontro com Hegel.
Porto Alegre: EDIPUCRS.

CALVACANTI, C. (Ed.). (2010). Correspondéncia entre Goethe e Schiller. Sao Paulo: Hedra.

FLICKINGER, H.-G. (2000). “Da experiéncia da arte a hermenéutica filoséfica”. DEALMEIDA, C.L.S.;
FLICKINGER, H.-G.; RODEN, L. Hermenéutica filosdfica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto
Alegre: EDIPUCRS, 27-57.

145



PEDRO JULIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPACAO NO SIMBOLICO FESTEJAR ARTISTICO A LUZ DA...

GADAMER, H.-G. (1985). Atualidade do Belo: a arte como jogo simbolo e festa. Tr. C.A. Galedo. Rio de
Janeiro: Tempo Brasileiro.

GADAMER, H.-G. (2002). Acotaciones hermenéuticas. Tr. A. Agud y R. Agapito. Madrid: Trotta.
GADAMER, H.-G. (2010). Hermenéutica da obra de arte. Tr. M.A. Casanova. Sdo Paulo: Martins Fontes.
GADAMER, H.-G. (2011). Verdade e Método II: complementos e indices. Tr. E.P. Giachini. Petrépolis: Vozes.

GADAMER, H.-G. (2015). Verdade e método I: tragos fundamentais de uma hermenéutica filosoéfica.
Tr. F.P. Meurer. Petrépolis: Vozes.

GADAMER, H.-G. (2024). A ideia do Bem entre Platdo e Aristoteles. Tr. T.L. Cruz Rom&o. Sdo Paulo:
Martins Fontes.

GADAMER, H.-G. (1985???7). Acotaciones Hermenéuticas. ????.

GRONDIN, J. (2001). “Play, Festival and Ritual in Gadamer: On the theme of the immemorial in
his later works”. Language and Linguisticality in Gadamer’s Hermeneutics,. Tr,. L.K. Schmidt.
Lanham: Lexington Books, 42-39.

GRONDIN, J. (2000). “Retrospectiva dialdgica a obra reunida e sua histéria de efetuagdo. Entrevista de
Jean Grodin com H-G Gadamer”. DEALMEIDA, C.L.S.; FLICKINGER, H.-G.; RODEN, L. Hermenéutica
filosdfica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre: EDIPUCRS.

HEIDEGGER, M. (2005). Ser e Tempo. Tr. M.S.C. Schuback. Petrépolis: Vozes.
KANT, I. (2017). Critica da faculdade de julgar. Tr. F.C. Mattos. Petropolis: Vozes.
KANT, I. (2020). Critica da razdo pura. Tr. E. Bini. Sdo Paulo: Edipro.

LOTT, H.M. (2007). Arte e religido na hermenéutica de Gadamer. Programa de Pds-graduagdo em
ciéncia da Religido. Juiz de Fora: Universidade Ruiz de Fora.

Wu, R. (2016). “Imagen y simbolo: en torno a una diferencia entre las hermenéuticas de Gadamer
y Ricoeur”. Pensar Ricoeur: Vida y Narracion. Porto Alegre: Clarinete, 327-350.

ZUNIGA, J.F. (1993). Interpretacion de la hermeneutica filosofica de H.-G. Gadamer: a la luz del
problema del dialogo. Tesis Doctoral. Granada: Universidad de Granada.

146



