
Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

131 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.09 [pp. 131-146]

Recibido: 25/10/2025 – Aceptado: 2/12/2025

O compreender-se no jogo da arte: a participação no simbólico  
festejar artístico à luz da hermenêutica filosófica de Gadamer 

Understanding Oneself in the Play of Art: Participation in Symbolic 
Artistic Celebration in Light of Gadamer’s Philosophical Hermeneutics

Pedro Júlio Oliveira 

Universidade Federal do Ceará

Resumen: O trabalho reflete sobre o compreender-se no jogo da experiência hermenêutica da arte. 
Partimos da Hermenêutica de Gadamer destacando os conceitos de jogo, festa e símbolo como 
um caminho para se pensar o modo de ser da arte e a participação em seus dizeres como potência 
transformadora da autocompreensão humana. Alicerçado nos textos Atualidade do Belo (1985) e O jogo 
da arte (1989) refletimos os desafios ontológicos do acontecimento da arte e o caráter de declaração 
(Aussage) desse fenômeno. Intuímos na experiência da arte uma provocação capaz de transcender e 
expandir os horizontes interpretativos acerca das legítimas questões do espírito e da transcendência 
humana, sem se subordinar a regramentos, juízos e/ou conceitos. Consideramos que a autêntica 
presença da arte, através da experiência participativa com seus construtos, evoca paradigmaticamente 
um conhecimento abrangente necessário à compreensão da realidade histórica do Ser.

Abstract: This work reflects on understanding oneself in the game of the hermeneutic experience of art. 
We start from Gadamer’s Hermeneutics, highlighting the concepts of game, celebration and symbol as a 
way of thinking about the nature of art and participation in its expressions as a transformative power of 
human self-understanding. Based on the texts The Presentness of the Beautiful (1998) and The Game of 
Art (1989), we reflect on the ontological challenges of the occurrence of art and the declarative character 
(Aussage) of this phenomenon. We intuit in the experience of art a provocation capable of transcending 
and expanding the interpretive horizons regarding the legitimate questions of the spirit and human 
transcendence, without subordinating itself to rules, judgements and/or concepts. We consider that the 
authentic presence of art, through participatory experience with its constructs, paradigmatically evokes 
a comprehensive knowledge necessary for understanding the historical reality of Being.

Palabras clave/Keywords: Arte (Art); Hermenêutica Filosófica (Philosophical Hermeneutics); Jogo 
(Game); Participação (Participation); Ser (Being).



132 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

1. Introdução

A experiência da arte é um fenômeno misterioso, com um potencial de sentido inesgotável. 

A atualidade desse fenômeno e a impossibilidade de dominar seus significados intrigam 

o fazer filosófico desde a Grécia Antiga. Com a modernidade, especialmente com o fim 

do romantismo alemão e a partir dos postulados cartesianos que traçaram a ideia de 

racionalidade e verdade, esse acontecimento passou a ocupar outro espaço no filosofar. Pela 

força reflexiva das críticas de Immanuel Kant (2020; 2017), o fazer racionalista das ciências 

modernas acabou por exercer domínio hegemônico sobre o conhecimento humano, e 

à arte restou reivindicar seu estatuto meramente estético. Por esse viés, os pressupostos 

articulados pela lógica e ciências naturais impõem uma certa autoridade sobre a noção de 

verdade, passando esta a ser associada aos métodos e domínios categóricos e experimentais.

Apesar de, inicialmente, esse modo de pensar representar uma certa estabilidade à 

universalidade do conhecimento com a ideia da razão, tal domínio reacende o debate 

sobre os limites do saber racionalista, especialmente quando refletido a partir das 

questões que se encontram no âmbito das humanidades. Nesse contexto, tendo como 

premissa refletir sobre o conhecimento das humanidades e o acontecer da compreensão 

humana, a hermenêutica do filósofo alemão Hans-Georg Gadamer (1960/2015) provoca-

nos a retomar a reflexão sobre o acontecer da verdade que se dá em fenômenos não 

dominados por tais métodos científicos. Dentre eles, é retomada a questão da verdade da 

arte. Aqui, pelo acontecimento da harmonia e dissimetria da criação, podemos intuir um 

conhecer capaz de desvelar outro modo de acontecimento do Ser.

Alicerçado em uma estrutura especulativo-dialógica da linguagem, o quadro da hermenêutica 

filosófica encontra na experiência da arte um contraponto propositivo à universalidade da 

verdade científica. De antemão, devemos deixar claro que não se trata de uma negação à 

cientificidade ou de um negacionismo dogmático da razão, mas sim de um reconhecimento 

das limitações de tais pressupostos diante das questões que inquietam o espírito humano. O 

que se propõe é um exercício que retoma a filosofia compreendida como diálogo. Como afirma 

Almeida, “numa palavra, a inspiração platônica de Gadamer e sua discussão com a dialética 

hegeliana são momentos necessários e estruturantes da hermenêutica filosófica” (2002: 173).

Desta forma, é importante destacar que o acontecimento mesmo da verdade, necessária às 

humanidades, não se deixa dominar pelos pressupostos objetivistas da noção de sujeito-objeto 

ou pela ideia cartesiana de consciência. Para a hermenêutica filosófica, o que está em jogo no 

simbólico movimento da vida é a compreensão. Então – nos moldes como enuncia Heidegger em 

sua obra de 1927, traduzida para português com o título “Ser e tempo” (2005)– essa perspectiva 

intui a compreensão como um modo de ser do ser humano, um existencial. Como uma sacada 



133 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

ontológica fundamental, Gadamer aponta para a noção de jogo como um conceito-chave para 

refletir sobre a compreensão humana diante das situações concretas da vida prática.

No caso do acontecer da arte, em cada contato com uma obra, mesmo ao revisitar os 

clássicos, estamos em jogo com experiências dinâmicas e singulares. Nelas, as verdades 

desveladas na experiência artística nos mostram, entre outros aspectos, que não estamos sós, 

que somos coletividade, e enquanto tais necessitamos “ser-com”. Nesse sentido, o “ser-com” 

parte da interpretação de que somos atravessados pela tradição e pelo caráter comunitário das 

experiências que nos permeiam, integrando e transmitindo o saber no fluxo vivo da história.

O ser humano integra-se à vida prático-social e histórica por e pela linguagem. Como 

afirma Gadamer, a linguagem possui uma dinâmica criativa e modeladora capaz de abrigar e 

articular o Ser que pode ser compreendido. Na linguagem viva, aquela que emerge no tempo 

vivido – na temporalidade do diálogo –, a história se faz influente e o jogo entre a tradição 

e o novo torna-se essencial a todo projeto compreensivo. Intuímos, então, que a vivacidade 

da linguagem se apresenta também no modo de ser da arte, que, como um outro histórico, 

detém a “primazia da pergunta”, característica tão necessária ao exercício hermenêutico.

Por essa premissa, a teia dialógica da história e a promessa de futuro, às quais 

estamos inteiramente motivados na existência, também permeiam todas as experiências 

hermenêuticas da arte. Defendemos, então, que o diálogo (Gespräch) possível na 

experiência artística fundamenta-se em um festivo jogo simbólico de perguntas e respostas 

que se renova a cada experiência humana com as obras – construtos – de arte, sendo este 

capaz de configurar nossa autocompreensão. Por isso, atentar ao desvelar da verdade 

manifesta no fenômeno da experiência artística é tarefa essencial dos que se dedicam à 

reflexão da hermenêutica filosófica. Dessa maneira, o presente trabalho busca refletir sobre 

o caráter participativo do acontecimento da arte. Reflexão que parte da pergunta: até que 

ponto a participação no festivo e simbólico jogo da arte configura o compreender-se?

Para dialogar com essa pergunta, o artigo estrutura-se em quatro movimentos 

reflexivos. Inicialmente, abordamos o conceito de jogo defendido por Gadamer como 

base para a compreensão do modo de ser da experiência hermenêutica. No segundo 

momento, apresentamos o conceito de festa, defendido pelo filósofo como modo de 

compreender a temporalidade da arte e seu acontecimento comunitário. Em seguida, 

exploramos a definição de símbolo na hermenêutica filosófica, considerando sua dimensão 

fragmentária que possibilita, pela re(apresentação), o encontro originário das partes com 

o todo. Neste tópico, analisamos também o conceito de imagem como emanação, debate 

fundamental para o acontecimento da experiência da arte na contemporaneidade. Por 

fim, articulamos os três conceitos supracitados –jogo, festa e símbolo– para discutir a 



134 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

participação no simbólico e festivo jogo do acontecimento artístico como caminho ao 

compreender-se diante das diversas questões do espírito humano.    

2. O jogo hermenêutico da experiência da arte

Primeiramente, destacamos que, no desenvolvimento de sua reflexão sobre a experiência 

desveladora da arte, Gadamer não ignora a grande arte legada pelo passado –razão pela qual 

o exemplo do Clássico é tão relevante em sua filosofia, especialmente ao discutir a questão 

da história efeitual– como também não desconsidera a arte moderna e contemporânea. 

Sua proposta intui que as múltiplas expressões artísticas sejam vistas como “copertinentes” 

e essenciais para o processamento da historicidade e a configuração da autocompreensão 

humana. É nesse espaço reflexivo que o filósofo afirma que a compreensão do que se 

define como arte nos dias de hoje se torna um desafio necessário para o intelecto.

A experiência com os construtos (obras) de arte, sejam eles clássicos ou as formas abstratas 

e provocativas da arte contemporânea, evocam paradigmaticamente um conhecimento 

singular que revela verdades de um mundo comum em que estamos imersos. Estando na 

ressonância da história, as linguagens que a arte articula fazem pulsar em nossa interpretação 

os dizeres da tradição e as possibilidades dos diversos modos de existir, mesmo que não 

consigamos apreendê-las conceitualmente. Ao ler um poema, assistir a um filme ou peça 

de teatro, ou ouvir uma música –dentre tantas outras experiências da contemporaneidade– 

mais que meros espectadores, somos coparticipantes de uma dimensão de reconhecimento 

que nos permite perceber a coletividade que é a alma humana.

Como aponta Gadamer, “diante de um quadro ou de um poema, sentimos de imediato 

que estamos diante de um todo diferente, um “cosmos” que estávamos procurando” (2002: 

227). Nesse acontecer, tanto o intérprete quanto o artista são convocados e provocados a 

processos contínuos e dinâmicos de compreensão que, na perspectiva gadameriana, têm 

sua natureza no modo de ser do jogo (Spiel). Zuniga pontua que trazer para o centro da 

reflexão filosófica o fenômeno do jogo é uma genuína inovação conceitual de Gadamer, 

pressupondo e seguindo o percurso ontológico heideggeriano de que “o conceito de 

verdade que convém à hermenêutica se encontra na arte” (1993: 202), ou melhor, no 

modo como se dá a experiência com os construtos de arte. Como salienta o filósofo, 

Ela [a arte] encontra-se em meio a um mundo em decomposição do habitual e familiar 
como um penhor de ordem, e talvez das forças de conservação e manutenção que 
sustentam a cultura humana repousam sobre aquilo que vem ao nosso encontro de 
maneira exemplar no fazer dos artistas e na experiência da arte: o fato de sempre 
ordenarmos uma vez mais aquilo que nos decompõe (2010: 23).



135 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

A dimensão hermenêutica da experiência artística encontra na definição ontológica do 

jogo uma chave conceitual imprescindível à Hermenêutica Filosófica. Por esse conceito o 

filósofo aponta um caminho capaz de libertar o acontecimento da compreensão humana 

do subjetivismo presente na nova estética e na antropologia – estando estas alicerçadas no 

domínio teórico do termo jogo nas reflexões de Kant e Schiller, respectivamente. O filósofo 

Marburg entende a necessidade de um “movimento teórico disruptivo” do conceito de 

jogo – de sua aplicação não categorizada e instrumental –  como um movimento que 

voltar os “olhares” da reflexão à relação, à experiência de verdade que se dá na práxis da 

vida. A priori, ele define o Jogo como “um todo dinâmico sui generis, que engloba em si a 

subjetividade daquele que está jogando” (Gadamer, 2011: 153).

Essa compreensão é importante, pois desvincula a ideia de jogo do estado de ânimo de 

quem está em jogo. Ela aponta para uma dimensão originária das relações humanas em 

diversos momentos da vida; o jogo passa a ser compreendido como um movimento que se 

desenrola no espaço singular da temporalidade humana capaz de equilibrar a seriedade e a 

ludicidade, ao passo que não tem a dependência do domínio humano e nem do comportamento 

da subjetividade. Para se chegar a essa defesa, Gadamer retoma o conceito de jogo das 

formulações de Aristóteles, apresentando-o como automovimento – força elementar daquilo 

que vive – e, nesse sentido, como componente fundamental da compreensão (Verstehen).

O jogo para Gadamer é um automovimento característico do que está vivo. O autêntico 

jogo humano é um movimento que não está ligado a nenhuma finalidade, mas que emerge 

e finda no próprio em si do mover-se e que tem em última instância a autorepresentação do 

movimento do jogo. Diferente das definições positivistas da expressão, o jogar aqui não tem 

uma dependência da subjetividade do jogador, pelo contrário ele também é um convite para 

o jogador lançar-se em plenitude ao jogo. Ele tem uma dimensão necessária de abandono do 

autocontrole. No autêntico jogo é possível um “auto-esquecimento extático”  que positivamente 

tem a capacidade de elevar o sujeito a leve liberdade de si mesmo. Afirma o filósofo que:

Isso não se deixa apreender, de uma maneira utilitária, como a subjetividade de um 
autoesqueciemtno. Como formulou certa vez o historiador holandês Huizinga, a consciência 
daquele que está jogando encontra-se num equilíbrio indistinguível entre a fé e a falta de 
fé. ‘o selvagem não conhece a diferença conceitual entre ser e jogar’ (2011: 155). 

 A metáfora trazida pelo filósofo exprime a natureza não utilitarista do jogo. Por ela é 

possível perceber que o jogo tem uma natureza própria e independente de quem joga. 

Ele é recreação ao tempo que impõe aquele que joga uma certa seriedade. Como pontua 

Almeida, “jogar é imitar o próprio movimento da vida. Jogar é atualizar o próprio mito do 

distante começo e reconhecer a não-fixidez do princípio” (2002: 187). Outra característica é 

que no instante do jogo, os jogadores que são postos em cena no jogar acordam tacitamente 



136 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

a abertura ao inesperado e ao automovimento do jogar e mesmo que saibam o que está 

sendo jogado abandonam a si mesmos no instante do jogo. Com essa definição pode surgir 

a seguinte pergunta: e a consciência do jogador, onde se encontra nesse acontecimento?

Na perspectiva gadameriana, “a consciência do jogador é determinada pelo fato de que a 

alternância se forma por uma liberdade e leveza estranhas. É como se surgisse de si mesma - um 

estado de equilíbrio sem gravidade” (Gadamer, 2011: 154). Esse movimento é o que o filósofo 

nomeia como configuração (Gebilde). A transformação do jogo em mediação total. Nas palavras 

de Gadamer “a transformação em configuração significa que aquilo que era antes não é mais, 

mas também o que se representa, (re)apresenta agora no jogo da arte, é a verdade duradoura” 

(2015: 159). Nela as possibilidades que são colocadas em jogo  pela experiência –aqui tematizada 

na experiência da arte– realizam o acontecer verdade pelo próprio do modo de ser do jogo.

Podemos presumir que, metaforicamente, a cada nova rodada, nos ciclos da finitude 

humana, a experiência junto aos fenômenos da vida prática desvela com maestria a constante 

transformação em configuração (Gebilde) dos sentidos que são, antes de tudo, relacionais. 

É também desta maneira que o jogo tem como característica ser, em si, desprovido de 

substrato e se expressar originariamente de forma medial, uma espécie de “mediação total”.

Pondera o filósofo que, a essência do jogo reside sua autorepresentação, que sendo 

uma peculiar ação comunicativa que não reconhece propriamente a distância entre 

aqueles que jogam e aqueles que assistem o jogo.  Pensando na experiência da arte, 

podemos dizer que em cada contato com a obra de arte é potencializado um espaço de 

jogo.  É nesse espaço do “ser-jogado”, do jogo da arte na qualidade de seu acontecimento 

“mimético” que cada intérprete e/ou espectador compreende, preencher e transformar 

o sentido do que fora posto em jogo. Nas palavras de Gadamer

Nessa medida, por meio do pensamento estético da modernidade, atentou-se 
plenamente para “parcela sujeito” na construção da experiência estética. No entanto, 
a experiência da arte também oferece aquele outro lado, no qual o caráter do jogo 
enquanto tal do construto, o seu mero ser-jogado, assume o primeiro plano. Para tanto, o 
antigo conceito grego de “mímesis” continua sendo a base propriamente dita (2010: 53).  

Nesse sentido, a essência do jogo da experiência da arte reside sua autorepresentação, 

que sendo uma peculiar ação comunicativa que não reconhece propriamente a distância 

entre aqueles que jogam e aqueles que assistem o jogo. O jogo, como expressão do 

fluxo contínuo da existência, representa um movimento desvelador das camadas mais 

profundas do ser e sua relação com o mundo. Ele aponta para o encontro que se dá nos 

compassos da vida, uma abertura ao ritmo vital que permeia todas as coisas, convidando-

nos a participar de um processo de constante transformação e descoberta. 



137 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

Nesse sentido, o jogo-dança torna-se uma metáfora poderosa para a experiência 

existencial fática, onde o movimento não é apenas uma ação interna ou externa, mas uma 

forma de estar em sintonia com o próprio pulsar da vida, permitindo uma compreensão mais 

profunda de si mesmo e do universo em sua dinâmica incessante. Esse movimento reivindica, 

ainda, uma determinada temporalidade que, segundo Gadamer, pode ser entendida pela 

“imagem antropológica” da festa, dimensão que passamos a refletir no tópico que se segue.

3. É tempo de arte: a temporalidade da festa como caminho ao comunitário

Estar em experiência com a arte é estar em tempo de arte. É nesse tempo que os vazios 

se preenchem e os tempos de experiência pragmática, “o tempo para algo”, se dissolvem 

na experiência de vida, conduzindo o ser-no-mundo ao encontro da infinitude do Ser. O 

festejar da arte jamais pode ser solitário e diferente do que é defendido pelos estudos 

convencionais da estética que sublinham à experiência da arte um caráter individualizador, 

enquanto um “trabalho” do juízo ou do prazer subjetivo, a experiência hermenêutica da 

arte reivindica sempre o caráter de participação e coletividade.

É deste modo que o filósofo de Marburg convoca para o entendimento da questão a 

temporalidade da arte partindo do importante o diálogo com o conceito de festa, visto que, 

para ele, os modos de festejar podem indicar caminhos para compreensão do acontecimento 

da arte em sua atualidade e unificação. A festa, como reflete o filósofo, é como elemento 

indissolúvel da arte em sua manifestação que, antes, preconiza a necessidade gregária 

do ser humano. Grondin (2001) aponta que a festa ou festejo (festividade) seria senão a 

celebração própria de uma memória coletiva, memória no sentido de reconhecimento, de 

encontro com o espírito histórico em um tempo de coletividade. 

Com o movimento reflexivo de pensar a arte como celebração e festividade, enfatizando 

o seu caráter comunitário, o filósofo de Marburg apresenta um contra-argumento ao 

conceito do prazer estético kantiano –sendo este como forma de prazer partilhado e não 

hostil, somente oriunda diversidade de experiências que originam-se apenas onde os 

interesses egoísta não estão em jogo– pois livre da dependência de pensar o “reino do 

por vir”, Gadamer, preocupa-se em como a da experiência da arte possibilita a abertura e 

descoberta para o ser em comunidade que somos.

Como fenômenos a festa e a arte tem como solo originário a comunhão, a celebração 

em coletividade do espírito comunitário. Ambas têm como característica um demorar-

se de profunda suspensão do tempo pragmático e cronológico. Como pontua Gadamer 

(2010), no momento do festejo, assim como na experiência com todas as formas de arte, 



138 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

é operado um tempo próprio de “inteiro presente” que não se expressa na duração do 

tempo cronológico ou pragmático e nem no vazio temporal do ócio.

Portanto, toda obra de arte tem algo assim como um tempo próprio, que ela por assim 
dizer nos impõe. Isso não vale apenas para as artes transitórias: para música, dança e 
a língua. Se lançarmos olhar para as artes estatutárias, lembramo-nos de que também 
construímos e lemos quadros ou que “passeamos” e “andamos” para conhecer uma 
arquitetura. Esses também são cursos temporais (Gadamer: 2010: 187).

Nesse sentido, a temporalidade própria que a arte possui pode ser percebida em 

todos os movimentos e tempos da história da arte, para essa reflexão destacamos como 

força ilustrativa os movimentos de arte na modernidade e com maior ênfase a arte da 

contemporaneidade, especialmente as artes de reprodução repetitivas como o cinema e 

a fotografia em seu caráter temporal de festividade e comunhão.

Quando, por exemplo, nos demoramos diante de uma película fílmica ou um ensaio 

fotográfico, mesmo que fisicamente sós, já estamos em coletividade, participamos e 

tomamos como demora da experiência humana as imagens, sons, atuações e narrativas 

que compõem essas linguagens artísticas. A espera da participação nos leva pelas formas e 

conceitos que em si declaram não só sobre o enredo ou tema “escrito na tela”, mas  sobre 

um “nós” que pode ser desvelado no curso atemporal que habita na presença da linguagem 

da arte, recorrendo ao mote dessa reflexão, festejamos junto ao construto artístico.

Assim, a arte é como um fenômeno transcendente que tem o papel de propor 

mudanças e com isso mover a subjetividade, a individualização, a propensão demasiada 

somente ao trabalho para uma disposição à coletividade, à relação intersubjetiva em 

encontro festivo ao comunitário. Por essas vias chegamos ao último conceito apresentado 

por Gadamer na sua defesa sobre a atualidade do belo, o símbolo.

4. O encontro simbólico da experiência artística

Como debatido até aqui, a hermenêutica encontra na experiência com a obra de arte 

uma provocação necessária ao fazer filosófico, também capaz de transcender e expandir 

os horizontes interpretativos da finitude acerca das legítimas questões do espírito e da 

transcendência humana, sem se subordinar a regramentos, juízos e/ou conceitos. Como 

declara Gadamer em entrevista a Grondin, em 1997:

HGG.: Parece-me convincente que a obra de arte se oponha a qualquer transformação 
numa outra forma de articulação enquanto filósofo, defendo aqui um modo de experiência 
artística que não se deixa substituir por uma mera arte do conceito. Esse sentido da 
transcendência significa que aqui não cabe qualquer exacerbação da precisão.  A obra 
de arte é boa ou é ruim, forte ou fraca. O que se experimenta aí, porém, é uma presença 
específica. E é a isso que denomino, aqui, transcendência (Grondin, 2000: 207-208).



139 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

Pensando, então, no peculiar modo de transcendência da arte, o filósofo nos convida a refletir 

sobre o caráter simbólico de sua experiência com a finitude humana. Para ele, tendo a arte um 

traço comunicativo, é imprescindível que estejamos atentos aos seus modos de significação. 

Nesse sentido, para nossa reflexão, uma pergunta é fundamental para a compreensão desse 

conceito: o que o filósofo defende como sendo o símbolo e o simbólico na arte?

A princípio, podemos ponderar que o caráter simbólico da arte é um dos elementos 

argumentativos que refletem bastante a influência platônica em Gadamer. Ao conceituar o 

símbolo e sua “função ontológica”, o filósofo recorre, inicialmente, ao diálogo mitológico de 

Aristófanes sobre a essência do amor, considerado pelo personagem épico como o “deus mais 

amigo do homem”. Retomando essa argumentação, presente na obra “O Banquete”, é possível 

perceber o caráter fragmentário que constitui a atual existência do ser humano na terra.

O diálogo mítico aponta que, inicialmente, a natureza humana tinha três gêneros 

(masculino, feminino e andrógino); estes eram, por graça, originariamente esféricos, 

completos, imponentes, fortes e de um terrível vigor. Mas, devido à sua intemperança 

–na tentativa de fazer uma escalada para o céu– investiram contra os Deuses do Olimpo. 

Em retaliação ao mau comportamento, Zeus resolveu punir cada um deles cortando-os 

em duas partes, que, por efeito, ficariam mais fracas, numerosas e mais úteis aos Deuses.

Dessa forma, a existência humana, desde que fora mutilada pelos Deuses do Olimpo, 

encontrou-se no mundo desolado, em constante procura e autodestruição, pois só via 

sentido de vida no encontro com sua outra metade. Vendo tal tragédia da raça humana, 

Zeus, num ato de compaixão, muda o sexo dos indivíduos para frente, e por meio do amor 

–compreendido como encontro satisfatório e autêntico com o outro– possibilita a cura da 

alma. No diálogo, o amor, em sua autenticidade, só é possível pelo verdadeiro encontro, 

em saciedade, das partes fragmentadas e complementares que estão postas no mundo.

Assim, o recurso mitológico ecoa no argumento da hermenêutica filosófica sobre o 

conceito do simbólico, atentando às afinidades eletiva na experiência do belo no sentido 

da arte, especialmente pela idealidade da verdade e da alma humana1 presente no 

desvelamento do Ser que se dá no acontecimento artístico. Como salienta Lott,

1 É importante ressaltar que, na ideia platônica, o homem , ao nascer, está jogado no mundo físico, 
em corpo e alma. Contudo, sua materialidade é pura incompletude, despida da verdade das coisas e 
carente da cura da alma. Como pontuado por Sócrates em seu último diálogo com  Fedón, o filósofo 
– aquele que toma para si o exercício da busca pelo saber – só encontra-se em plena verdade na sua 
morte, quando a alma se desprende do corpo e se liberta para o conhecimento pleno na escuridão 
do infinito. Entretanto, é possível ao longo da vida buscar o sentido da verdade, mesmo que de forma 
parcial e contingente. A possibilidade de desvelar a verdade plena encontra morada, segundo Platão, 
na idealidade do amor – que evoca o encontro, pela necessidade de completude e afinidade seletiva 
da alma. O amor é o vínculo que estabelece dimensão vital e ontológica de tudo que é verdadeiro.



140 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

O belo é o que aparece aos sentidos, ele nos proporciona um contato sensorial, 
mostra-nos uma certa “ordem sadia” e abriga com isso uma espécie de acesso. O belo 
revela o bom e com isso guia nossa alma do sensível ao supra-sensível, traz em si uma 
identidade que mantém sua unidade como dualidade, pois é um pedaço, uma parte que 
se completa com outra, representa a ideia de um “fragmento vital” e regenerador, esse 
é o modelo pelo qual podemos experienciá-lo (2007: 47). 

Tendo essa natureza fragmentária o belo manifesta-se simbolicamente nas experiências 

da arte conduzindo-nos a um outro que regenera o caráter verdadeiro da vida. Nesse 

sentido, Gadamer recorre à língua grega e repousa a significação do conceito do simbólico 

da arte no sentido de “fragmentos da memória”. Voltando-se ao mundo grego, pela análise 

da língua, o filólogo alemão reconhece que o mais apropriado sentido para o conceito em 

questão é o símbolo em sua matriz medieval e, com isso, reabilita a expressão “tessera 

hospitalis”2, relacionando originariamente o símbolo à ideia de um antigo passaporte. 

A expressão traz à tona o sentido do reencontro, da promessa de reconhecimento feita 

por um anfitrião ao velho hóspede e seus familiares, que passarão, pela identificação das 

partes do vaso quebrado, a serem reconhecidos como velhos amigos das gerações futuras. 

Nesse sentido, o significado do símbolo está relacionado ao seu “ser presente”, não se 

restringindo à esfera do logos, conceito este atribuído à alegoria. Gadamer, ao analisar a 

história dos conceitos de alegoria e símbolo, afirma que as palavras possuem uma relação 

interna: “designam algo que não está na sua aparência visual, no seu aspecto ou som das 

palavras, mas um significado para além disso”(2015: 119). Nos dois termos, o suprassensível 

torna-se sensível, como ocorre no âmbito religioso-sacramental. No entanto, esta relação 

foi, ao longo da modernidade, adquirindo uma distinção e um antagonismo – impulsionado 

especialmente pela estética moderna –, o que resultou na desvalorização da retórica a 

partir do século XIX. É nesse sentido que o filólogo evidencia que:

A alegoria pertence originariamente à esfera do discurso, do logos, sendo, pois, uma figura 
retórica ou hermenêutica. Em lugar daquilo que se quer realmente dizer coloca-se algo 
diferente, algo mais à mão, mas de maneira que, apesar disso, esse deixa e faz entender 
aquele outro. O símbolo, ao contrário, não se encontra limitado à esfera do logos. Pois o 
símbolo não possui relação com um outro significado, através de seu significado, já que o 
seu ser próprio e manifesto, tem “significado”. Enquanto o que está exibido é aquilo em 
que se reconhece algo diferente. Tal é a tessera hospitalis e similares (2015: 133-134). 

A análise da moderna distinção entre alegoria e símbolo, apesar da relação interna 

entre as palavras – ambas retêm o significando para além do aspecto visual –, é importante 

para o projeto hermenêutico de Gadamer na compreensão da experiência da arte como 

2 “Um anfitrião dá a seu hóspede a chamada “tessera hospitalis”, ou seja, ele quebra um caco no 
meio, conserva uma metade e dá a outra ao hóspede, a fim de que, quando daí a trinta ou cinquenta 
anos um sucessor desse hóspede vier de novo a sua casa, um reconheça o outro pelo coincidir dos 
pedaços um todo” (Gadamer, 1985: 50).



141 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

declaração. Como tal, é por meio do caráter simbólico da obra de arte que é possível intuir 

a presença da simultaneidade entre ideia e fenômeno. Essa compreensão ressoa no plano 

metafísico do conceito de símbolo, distanciando-se completamente de seu uso retórico3. 

Em diálogo com os escritos da filosofia da arte, especialmente com os conceitos debatidos 

por filósofos e artistas na alemanha, Gadamer recorre às definições do “simbólico” expressas 

em correspondência trocadas por Goethe e Schiller4. Em uma delas, Goethe caracteriza 

o efeito simbólico –numa experiência da realidade, para além da experiência estética– 

como “casos eminentes, que numa variedade de características se apresentam como 

representantes de muitos outros e englobam em si uma totalidade” (Gadamer, 2015: 124). 

O filósofo alemão, salienta que a oposição entre o alegórico e o simbólico, feita pela 

teoria da arte, é para ele, somente “fenômeno particular de uma orientação geral rumo ao 

significativo” (Gadamer, 2015: 125), defendo a ideia de que tudo que acontece é símbolo, 

portanto todo ato de significação aponta para o todo restante.Partindo do sensível, o 

simbólico constitui a idealidade da realidade histórica, pois é por meio dos símbolos que 

se encontram a multiplicidade das experiências históricas e a simultaneidade do viver na 

totalidade de sentidos. Assim, a significância do belo manifesto na obra de arte representa 

para o ser humano uma oportunidade de encontro verdadeiro com a totalidade do 

mundo experimentável, mesmo em sua particularização representativa. Isso porque, 

na experiência da arte “não se experimenta o particular no particular encontro, mas a 

totalidade do mundo experimentável e da posição ontológica do homem no mundo, 

assim como sua finitude ante a transcendência” (Gadamer, 2010: 174).

Como um construto, a experiência da arte requer sempre a interação e abertura à escuta 

hermenêutica, seja no momento de sua produção ou na experiência da  interpretação. Isso porque 

uma obra de arte  não está em função de, não é um mero objeto ou coisa a ser dominada por nosso 

modo de ser; ela irrita. Assim, provocando nossos sentidos e envolta pelo impulso inquietante da 

incerteza –como pontua Flickinger– “a arte exige-nos pela sua simples presença. Embora não 

diretamente expressa, sua finalidade parece pertencer ao seu modo de ser” (Flickinger, 2000: 32).

3 “Por sua vez, o símbolo teria uma coincidência entre fenômeno fenômeno e ideia de modo a rea-
lizar uma função originariamente metafísica, tarefa que em última instância implicaria uma apreen-
são genial do uno, tarefa que remete aos estados internos de um sujeito, às suas vivências e a pro-
dução inconsciente derivada dela. Desse modo, a alegoria passaria a ser vista como uma produção 
racional e fria, ao contrário da efervescente atividade genial. É, portanto, apoiado nos pressupostos 
metafísicos que constituem a consciência estética, que se valorizou positivamente o símbolo  e se 
depreciou a alegoria pois os sustentáculos  fundamentais dessa última, a saber, as tradições da retó-
rica e da dogmática religiosa perderam força em meados do século XIX” (Wu, 2016: 333)

4 Além da análise de Gadamer sobre os conceito aqui debatidos, podemos encontrar as 136 cartas tro-
cadas entre Goethe e Schiller de 1794 a 1803 na obra intitulada Correspondência entre Goethe e Schiller  
(2010), organizada e  traduzida para portugues por Claudia Cavalcanti e publicada pela editora Hedra.  



142 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

Destarte, o simbólico da experiência da arte possui uma importância como uma provocação 

na dimensão última da compreensão humana, não apenas por sua capacidade indicativa, mas 

também pela abertura de significações e reconhecimento de mundo5. O símbolo, para além 

do seu caráter mimético – presente também no jogo da arte – é intuído como um local de 

encontro, ou melhor dizendo, de reencontro com um todo precedente e unificador. Contudo, 

o filósofo argumenta  que o símbolo, especialmente aquele que é declarado pelas diversas 

formas de manifestação da arte, não deve ser compreendido como mera abertura de sentido. 

Para o filósofo, é por meio dessa postura que é possível intuir a pertença declarativa da arte 

como um todo amplo e verdadeiro, capaz de conduzir a interpretação não a um fechamento 

de uma verdade absoluta ou lógico-matemática, mas à abertura da autocompreensão. Essa 

perspectiva funciona como um alerta constante e sensível para a significação em articulação 

com os movimentos da vida. Assim, diante das certezas da práxis humana, o simbólico da arte 

promove questionamentos capazes de expandir sentidos e compreensões de mundos possíveis.  

Diante do exposto passamos a refletir sobre o caráter de participação nesse fenômeno. 

5. O compreender-se  na participação do jogo da arte

O encontro ordenador da arte potencialmente configura e reconfigura aquilo que nós somos e a 

compreensão de tudo o que está ao nosso redor ou em relação. O acontecer da arte pode, pela 

força desveladora e criativa de sua declaração, levar novos sentidos ao que antes estava ali. Mas, 

o conhecer da arte só se faz na medida em que estamos abertos a participar ativamente no bailar 

dos sentidos que pela experiência artística se articulam, fundindo horizontes. O que se configura 

no jogo da arte é um modo de entender-se no comunitário, simbólico e festivo, jogo da linguagem. 

Como podemos perceber esse modo de ser da arte e da linguagem tem a participação como 

princípio e fim geracional. Mas qual é o conceito de participação que Gadamer apresenta em sua 

hermenêutica? Como esse conceito se articula, especificamente, no caso do modo de ser da arte? 

Participar da experiência da arte não é simplesmente se fazer fisicamente presente diante da arte, 

como em algumas situações os espectadores despretensiosamente dizem “participei de uma 

exposição” ou “participei da estreia de peça ou filme”. A participação convocada por Gadamer tem 

outra conotação. Hermeneuticamente falando, a participação autêntica no jogo da arte reivindica 

um caráter profundo e de total entrega e encontro propositivo entre obra e ser humano.

5 “A representação simbólica que é realizada pela arte não necessita de nenhuma dependência 
determinada das coisas previamente dadas. A distinção da arte reside muito mais justamente no 
fato de aquilo que é representado nela, quer ele seja rico ou pobre de conotações, que ele seja 
senão um puro nada de tais conotações, nos mobilizar para que permaneçamos junto à obra e para 
a concordância, tal como em um reconhecimento” (Gadamer, 2010:  177).



143 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

O jogo entre artista/obra e/ou obra/intérprete deixa claro que para o ser humano a 

obra de arte sempre tem alguma coisa de reconhecimento da orientação passada pela 

paradigmática ordem universal, como salienta o filósofo “não há dúvidas que toda obra 

de arte representa o mundo, pelo menos em toda obra cuja a pura manifestação atrai 

nossa atenção até o ponto de sentir que nela nos encontramos a nós mesmos” (2002: 

225). Aqui ele reivindica a dimensão participativa dessa experiência.

A participação pelas vias da hermenêutica requer um grau de entrega pavimentada na 

experiência comunitária do entendimento. Essa compreensão, que associativamente traz no 

mesmo âmbito do conhecer o individual e o geral, remete-nos à uma reflexão de Gadamer, no 

texto “A ideia do bem entre Platão e Aristóteles”, onde o filósofo traz para o centro do debate sobre 

a perplexidade diante da participação na dogmática da ideia platônica o conceito de methexis.

No texto, ao refletir sobre a aporia do Todo e das Partes –da unicidade e multiplicidade– 

o filósofo pontua que o termo methexis “é, como parece, um neologismo platônico 

para a “participação” do Individual no Geral” (2024: 13), esta expressão, junto com 

outros termos, nos diálogos socráticos, tem como objetivo esclarecer uma problemática 

desenvolvida sobretudo em Parmênides, que diz respeito à relação ideias e fenômenos.

Para o filósofo alemão – a partir da observação da crítica aristotélica – quando Sócrates 

enuncia o termo méthexis defendendo-o como significação a participação do individual 

no geral e em complementaridade substitutiva à mimesis da filosofia pitagórica, mais do 

que uma mera mudança de termos, o que se demonstra alí é o aprimoramento decisivo 

de Platão rumo à diferenciação de estésis e nóesis, pois, como pontua Gadamer,

Assim como a mímesis significa o Ser no Mundo do imitado, do representado, méthexis quer 
dizer o Co-Ser no Mundo como algo. Assim como a participatio latina e a Teilhabe [participação] 
alemã, a palavra méthexis certamente implica a ideia de partes, como mostra o antigo uso do 
termo μετέχειν.É exatamente isso que a nova palavra enfatiza: a Parte pertence ao Todo. [...] A 
aporia do Todo e das Partes, como já mostrei em outra oportunidade, está sempre à espreita 
por detrás da dialética da ideia e fenômeno, unicidade e multiplicidade (2024: 13).

Com o devido resguardo ao contexto da reflexão platônica, no que diz respeito a sua crítica à 

teoria musical e a teoria numérica dos pitagóricos, podemos intuir que é pelo sentido de methexis 

que fica claro em Platão que participar de algo é antes de qualquer outra conceitualidade uma 

aproximação comunitária com aquilo que se participa. Gadamer argumenta que Platão “aceita 

que a dialética do Todo e das Partes passa pela relação Multiplicidade e Unicidade. Partes e 

elos pertencem ao Todo, de que são partes e elo” (2024: 115). 

Assim, tendo como orientador essas premissas platônicas, podemos compreender 

que quando se participa de alguma coisa em conjunto, os partícipes se aproximam 

reciprocamente, se encontram num todo como partes que ontologicamente o são. Nesse 



144 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

sentido, a experiência da arte tem muito a nos dizer, pois seu modo de acontecer sempre 

eleva o compreender humano. A experiência da arte reivindica um estado de jogo onde os 

sentidos se apresentam como peças de quebra-cabeça de um contínuo que  se encaixa na 

participação de sua festividade. Nele outro ocorre fenômeno em simultaneidade, o tempo 

cronológico se esvai dando lugar a uma temporalidade festiva que em si é um modo de 

acontecer comunitário do Ser que se dá e se oculta num singular jogo de entendimentos.

6. Conclusões

Por ter a arte a capacidade de ir além, mobilizar sentidos e questões que afligem o 

espírito humano de forma única e atemporal, Gadamer propõe que deixemos de lado o 

termo “obra” em detrimento de “construto de arte”. A utilização do termo “construto” 

se dá pela essência da experiência da arte, que oportuniza, também ao intérprete, na 

presença simbólica da arte, novas significações e compreensões renovadas a cada nova 

aparição declarativa. O símbolo artístico evoca o todo íntegro pela complementaridade 

agregadora das partes que carregam as chaves interpretativas dos sentidos autênticos das 

experiências interpessoais.

O conhecimento “eidético” sobre algo deixa de ser um fazer (tékhne) individualizador 

e passa a ser a dimensão articulada dialeticamente que se estabelece no pleno laço 

e encontro festivo de entendimentos comuns, na própria e autêntica natureza da 

participação na experiência da arte: um autêntico e singular modo de compreender-se. 

O declarado na experiência da arte reverbera novas possibilidades de sentido capazes 

de configurar a autocompreensão humana em cada nova situação concreta da vida. 

Esse jogo aponta, de forma intuitiva, a necessidade de agir tendo como referência essas 

possibilidades. Pela inesgotabilidade de sentidos, a experiência da arte permite ao 

intérprete libertar-se dos sentidos dados ou naturalizados nas teorias, normas, leis ou 

na prática cotidiana, direcionando-a. O que está em jogo é um caminho propositivo ao 

constante compreender-se.

Deixar que a arte “nos fale” é como entrar num rio de possibilidades compreensivas 

onde sabemos a força de seu fluxo, a presença viva do seu leito, mas seu experienciar 

nunca será o mesmo, pois o declarado pela presença da arte não se esgota em sentidos e 

nem se subordina a juízos e às regras de formulação noéticas, sendo sempre um misterioso 

mergulhar no acontecimento simbólico do Ser. Nesse entendimento, a experiência da arte, 

conceituada no modo de ser do jogo e na temporalidade festiva, permite que possamos 

ver de uma forma diferente o que temos em nosso cotidiano, oportunizando uma fusão 



145 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�RO 12͕ 2Ϭ26/1. ISSE 26ϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴ6ͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ26.12.Ϭϵ. ÖÖ. 131ͳ146

de horizontes capaz de alargar nossa compreensão sobre os fenômenos da vida e nos 

fazer perceber em comunidade de diálogo.

É nesse sentido que defendemos a experiência artística como motriz de um 

conhecimento prático dinâmico que resguarda a primazia do perguntar, do interrogar-

se “frente” à arte. Esse modo de ser é promotor de um conhecer que perpassa a 

temporalidade e historicidade dos processos humanos. Nele, aos moldes gadamerianos, 

o diálogo com a arte originariamente é um caminho necessário ao exercício constante 

da consciência histórica que oportuniza fusões de horizontes. Essa, por sua vez, é uma 

condição hermenêutica, pois é por ela que se oportuniza o “dar razões”, em uma postura 

de escuta verdadeira, capaz de transformar e configurar entendimentos na busca pelos 

acordos, tão vitais ao viver comunitário.

Outrossim, é preciso deixar claro que a experiência aqui intuída não deve ser 

compreendida apenas por sua qualidade estética, mas diz respeito a um outro histórico 

que configura sentidos e presentifica a unicidade que somos. A arte, em suas múltiplas 

linguagens, chama nossa atenção para o verdadeiro em continuidade, para o desvelar 

que é “não conceitual”. Ela provoca-nos a estar atento ao instante, às verdades que não 

podemos apreender: para a vida, o mundo da vida, seja na poesia, na arquitetura, no 

muralismo, na imagem fotográfica e no cinema. Assim, a verdade da experiência artística 

tem sua força na cadeia de repercussão compreensiva do jogo de seu acontecer.

Lembrando a metáfora do “clavicórdio”, a experiência hermenêutica da arte é como 

“a onda sonora do instrumento medieval” que uma vez tocada reverbera muito além 

do “movimento da corda”. Ela convoca à participação abrangente no jogo dos sentidos, 

uma participação que é exportável à racionalidade e que não se limita ao sensível. Como 

um autêntico ato de teoria, ela oportuniza uma elevação do espírito a um estado de 

envolvimento no conhecer que põe em jogo a própria compreensão histórica do Ser. 

Em uma perspectiva de acréscimo, a experiência da arte mobiliza a autocompreensão 

humana à interpretação não exaustiva da verdade.

Referências bibliográficas

DeAlmeiDa, C.L.S. (2002). Hermenêutica e Dialética: dos estudos platônicos ao encontro com Hegel. 
Porto Alegre: EDIPUCRS.

Calvacanti, C. (Ed.). (2010). Correspondência entre Goethe e Schiller. São Paulo: Hedra.

Flickinger, H.-G. (2000). “Da experiência da arte à hermenêutica filosófica”. DeAlmeiDa, C.L.S.; 
Flickinger, H.-G.; RoDen, L. Hermenêutica filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto 
Alegre: EDIPUCRS, 27-57.



146 

PEDRO JÚLIO OLIVEIRA
O COMPREENDER-SE NO JOGO DA ARTE: A PARTICIPAÇÃO NO SIMBÓLICO FESTEJAR ARTÍSTICO À LUZ DA...

GaDamer, H.-G. (1985). Atualidade do Belo: a arte como jogo símbolo e festa. Tr. C.A. Galeão. Río de 
Janeiro: Tempo Brasileiro.

GaDamer, H.-G. (2002). Acotaciones hermenéuticas. Tr. A. Agud y R. Agapito. Madrid: Trotta.

GaDamer, H.-G. (2010). Hermenêutica da obra de arte. Tr. M.A. Casanova. São Paulo: Martins Fontes.

GaDamer, H.-G. (2011). Verdade e Método II: complementos e índices. Tr. Ê.P. Giachini. Petrópolis: Vozes.

GaDamer, H.-G. (2015). Verdade e método I: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 
Tr. F.P. Meurer. Petrópolis: Vozes.

GaDamer, H.-G. (2024).  A ideia do Bem entre Platão e Aristóteles. Tr. T.L. Cruz Romão. São Paulo: 
Martins Fontes.

GaDamer, H.-G. (1985????). Acotaciones Hermenéuticas. ????.

GronDin, J. (2001). “Play, Festival and Ritual in Gadamer: On the theme of the immemorial in 
his later works”. Language and Linguisticality in Gadamer’s Hermeneutics,. Tr,. L.K. Schmidt. 
Lanham: Lexington Books, 42-39. 

GronDin, J. (2000). “Retrospectiva dialógica à obra reunida e sua história de efetuação. Entrevista de 
Jean Grodin com H-G Gadamer”. DeAlmeiDa, C.L.S.; Flickinger, H.-G.; RoDen, L. Hermenêutica 
filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre: EDIPUCRS.

HeiDegger, M. (2005). Ser e Tempo. Tr. M.S.C. Schuback. Petrópolis: Vozes.

Kant, I. (2017). Crítica da faculdade de julgar. Tr. F.C. Mattos. Petrópolis: Vozes.

Kant, I. (2020). Crítica da razão pura. Tr. E. Bini. São Paulo: Edipro. 

Lott, H.M. (2007). Arte e religião na hermenêutica de Gadamer. Programa de Pós-graduação em 
ciência da  Religião. Juiz de Fora: Universidade Ruiz de Fora. 

Wu, R.  (2016). “Imagen y símbolo: en torno a una diferencia entre las hermenéuticas de Gadamer 
y Ricoeur”. Pensar Ricoeur: Vida y Narración. Porto Alegre: Clarinete, 327-350.

Zuniga, J.F. (1993). Interpretacion de la hermeneutica filosofica de H.-G. Gadamer: a la luz del 
problema del dialogo. Tesis Doctoral. Granada: Universidad de Granada.


