
Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

163 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.04 [pp. 163-176]

Recibido: 1/10/2025 – Aceptado: 10/12/2025

Facticidad hermenéutica y excentricidad: Ortega con y contra 
Heidegger

Hermeneutic Facticity and Ex-centricity: Ortega with and 
against Heidegger

Guillermo Sáez Jiménez-Casquet 

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: La idea de que el hombre está inmerso en un mundo que comprende e interpreta se 
expresa de forma análoga en la filosofía de Martin Heidegger y en la de Ortega y Gasset. Ahora 
bien, la vida humana se presenta en la filosofía orteguiana como “acontecer” y como “drama” que 
concierne al ser humano, lo asiste y lo empuja a actuar. Actuar implica una excentricidad respecto 
al mundo en la que el “yo”, náufrago, se ve en la necesidad de trabajar en su propio “proyecto 
extranatural”. Este escrito, sin pasar por alto los paralelismos que comparten ambos pensadores 
al enfrentarse a una misma problemática histórica, se centra en arrojar luz sobre esta dimensión 
excéntrica del yo respecto al mundo que presenta el raciovitalismo orteguiano. Esta se entiende 
como un contrapunto y a la vez complemento de la inmersión originaria en un mundo siempre 
interpretable y comprensible.

Abstract: The notion that human existence is always immersed in a world that it understands and 
interprets finds parallel expression in the philosophies of Martin Heidegger and José Ortega y 
Gasset. Now then, in Ortega conception of human life, “event” (acontecer) and drama that concerns 
the human being, assists him and compels him to act. Action implies an ex-centric relation to the 
world, in which the “I,” like a castaway, must work out its own “extra-natural project.” This paper, 
while acknowledging the profound parallels that both thinkers share in addressing a common 
historical problematic, seeks to illuminate Ortega’s distinctive account of the ex-centric dimension 
of the self with respect to the world. Such a perspective is conceived as both counterpoint and 
complement to Heidegger’s emphasis on the primordial immersion of existence in a world that is 
always interpretable and intelligible.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Ortega; Estar-en-el-mundo (Being-in-the-World); 
Excentricidad (Eccentricity Model); Vida (Life).



164 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

1. Introducción

En la filosofía de comienzos del siglo XX tanto José Ortega y Gasset como Martin Heidegger 

abordan una problemática común: la necesidad de replantear la cuestión del ser en el marco 

de la crisis de la metafísica moderna. Ambos diagnostican en la tradición un sustancialismo 

derivado de la confianza ciega en la razón, y coinciden en la urgencia de superar este 

paradigma. Esto los lleva a ahondar hacia un replanteamiento radical de la estructura 

constitutiva de la realidad. En un intento por superar el idealismo, recurren los dos a plantear 

una génesis pasiva del sentido, lo que coloca tanto al Dasein como al yo, en cada caso, en una 

apertura existencial hacia la trascendencia, apertura que implica su pertenencia originaria 

al mundo. Pero sus propuestas superan igualmente el realismo ingenuo: ni conciben al 

ser humano como subjetividad aislada pero tampoco al mundo como conjunto de objetos 

subsistentes e independientes. De ahí que Heidegger, por un lado, sitúe su analítica en la 

existencia concreta como “estar-en-el-mundo” y Ortega, por su parte, realce la co-implicación 

dinámica entre el yo y su circunstancia en su raciovitalismo. En ambos casos, la facticidad y la 

historicidad aparecen como rasgos constitutivos de lo humano. 

Por otro lado, ambos parten de la influencia de Immanuel Kant, quien supuso un 

giro radical en el planteamiento de la pregunta por el ser. La huella kantiana se refleja 

manifiestamente en el Anexo a Kant de Ortega y en Kant y el problema de la metafísica 

de Heidegger, textos publicados en el mismo año, 1929. Como bien se sabe, Heidegger, en 

Kant y el problema de la metafísica (1929), reinterpreta la Crítica de la Razón Pura como 

una fundamentación de la metafísica: para Heidegger, Kant planteó en último término el 

problema de una ontología fundamental sustentada en la finitud humana (Heidegger, 1996). 

Ortega, por su parte, lee a Kant en clave anti-idealista. Hasta Kant, la pregunta por el ser 

remitía a “lo propio del ente”, es decir, a aquello que funda su realitas, su en-sí.  Pero Kant 

intuyó que el ser solo tiene sentido en relación con un “para-otro”, es decir, para un sujeto. 

En este sentido, ve en Kant un antecedente de su razón vital. No obstante, en su propia 

teoría, el sujeto deja de ser una instancia trascendental abstracta para resignificarse como 

“la vida humana”: un modo de ser caracterizado por “estar abierto a lo objetivo” (Ortega, 

1983b: 56). En este sentido, ve en Kant un antecedente de su razón vital. No obstante, en su 

propia teoría, el sujeto deja de ser una instancia trascendental abstracta para resignificarse 

como “la vida humana”: un modo de ser caracterizado por “estar abierto a lo objetivo” 

(ÍOrtega, 1983b: 56). Por tanto, la existencia se da en una co-implicación originaria: existe 

un Yo en la medida en que hay cosas, pero, de igual modo, hay cosas en cuanto son para mí.

Tanto en Heidegger como en Ortega, se formula una crítica frontal a la metafísica 

moderna. La existencia se define para ambos por su relación dinámica. Si el Dasein siempre se 



165 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

comprende a sí mismo desde una facticidad dada, en el raciovitalismo de Ortega la razón está 

anclada en la vida. Ortega creyó encontrar como realidad indubitable “nuestra vida”, la vida 

concreta de cada uno (Ortega, 1980: 196). La pregunta por el ser heideggeriana la sostiene 

entonces Ortega bajo la idea de “vida humana” como “realidad radical” (1980; 1983g).

Sin embargo, a pesar de compartir ese impulso renovador, Ortega va más allá en 

un sentido específico: defiende la “excentricidad” del ser humano respecto al mundo. 

Esto significa que, si bien el hombre está arrojado y pertenece a su circunstancia (como 

también diría Heidegger), Ortega subraya que no está completamente fundido en ella, 

sino que se mantiene en un margen de libertad y creatividad. El ser humano es un ser 

“excéntrico” en cuanto no coincide plenamente con el orden natural dado, sino que 

siempre está proyectándose y haciéndose a sí mismo.

En lo que sigue, nos detendremos en tres ejes que permiten confrontar las filosofías 

de Heidegger y Ortega: primero, la relación originaria entre el yo y el mundo, donde se 

entrecruzan la facticidad del “estar-en-el-mundo” con la célebre fórmula orteguiana “yo 

soy yo y mi circunstancia”; en segundo lugar, la temporalidad y la historicidad, a través 

de las cuales ambos rompen con la noción de una naturaleza fija y subrayan el carácter 

histórico de lo humano; y, por último, la excentricidad, el drama y la acción, donde emerge 

propuesta complementaria de Ortega, en contraste con la pasividad que él atribuye al 

Dasein heideggeriano. Este recorrido permitirá discernir en qué sentido Ortega puede 

pensarse “con” Heidegger y en qué sentido, a la vez, “contra” él.

2. Yo y mundo

Recordemos que, en Ser y Tiempo, la determinación de la estructura del “estar-en-el-mundo” 

(In-der-Welt-sein) es el a priori necesario para un desarrollo adecuado de toda la analítica 

existencial del Dasein. Su determinación como “existencial” del Dasein ilumina la peculiar co-

pertenencia (Zugerhörigkeit) entre éste y lo ente. Con ello, Heidegger quiere evitar cualquier 

interpretación del ser-en en clave meramente espacial: no se trata de la relación de una cosa 

contenida en otra, ni simplemente el hecho de estar una cosa junto a la otra. 

Heidegger no quiere referirse a otra cosa, con esta expresión compuesta, que a un 

fenómeno “unitario”. Esto quiere decir que el Dasein no existe primero como un “sujeto” 

aislado que después “entra” en relación con un mundo. Ni el mundo es un conjunto de objetos 

exteriores que en un segundo momento el sujeto percibe. Estar-en-el-mundo significa que el 

Dasein se encuentra siempre ya “arrojado” (Geworfen) en la facticidad de un ahí concreto. En 

cuanto “ex-sistente” está en todo momento abierto a un mundo que habita, que le es familiar 



166 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

y que, al mismo tiempo, comprende y despliega en sus posibilidades. Ser-en-el-mundo, en 

este sentido, conlleva estar situado en una concreta posibilidad del ser y no en otra.

Dicho de otro modo, el Dasein se encuentra siempre “yecto” en una apertura de sentido 

previa al mismo. Esto es así porque es, radicalmente, pregunta por el sentido del ser, una 

pregunta que no es un mero cuestionamiento teorético, sino una posición interrogante de 

carácter existencial. A este interrogar que constituye su ser el Dasein ha contestado “ya siempre” 

(inmer schon, es decir, pre-reflexivamente y de modo práctico) a través de una autocomprensión 

concreta y de una paralela comprensión de lo que lo rodea (una comprensión del sentido del 

ser). De ahí que Heidegger venga insistiendo, desde Ser y Tiempo, en que el hombre alcanza una 

relación consigo mismo, es decir, queda “abierto” a él mismo, así como al mundo que habita, 

solo en la medida en que deja ser en sí libremente este preguntar por el ser que él es.

Como ya se ha señalado, la filosofía de Ortega también ronda el problema sobre el ser 

del mundo y del yo. La radicalidad que persigue en sus planteamientos le obliga a reflexionar 

críticamente sobre la metafísica de la modernidad. A este respecto, considera erróneo el punto 

de partida del idealismo es reconocer la existencia del pensamiento o del yo pensante de 

forma aislada. Mi acto de pensamiento no se puede imaginar sin aquello en lo cual se piensa. 

Ese algo, que es parte del mundo exterior, necesita un yo para ser pensado. Pero, al mismo 

tiempo, no puede afirmarse que sea un estado mío: “ni yo soy un ser substancial ni el mundo 

tampoco – sino que ambos somos en me correlación. (…) Yo soy para el mundo y el mundo es 

para mí” (Ortega, 1980: 169).  Ninguno de ellos es un ser sub-sistente, sino que, más bien, uno 

es el reverso del otro, pues si no hubiese cosas que ver, pensar e imaginar, yo no sería.

Por tanto, la vida, aunque toma el nombre de “vida humana” porque es experimentada 

por él, no es algo que el hombre posea. El yo es más bien una dimensión de una 

instancia más originaria, un hecho radical como es la vida. Junto al yo, encontramos la 

circunstancia, que es todo lo que le rodea de forma inmediata. Pero recordemos que no 

se puede identificar la circunstancia con una concepción de “mundo” en sentido amplio. 

Se trata, más bien, del cerco que delimita la zona de acción del sujeto, pero que a la vez 

lo “a-siste” en cuanto realidad problemática, a partir de la cual hace mundo, dándole una 

forma lógica y haciéndola habitable. Pedro Cerezo recoge magistralmente esta situación 

al afirmar que “la vida es relación, correlación implicativa y realizativa”, dando cuenta de 

la interpendendencia funcional entre el yo y la circunstancial (Cerezo, 2011a: 109).

Resulta especialmente significativo, en el planteamiento de Ortega, el modo en que se 

concibe la apertura hacia la trascendencia. Con ello se logra sustraer al yo del idealismo 

subjetivista de su clausura intimista, sin por ello desplazar la problemática hacia el polo 

opuesto, cediendo el trono a una totalidad impersonal y descarnada. La afirmación de la 



167 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

“vida” como realidad radical le confiere a su teoría un suelo ontológico que no funciona 

como un principio trascendental desde el que el ser se impone desde fuera. Antes bien, 

no se puede hablar de la vida de forma objetiva, dispuesta frente al sujeto, sino en cuanto 

estamos inmersos en ella. La vida nos afecta, en el sentido más originario del término, pues 

es algo que irrumpe como aquello que nos acontece y, al mismo tiempo, nos desestabiliza, 

abriéndose siempre como problematicidad. Esto implica, que la interpretamos según 

acontece: “Todo vivir es vivirse, sentirse vivir, saberse existiendo” (Ortega, 1980: 184). 

Pero no en un sentido intelectualista, sino como un modo originario de autoafección, en 

el que la vida se nos da antes que cualquier reflexión.

En este sentido, se podría decir que el hombre se encuentra “arrojado” a la vida: 

somos empujados a existir en una circunstancia que nos precede, donde la vida nos 

irrumpe, conduciéndonos a autoafectarnos en su inmediatez.  En otras palabras, está 

inserto en una circunstancia concreta que no puede elegir y que, además, se le presenta 

extraña y llena de incertidumbre. Ortega interpreta esta situación como un estado de 

“naufragio” existencial (Ortega, 1983g: 47). El ser humano viene desnudo a un mundo 

inseguro en el que se siente solo y donde tiene que chapotear constantemente para 

mantenerse a flote, pues “vivir es lo que nadie puede hacer por mí” (Ortega, 1980: 173). 

Detrás de esta última frase, subyace en Ortega una tesis que distingue su pensamiento 

del heideggeriano, al subrayar la capacidad del ser humano trascender su pertenencia 

al mundo y abrir activamente su propia posibilidad de ser. Pero antes de desarrollar los 

matices e implicaciones de esta tesis, sería oportuno detenerse a señalar el papel de la 

temporalidad, la historicidad y del devenir histórico, entendido como horizonte de la 

existencia, tanto en la teoría de Heidegger como en la de Ortega.

3. Temporalidad, historicidad y devenir histórico de la existencia

En ambas filosofías se puede encontrar un esfuerzo por tratar la historia más allá de la 

materia que estudian los historiadores, en su sentido de “saber histórico”. Ortega no se refiere 

exactamente a la “historicidad” de la que habla Heidegger. Pero sí trata en su obra la historia 

como condición constitutiva de la vida humana. Buen ejemplo se encuentra en su famosa 

frase de Historia como sistema (1941): “El hombre no tiene naturaleza, sino que tiene… 

historia” (Ortega, 1983c: 41). La razón vital se radicaliza como razón histórica en la medida 

en que solo se puede comprender al hombre dando cuenta de su dimensión temporal. Y es 

que, al igual que ocurre con la ontología de Heidegger, la razón histórica se configura como un 

intento de respuesta a la crisis de la metafísica moderna. El rechazo del naturalismo significa 

negarse a pensar el hombre “en un sentido tradicional, como ser ya lo que se es, como ser fijo, 



168 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

estático, invariable y dado” (Ortega, 1983c: 44). Para recuperar la dinamicidad del ser, habría 

que aludir, más bien, a la vida como realidad de lo que va aconteciendo, existencia abierta 

en permanente devenir histórico. Digamos entonces que la metafísica de la vida de Ortega 

alcanza un nivel de radicalidad similar al de Heidegger. La sospecha de naturalismo que el 

filósofo español sostiene incluso frente a Dilthey testimonia esa exigencia de ir más allá, que 

Pedro Cerezo condensa así: “La destrucción de la metafísica sustancialista de Occidente ha de 

ser para él, como para Heidegger, total” (Cerezo, 2011b: 190).

Tal como es sabido, conocer adecuadamente el estado de arrojamiento del Dasein en 

la facticidad pasa, para Heidegger, por tomar consciencia de su historia, es decir, de las 

diferentes figuras o modos en que se ha manifestado su sentido, como horizonte inevitable 

(Verhängnis) (1988: 98-159; 1994). Solo así es posible conocer cómo el Dasein se relaciona 

con el ser actualmente. El “estar vuelto hacia la muerte” (Sein zum Tode), como condición 

de finitud, es indudablemente un término fundamental en esta clarificación ontológica 

de la integridad del Dasein. Pero el “nacimiento” no debe olvidarse, en cuanto que el 

análisis existencial se dedica a ese ente intramundano, el Dasein, cuya “trama de la vida” 

se extiende (erstecken) desde el nacimiento hasta la muerte. Aunque Heidegger no lo 

analiza con la misma profundidad, no ignora este comienzo, para recordar que el Dasein 

siempre está ya nacido, es decir, siempre ya en medio de un mundo, arrojado en una 

facticidad heredada. Pero de ningún modo pueden pensarse ni el nacimiento y la muerte, 

ni su “entre”, como acontecimientos ónticos, sino solo en relación con la estructura del 

cuidado. Y dado que el cuidado mismo se funda en la temporalidad originaria, la extensión 

de la vida del Dasein —desde el nacimiento hasta la muerte— debe pensarse en términos 

existenciales, como una unidad temporal. En este sentido, es precisamente la constitución 

temporal del Dasein la que permite a Heidegger articular la historicidad (Geschichtlichkeit). 

Es el poder-ser del Dasein proyectado en su finitud lo que abre la historicidad.

En Ortega, en cambio, la historicidad no se sustenta en un análisis formal de la temporalidad 

originaria, sino en la constatación de que la vida humana es radicalmente narrativa e histórica, 

porque consiste en ir tejiendo una biografía con lo que nos toca vivir. Ortega coincide en ver al 

hombre ya siempre arrojado en una circunstancia y proyectado en ella, pero pone el acento 

en la narratividad vital de la historicidad y lo expresa apuntando a la vida humana atravesada 

constitutivamente por la historia, mientras que Heidegger ofrece la analítica ontológica que la 

hace posible. La noción orteguiana de “razón histórica” surge así como una respuesta paralela 

y, en cierto modo, complementaria a la analítica heideggeriana de la “historicidad”.

En clave manifiestamente hermenéutica, Ortega subraya la necesidad de hacer una 

reconstrucción de las experiencias vitales ajenas y los mundos históricos con el fin de 

comprender mi propia circunstancia y abrirla a nuevas perspectivas. Ahora bien, la tarea 



169 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

de la razón histórica no consiste únicamente en remitirnos al legado del pasado, sino 

que se configura también como razón práctica, en el sentido de que está dirigida hacia 

el futuro. En efecto, solo la historia puede proporcionar al hombre “la aclaración de la 

realidad humana, y con ello, de qué es bueno, qué es malo, qué es lo mejor y qué es lo 

peor” (Ortega, 1983c: 42). El horizonte de posibilidades que así se abre funciona como 

guía de la existencia, pues estamos abiertos a la vida de forma que no solo queremos vivir, 

sino “vivir bien”, o, dicho de otro modo, orientándola hacia un ideal de “bienestar”. Eso 

sí, como veremos más tarde, la idea de “bienestar” es variable y siempre dependerá de 

cómo esté configurado el proyecto vital en el que se inscriba. 

Lo que aquí se desvela es la manera en que la propuesta ontológica del raciovitalismo 

intenta ir más allá de la afirmación de la pertenencia del ser humano al mundo. En el choque 

del yo con su circunstancia, encuentra resistencias que se le oponen y limitan su acción. Pero, 

como se señaló más arriba, el cerco de su circunstancia también lo “a-siste”.  La vida se le abre 

en la forma de un problema al que debe responder, pues su realidad no es cerrada como le viene 

dada a la piedra: “al encontrarse con que existe, al acontecerle existir, lo único que encuentra o 

le acontece es no tener más remedio que hacer algo para no dejar de existir” (Ortega, 1983c: 

44). Pero existir no significa simplemente sobrevivir. Al no ser un ser “suficiente” como una 

sustancia o cosa, su ser es una constante tarea, un permanente “quehacer”. Y no solo tiene 

que elegir entre posibilidades de ser, sino “esforzarse” por determinar qué “sí mismo” va a ser.

El proyectarse del ser humano en la filosofía de Ortega, en este sentido, difiere del Entwurf 

heideggeriano. En Heidegger, el proyecto es la estructura ontológica por la cual el Dasein 

se comprende siempre desde posibilidades abiertas en el horizonte del ser, en un gesto 

fundamentalmente receptivo de apertura. En Ortega, en cambio, el proyecto es narrativo 

y vocacional. El hombre debe afrontar el problema que supone la vida y, adaptando la 

circunstancia para hacerla habitable, construir un mundo que le permita sobrevivir. Pero, por 

otro lado, en este proceso, “estar-en” la circunstancia, supone un “habérselas con” cosas. Esto 

hace necesario que intervengan y se influyan mutuamente dos factores: “ideología y técnica”.

Ortega desarrolla principalmente en Ensimismamiento y alteración y Meditación sobre 

la técnica, la idea sobre la capacidad humana de generar, gracias a la ideología y la técnica, 

un “proyecto extranatural” en el que realizarse en busca del bienestar. Ensimismamiento y 

alteración recoge la primera intervención en el curso El hombre y la gente que Ortega dio 

en Buenos Aires, escrito y publicado en 1939. Meditación de la técnica, por su lado, tiene 

origen en un curso de seis lecciones llamado ¿Qué es la técnica?, que Ortega impartió en 1933 

en la Universidad Internacional de Verano en Santander. La siguiente sección está dedicada, 

precisamente, a examinar este polo del ser humano ligado a la acción y la creación, que lo hace 

excéntrico respecto a su circunstancia. Como veremos, esto abre un horizonte de diferencias 



170 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

decisivas con la analítica existencial heideggeriana, tanto en lo respectivo a la posibilidad de 

acción del yo respecto al destino que le es dado, como a lo que entienden ambos por técnica.

4. Excentricidad, drama y acción humana

En Ensimismamiento y alteración, Ortega describe la vida animal, en cuanto se trata de pura 

atención a lo que le puede venir de “lo otro” (alter) como “alteración”. En cambio, el ser humano 

tiene la capacidad de “ensimismarse”, es decir, de abstenerse del mundo que lo rodea, de su 

circunstancia, para volverse sobre sí mismo y atender a su interioridad (Ortega, 2014a: 28-29). 

Este movimiento es un salirse hacia dentro que permite reposar y librarse del peligro exterior: 

“Es, en efecto, la posibilidad de meditar el atributo esencial del hombre” (Ortega, 2014a: 27).

No obstante, como Ortega señala, esto no podría ser posible sin la capacidad que tiene 

de transformar la circunstancia, lo cual permite al hombre crear un espacio de seguridad a su 

alrededor. Esta cualidad no es otra que la “técnica”, la cual le es esencial y constituye la condición 

de posibilidad del ensimismamiento. Pero, por otro lado, al igual que la vida del hombre no puede 

ser “pura extaticidad”, tampoco se puede tomar la interioridad como un mundo alternativo que 

sustituya a la circunstancia. Más bien, la capacidad imaginativa del hombre debe servirle para 

tramar un mundo de respuestas que puedan ser “proyectadas” en el mundo exterior, afrontando 

los retos de la circunstancia y “humanizando” el afuera (Ortega, 2014a: 32).

Esta dualidad, esta erraticidad entre ambos mundos, le lleva a afirmar que el hombre es “una 

especie de “centauro ontológico” (Ortega, 2014b: 85). Es un ser en parte ajustado a la naturaleza, 

dependiente de su entorno, pero que, al mismo tiempo, alberga un componente extranatural, en 

cuanto es capaz de proyectarse hacia fuera para conformar un “programa de existencia”. Esto se 

debe a que al ser humano no le basta con sobrevivir. Tras mostrarnos que las “necesidades” que 

nos conservan con vida, como calentarse o alimentarse son, en realidad, necesidades subjetivas, 

Ortega nos revela que es el “bien-estar”, el hambre de curiosidad, de aventura o de felicidad, y 

no “el simple estar”, la necesidad última en cuanto acompaña siempre al afán por vivir. En torno 

a esta idea, la técnica ya no se comprende como una adaptación del sujeto al medio, sino más 

bien como una adaptación del medio a la “voluntad del sujeto” que tiene la finalidad de plasmar 

en él sus “ideas” y cumplir su idea de bien-estar (Ortega, 2014b: 71-73). 

Por tanto, queda atrás la interpretación heideggeriana de la técnica como un modo de 

desocultamiento en relación con la aletheia (1994a). Ortega devuelve la técnica su sentido 

antropológico. Esto se debe a que la técnica está ligada a un proyecto vital concreto. No 

obstante, “la técnica no es en rigor lo primero”, pues depende del programa humano en el que 

se inserte. Tiene un a priori que le sucede: “El programa vital es pre-técnico” (Ortega, 2014b: 

93). El programa vital, a su vez, es variable. La idea de bienestar que le subyace no se mantiene 



171 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

estática, pues para cada época, lugar y persona diferente las circunstancias hacen que la vida 

se afronte de distinta forma. Esto hace que no se pueda hablar de la técnica como una realidad 

inalterable: “La técnica varía en sumo grado y es sobremanera inestable” (Ortega, 2014b: 77).

Esto nos conduce a pensar que Ortega y Heidegger coincidirían en afirmar que la 

esencia de la técnica no es nada técnico, pues para ambos existe algo previo que serviría de 

condición de posibilidad de la técnica. Sin embargo, mientras que para Heidegger este algo 

sería la interpelación del ser y su apertura en el claro (Lichtung), en Ortega encontramos 

en este lugar la vida como realidad radical y el proyecto humano. El a priori heideggeriano 

es, por tanto, ontológico, mientras que el orteguiano es antropológico/existencial. Hace 

falta matizar, sin embargo, que hace caer a Ortega, de nuevo, en un substancialismo. 

Como señalamos más arriba, la vida es dinámica y abierta en un sentido radical. Se opone 

directamente al naturalismo y se afirma como “drama”. El programa vital, en este sentido, 

varía conforme la vida se transforma. Por tanto, ambos filósofos vuelven a coincidir en que 

las interpretaciones de sus respectivos a priori van modulando históricamente.

Por otro lado, cabe señalar el Congreso nacional sobre arquitectura que se celebró 

en Darmstadt, Alemania, en 1951, al que Ortega y Heidegger fueron invitados. La 

principal razón de ser del congreso radicaba en la preocupación por la reconstrucción 

de una Alemania destruida después de la guerra. Cada uno pronunció el mismo día una 

conferencia en la que iluminaron a los asistentes con sus posiciones filosóficas en relación 

con conceptos sobre arquitectura. La intervención de Ortega se tituló El mito del hombre 

allende la técnica (Ortega, 1983d) y la de Heidegger, por su lado, Construir, habitar, pensar 

(Heidegger, 1994c). Sin embargo, como el propio Ortega señala al rememorar el congreso: 

“En el mismo lugar, a pocas horas de distancia y sobre el mismo tema, Heidegger y yo hemos 

dicho aproximadamente lo contrario” (Ortega, 1983e: 633). Y es que, casualmente, en 

este histórico encuentro entre dos filósofos que se admiran y cuyos recorridos en muchas 

ocasiones convergen, es donde podemos encontrar de forma más clara sus diferencias 

más radicales en torno al tema que nos concierne.

La conferencia del filósofo alemán consiste en una serie de reflexiones sobre el 

construir en relación con el habitar, que le llevan finalmente a hablar sobre su tema 

predilecto, el ser. Según Heidegger, el tipo de construcciones de la época habían dejado 

de ser habitables, debido a la pérdida del sentido originario del verbo “construir”. La 

palabra alemana bauen (construir) proviene del término del alto alemán antiguo buan 

(habitar). Por tanto, construir no es solo el medio que tiene como fin el habitar, sino que 

“el construir es en sí mismo ya el habitar” (Heidegger, 1994c: 108). Además, va más allá 

al vincular buan con bin (soy), de forma que identifica el ser con el habitar. A partir de 

este movimiento, Heidegger consigue conducir la pregunta por el construir a la pregunta 



172 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

por el ser. La pérdida del sentido original de la palabra “construir” no conlleva solo un 

“cambio semántico que tiene lugar únicamente en las palabras” (Heidegger, 1994c: 109). 

El lenguaje, como casa del ser, es testimonio de algo mucho más profundo: del modo de 

ser de la época, que en este caso imposibilita el habitar. Una vez que se deja de escuchar al 

lenguaje, se deja de escuchar la llamada del ser. “Construir” (bauen), por tanto, no supone 

producir o edificar, sino cuidar, proteger el ser de la cosa.

Por su lado, el filósofo español, en línea con su raciovitalismo y su anterior Meditación 

sobre la técnica, trató de exponer al hombre como un ser de extraña y enferma constitución, 

incapaz de adaptarse al mundo y con la necesidad de construir una segunda naturaleza. El 

mito le sirvió como recurso para contar una fabulosa historia en la que se explica el origen del 

hombre como “animal fantástico”. Esto permitió a Ortega mostrar una faceta fundamental 

de la constitución del ser humano. El hombre, como animal enfermo, desorientado, 

inadaptado y con la acuciante necesidad de elegir constantemente, se presenta como un 

ser “insatisfecho”, tanto con el mundo como consigo mismo. Esta insatisfacción no es cosa 

menor: para Ortega constituye “lo más alto que el hombre posee” (Ortega, 1983d: 623). 

Debajo de estas dos intervenciones se esconde una trama más enrevesada de lo que 

parece. Heidegger recoge aquí la clave fundamental de su pensamiento ontológico: se nos 

revela la pasividad que subyace al Dasein en el momento de apertura al claro del ser. Como ya 

señalamos al exponer la posición heideggeriana, en su relación originaria con el ser, el hombre 

se encuentra siempre yecto en una apertura previa de sentido. El hombre es, por tanto, 

antes que cualquier otra cosa, pregunta por el sentido del ser, en cuanto posicionamiento 

interrogante, que lo sitúa existencialmente. Incluso su propia libertad consiste en la escucha 

de la llamada del ser y en un dejarse ser a sí mismo en el seno del Lichtung: “Dejar ser —

esto es, dejar ser a lo ente como eso ente que es— significa meterse en lo abierto y en su 

apertura” (2000b: 160-161). Ni la provocación de la naturaleza que ejerce el hombre le es 

propia, en cuanto él mismo es desplazado por el dispositivo de la Ge-stell.

Ortega, en cambio, desvela una cara del ser humano que no tuvo en cuenta Heidegger. 

Frente a la pasividad con la que se lo describe, el filósofo español define de manera muy 

locuaz al hombre como un ser excéntrico. La insatisfacción e insuficiencia que le subyace 

existencialmente y su capacidad imaginativa le permiten situarse ya no solo como un ser 

destinado y comprometido con una escucha, sino, además, como un ser capaz de hacerse 

a sí mismo y de actuar activamente en el mundo, tomando un importante protagonismo 

en su vida. En contraste con la pasividad heideggeriana, Ortega descubre en el hombre 

una fuerza de extrañamiento, una vital insuficiencia que lo arranca de su centro y lo obliga 

a inventarse sin cesar. Es aquí donde aparece una de sus imágenes más sugerentes: la del 

hombre como ser “excéntrico”.



173 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

Indagando más sobre la idea de excentricidad en Ortega, en Vitalidad, alma, espíritu 

(1925), encontramos una diferenciación entre el “Mí” o “alma”, dimensión de los 

sentimientos, los afectos y las tendencias, donde el sujeto es principalmente pasivo; y el “Yo”, 

que es el sujeto como “espíritu”, es decir, el sujeto como pensamiento y volición. En este 

otro sentido, el sujeto es fundamentalmente activo, reflexivo y protagonista responsable de 

sí (Ortega, 1983a: 574-578). Por eso dice Ortega que “frente a la naturaleza y espíritu, alma 

es eso: vida excéntrica” (Ortega, 1983a: 582). El hombre, por tanto, pertenece al ser, a la 

realidad en su conjunto, pero es, al mismo tiempo, como un ser excéntrico, dice Ortega, un 

ser que guarda una “incoincidencia” con el Cosmos (Ortega, 1983a: 583).

Todo esto significa que el hombre es acción. En un primer momento, se siente arrojado, 

naufrago de la vida. Pero gracias a la posibilidad de ensimismarse, de volverse sobre sí, es 

capaz de lanzarse al mundo. Por eso, el hombre, como acción, es un “vivir peligrosamente” 

(Ortega, 2014a: 37). Su radical incertidumbre lo conduce a la aventura, pero no una 

aventura como vagabundeo. El vagabundo es pasivo y se limita a huir, mientras que el 

aventurero ocupa un “grado superior de la vida dinámica” (Ortega, 1983a: 215). Frente al 

destino como Schicksal, la inserción en un tiempo, una cultura y una lengua concreta, la 

“vocación” del yo, su proyecto personal, lo impulsa a actuar, llevando a cabo la destinación 

o determinación, en el sentido de Bestimmung (Cerezo, 2011a: 129). La vida del hombre 

se convierte entonces en pura excentricidad y dinamismo. Por otro lado, este sentido en el 

que el hombre se entiende como un ser ligado a la acción, es por el que se afirma que es un 

ser técnico, en cuanto la técnica es la transformación de lo que rodea al hombre.

De esta forma, como señala Cerezo, la respuesta orteguiana a la crisis histórica deja de 

ser la de un “severo y moralista heroísmo de la ‘resolución’” sino, muy nietzscheanamente, 

la del “alegre heroísmo del artista que danza” (Cerezo, 1983: 383). El afronte de la 

existencia y su modo de vivir es totalmente distinto del heideggeriano. Ser feliz es estar en 

esta aventura, estar ensimismado en una tarea o acción: “¿Quién, que se halle totalmente 

absorbido por una ocupación, se siente infeliz?” (Ortega, 1983a: 222). En cambio, cuando no 

tenemos toda el alma solicitada, es cuando sentimos “desazón, desamparo y vacío infinito” 

(Ortega, 1983a: 223). En este sentido, Ortega reprocha a Heidegger que la angustia como 

afección esencial de la vida no explica el incansable empeño humano por enfrentarse al 

destino: “¿La vida como angustia, señor Heidegger? ¡Muy bien! Pero además, la vida como 

empresa” (Ortega, 1983f: 297, cit. Cerezo, 2011a: 121). De este modo, Ortega se dirige a 

su gran interlocutor histórico de una forma muy directa. Cabe aclarar que la cita refleja el 

contraste entre sus posturas, pero su primera parte también confirma la coincidencia que 

acerca a Ortega al planteamiento hermenéutico existencial de Heidegger, especialmente 

en lo relativo al arrojamiento y condición de finitud del ser humano. 



174 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

No obstante, como hemos dicho, el raciovitalismo orteguiano caracteriza 

esencialmente al ser humano por su extaticidad. Su vida es radicalmente, incertidumbre, 

drama. Sin cese, debe afrontar la problematicidad que le subyace sustancialmente. En 

palabras de Ortega: “El hombre no es nunca seguramente hombre, sino que ser hombre, 

significa, precisamente, estar siempre a punto de no serlo, ser viviente problema, absoluta 

y azarosa aventura o, como yo suelo decir: ser, por esencia, drama” (Ortega, 2014a: 37). 

Por tanto, el planteamiento de Ortega, así planteado, trasciende la extaticidad propia 

de la metafísica de la presencia y, de este modo, consigue enfrentarse a la crisis histórica 

sin renunciar a darle protagonismo al yo y a comprenderlo como un yo activo. La dimensión 

excéntrica del ser humano y el papel crucial de la “vocación” permite a Ortega, sin olvidarse 

de analizar la dimensión ontológica, enfrentarse a la vida bajo un “pathos de entusiasmo” e ir 

más allá de “la fría y severa energía de Heidegger” (Cerezo, 1983: 384). De este modo, la fuerza 

analítica de las estructuras del ser heideggerianas se contrasta con la capacidad orteguiana 

para confrontar los distintos registros de su tiempo y elevarse en este humanísticamente. 

5. Conclusión

En conclusión, Ortega y Heidegger parten de una misma encrucijada histórica –la crisis de la 

modernidad y el anhelo de una nueva comprensión del ser– y llegan a respuestas que convergen 

en la crítica (facticidad, historicidad, finitud) pero divergen en la propuesta constructiva.

Acierta Heidegger, a mi juicio, en explotar la idea de una génesis pasiva del sentido y 

reconducirla a esa otra pasividad, ya no reapropiable reflexiva y activamente, por la cual el 

Dasein se encuentra yecto en el acontecer del Ser. El “para sí excéntrico” es rebasado por un 

“en sí” de la excentricidad que es su estar hundida en la facticidad. De este modo, “el mundo 

pertenece a la mismidad del Dasein en cuanto estar-en-el-mundo” (Heidegger, 2022: 165). 

La dimensión excéntrica del Dasein, su estar siempre fuera de sí, arrojado proyectivamente, 

es rebasada por su estar hundido en la facticidad de una apertura de sentido. 

Ahora bien, por medio de este giro hermenéutico, Heidegger reducirá 

finalmente la excentricidad a la centricidad de la pertenencia al ser. Es el momento álgido de una 

excentricidad que se auto-disipa y conduce a la más honda centricidad, a ese recogimiento en la 

apertura del ser. Creo que Heidegger ha mostrado con esto algo innegable y hermoso. Pero lo hace 

a costa de diluir la excentricidad. Si es cierto que el Dasein es excéntrico debido a su ser proyectivo, 

como dice en De la esencia del fundamento (Heidegger, 2000a: 139), también lo es que tal carácter 

proyectivo se funda —como señala en el mismo escrito— en esa pasividad y entrega que es el 

«dejarse-ser» en la llamada o demanda del ser (Heidegger, 2000a: 146-149). De este modo, por 

tanto, la entrega al ser rehabilita, a pesar de los esfuerzos de Heidegger, una nueva mismidad.



175 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjMERO 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFFEREE�.2Ϭ2ϲ.12.11. ÖÖ. 1ϲ3ͳ1ϳϲ

Al introducir el término “excentricidad” para calificar al ser humano, Ortega, en cambio, lo 

mantiene a cierta distancia de su medio. Ser excéntrico significa, literalmente, estar “fuera del 

centro” respecto a la naturaleza. Esto le hace mantener una “incoincidencia con el Cosmos” 

que es la que, paradójicamente, le permite inventar su propio modo de estar en el mundo. 

La contraparte es su permanente vínculo con la acción. La vida se le presenta ahora como un 

“quehacer” ante la insatisfacción e insuficiencia con lo dado. Esa falta de adecuación natural 

supone un peligro. Sin embargo, la posibilidad que nos ofrece la hace, a su vez, nuestra grandeza. 

Esta perspectiva nos ha permitido concluir que la pasividad que subyace al Dasein 

heideggeriano le imposibilita enfrentarse a los problemas históricos que a ambos filósofos 

les preocupaban a través de un heroísmo jovial que en Ortega sí que encontramos. El frío 

heroísmo de la “resolución” del filósofo alemán basado en la atenta escucha de la llamada 

del ser, se ha contrastado con el “pathos de entusiasmo”, que invita a medirse con los 

males epocales lúdica a la par que heroicamente.

En esta misma línea, su visión del hombre como un ser excéntrico, creativo e insatisfecho 

nos ha permitido vislumbrar la técnica como el modo en el que el hombre consigue construir 

mundo y producirse a sí mismo. Gracias a la técnica, logramos suplir nuestras carencias 

naturales y, más aún, satisfacemos necesidades no meramente biológicas. De esta forma, se la 

ha conseguido revalorizar. Además, definir al ser humano como un ser inacabado, en constante 

búsqueda de su ser, permite a Ortega escapar del sustancialismo que denunciaba Heidegger.

De este modo, si Heidegger nos enseñó la radical pasividad del existir como escucha 

y desocultamiento, Ortega nos recordó la otra cara del vivir: su carácter excéntrico y su 

potencia de autoconstrucción. Entre ambos se dibuja un contraste fecundo: la existencia 

como ser convocado por el ser, y la vida como tarea incesante de hacerse a sí misma. La 

filosofía, en este cruce, se descubre no solo como meditación hermenéutica, sino también 

como impulso vital que rehúye clausuras y se abre a la posibilidad.

Referencias bibliográficas

Cerezo, P. (1983), “El nivel del radicalismo orteguiano: La confrontación Ortega/Heidegger”. 
Teorema: Revista Internacional de Filosofía, 13 (3), 345-384.

Cerezo, P. (1990). “Metafísica, técnica y humanismo en Martin Heidegger”. Taula: quaderns de 
pensament, 13: 31- 63.

Cerezo, P. (2011a). “Las dimensiones de la vida humana”. José Ortega y Gasset y la razón práctica.
Madrid: Biblioteca Nueva, 104-137.

Cerezo, P. (2011b). “De la razón vital a la razón histórica”. José Ortega y Gasset y la razón práctica. 
Madrid: Biblioteca Nueva, 179-201.



176 

GUI>>ERMO S�E� JIM�EE�ͳCASYUET
FACTICIDAD HERMENÉUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

HeiDegger, M. (1988). “La constitución onto-teo-lógica de la metafísica”. Identidad y diferencia. 
Barcelona: Anthropos, 98-159. 

HeiDegger, M. (1994a). “La pregunta por la técnica”. Conferencias y artículos. Barcelona: Serbal, 9-32.

HeiDegger, M. (1994b). “Superación de la metafísica”. Conferencias y artículos, Barcelona: Serbal, 51-73.

HeiDegger, M. (1994c). “Construir, habitar, pensar”. Conferencias y artículos, Barcelona: Serbal. 107-119.

HeiDegger M. (1996). Kant y el problema de la metafísica, México, Fondo de Cultura Económica

HeiDegger, M. (2000a). “De la esencia del fundamento”. Hitos, Madrid: Alianza, 109-150.

HeiDegger, M. (2000b). “De la esencia de la verdad”. Hitos, Madrid: Alianza, 151-172.

HeiDegger, M. (2022). Ser y tiempo, Madrid: Trotta.

Ortega y Gasset, J. (1983a). “Vitalidad, alma, espíritu”. Obras Completas II. Madrid: Revista de 
Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983b). “Anejo a mi folleto Kant”. Obras Completas IV. Madrid: Revista de 
Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983c). “Historia como sistema”. Obras Completas VI. Madrid: Revista de 
Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983d). “El mito del hombre allende la técnica”. Obras Completas IX, Madrid: 
Revista de Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983e) “En torno al Coloquio de Darmstadt”. Obras Completas IX, Madrid: 
Revista de Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983f). “La razón histórica”. Obras Completas IX. Madrid: Revista de Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1983g). “Unas lecciones de metafísica”. Obras Completas IX. Madrid: Revista 
de Occidente.

Ortega y Gasset, J. (1980). ¿Qué es Filosofía? Madrid: Alianza.

Ortega y Gasset, J. (2014a). “Ensimismamiento y alteración”. Ensimismamiento y alteración, 
Meditación de la técnica y otros ensayos. Madrid: Alianza, 19-54.

Ortega y Gasset, J. (2014b). “Meditación de la técnica”. Ensimismamiento y alteración, Meditación 
de la técnica y otros ensayos, Madrid: Alianza, 55-148.


