Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.04 [pp. 163-176]

Recibido: 1/10/2025 — Aceptado: 10/12/2025

Facticidad hermenéutica y excentricidad: Ortega con y contra
Heidegger

Hermeneutic Facticity and Ex-centricity: Ortega with and
against Heidegger

Guillermo Saez Jiménez-Casquet

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: La idea de que el hombre esta inmerso en un mundo que comprende e interpreta se
expresa de forma analoga en la filosofia de Martin Heidegger y en la de Ortega y Gasset. Ahora
bien, la vida humana se presenta en la filosofia orteguiana como “acontecer” y como “drama” que
concierne al ser humano, lo asiste y lo empuja a actuar. Actuar implica una excentricidad respecto
al mundo en la que el “yo”, naufrago, se ve en la necesidad de trabajar en su propio “proyecto
extranatural”. Este escrito, sin pasar por alto los paralelismos que comparten ambos pensadores
al enfrentarse a una misma problematica historica, se centra en arrojar luz sobre esta dimensién
excéntrica del yo respecto al mundo que presenta el raciovitalismo orteguiano. Esta se entiende
como un contrapunto y a la vez complemento de la inmersién originaria en un mundo siempre
interpretable y comprensible.

Abstract: The notion that human existence is always immersed in a world that it understands and
interprets finds parallel expression in the philosophies of Martin Heidegger and José Ortega y
Gasset. Now then, in Ortega conception of human life, “event” (acontecer) and drama that concerns
the human being, assists him and compels him to act. Action implies an ex-centric relation to the
world, in which the “I,” like a castaway, must work out its own “extra-natural project.” This paper,
while acknowledging the profound parallels that both thinkers share in addressing a common
historical problematic, seeks to illuminate Ortega’s distinctive account of the ex-centric dimension
of the self with respect to the world. Such a perspective is conceived as both counterpoint and
complement to Heidegger’s emphasis on the primordial immersion of existence in a world that is
always interpretable and intelligible.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Ortega; Estar-en-el-mundo (Being-in-the-World);
Excentricidad (Eccentricity Model); Vida (Life).

163



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

1. Introduccién

En la filosofia de comienzos del siglo XX tanto José Ortega y Gasset como Martin Heidegger
abordan una problematica comun: la necesidad de replantear la cuestion del ser en el marco
de la crisis de la metafisica moderna. Ambos diagnostican en la tradicidn un sustancialismo
derivado de la confianza ciega en la razén, y coinciden en la urgencia de superar este
paradigma. Esto los lleva a ahondar hacia un replanteamiento radical de la estructura
constitutiva de la realidad. En un intento por superar el idealismo, recurren los dos a plantear
una génesis pasiva del sentido, lo que coloca tanto al Dasein como al yo, en cada caso, en una
apertura existencial hacia la trascendencia, apertura que implica su pertenencia originaria
al mundo. Pero sus propuestas superan igualmente el realismo ingenuo: ni conciben al
ser humano como subjetividad aislada pero tampoco al mundo como conjunto de objetos
subsistentes e independientes. De ahi que Heidegger, por un lado, sitle su analitica en la
existencia concreta como “estar-en-el-mundo” y Ortega, por su parte, realce la co-implicacion
dindmica entre el yo y su circunstancia en su raciovitalismo. En ambos casos, la facticidad y la
historicidad aparecen como rasgos constitutivos de lo humano.

Por otro lado, ambos parten de la influencia de Immanuel Kant, quien supuso un
giro radical en el planteamiento de la pregunta por el ser. La huella kantiana se refleja
manifiestamente en el Anexo a Kant de Ortega y en Kant y el problema de la metafisica
de Heidegger, textos publicados en el mismo afio, 1929. Como bien se sabe, Heidegger, en
Kant y el problema de la metafisica (1929), reinterpreta la Critica de la Razén Pura como
una fundamentacion de la metafisica: para Heidegger, Kant planted en ultimo término el
problema de una ontologia fundamental sustentada en la finitud humana (Heidegger, 1996).

Ortega, por su parte, lee a Kant en clave anti-idealista. Hasta Kant, la pregunta por el ser
remitia a “lo propio del ente”, es decir, a aquello que funda su realitas, su en-si. Pero Kant
intuyo que el ser solo tiene sentido en relacion con un “para-otro”, es decir, para un sujeto.
En este sentido, ve en Kant un antecedente de su razon vital. No obstante, en su propia
teoria, el sujeto deja de ser una instancia trascendental abstracta para resignificarse como
“la vida humana”: un modo de ser caracterizado por “estar abierto a lo objetivo” (Ortega,
1983b: 56). En este sentido, ve en Kant un antecedente de su razdn vital. No obstante, en su
propia teoria, el sujeto deja de ser una instancia trascendental abstracta para resignificarse
como “la vida humana”: un modo de ser caracterizado por “estar abierto a lo objetivo”
(iortega, 1983b: 56). Por tanto, la existencia se da en una co-implicacién originaria: existe

un Yo en la medida en que hay cosas, pero, de igual modo, hay cosas en cuanto son para mi.

Tanto en Heidegger como en Ortega, se formula una critica frontal a la metafisica
moderna. La existencia se define para ambos por su relacién dinamica. Si el Dasein siempre se

164



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

comprende a si mismo desde una facticidad dada, en el raciovitalismo de Ortega la razén esta
anclada en la vida. Ortega creyd encontrar como realidad indubitable “nuestra vida”, la vida
concreta de cada uno (Ortega, 1980: 196). La pregunta por el ser heideggeriana la sostiene
entonces Ortega bajo la idea de “vida humana” como “realidad radical” (1980; 1983g).

Sin embargo, a pesar de compartir ese impulso renovador, Ortega va mas alla en
un sentido especifico: defiende la “excentricidad” del ser humano respecto al mundo.
Esto significa que, si bien el hombre estd arrojado y pertenece a su circunstancia (como
también diria Heidegger), Ortega subraya que no esta completamente fundido en ella,
sino que se mantiene en un margen de libertad y creatividad. El ser humano es un ser
“excéntrico” en cuanto no coincide plenamente con el orden natural dado, sino que
siempre esta proyectandose y haciéndose a si mismo.

En lo que sigue, nos detendremos en tres ejes que permiten confrontar las filosofias
de Heidegger y Ortega: primero, la relacidn originaria entre el yo y el mundo, donde se
entrecruzan la facticidad del “estar-en-el-mundo” con la célebre férmula orteguiana “yo
soy yo y mi circunstancia”; en segundo lugar, la temporalidad y la historicidad, a través
de las cuales ambos rompen con la nocién de una naturaleza fija y subrayan el caracter
histérico de lo humano; y, por Ultimo, la excentricidad, el drama'y la accién, donde emerge
propuesta complementaria de Ortega, en contraste con la pasividad que él atribuye al
Dasein heideggeriano. Este recorrido permitira discernir en qué sentido Ortega puede
pensarse “con” Heidegger y en qué sentido, a la vez, “contra” él.

2. Yo y mundo

Recordemos que, en Ser y Tiempo, la determinacion de la estructura del “estar-en-el-mundo”
(In-der-Welt-sein) es el a priori necesario para un desarrollo adecuado de toda la analitica
existencial del Dasein. Su determinacidon como “existencial” del Dasein ilumina la peculiar co-
pertenencia (Zugerhdérigkeit) entre éste y lo ente. Con ello, Heidegger quiere evitar cualquier
interpretacion del ser-en en clave meramente espacial: no se trata de la relacién de una cosa
contenida en otra, ni simplemente el hecho de estar una cosa junto a la otra.

Heidegger no quiere referirse a otra cosa, con esta expresion compuesta, que a un
fendmeno “unitario”. Esto quiere decir que el Dasein no existe primero como un “sujeto”
aislado que después “entra” en relacion con un mundo. Ni el mundo es un conjunto de objetos
exteriores que en un segundo momento el sujeto percibe. Estar-en-el-mundo significa que el
Dasein se encuentra siempre ya “arrojado” (Geworfen) en la facticidad de un ahi concreto. En
cuanto “ex-sistente” estd en todo momento abierto a un mundo que habita, que le es familiar

165



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

y que, al mismo tiempo, comprende y despliega en sus posibilidades. Ser-en-el-mundo, en
este sentido, conlleva estar situado en una concreta posibilidad del ser y no en otra.

Dicho de otro modo, el Dasein se encuentra siempre “yecto” en una apertura de sentido
previa al mismo. Esto es asi porque es, radicalmente, pregunta por el sentido del ser, una
pregunta que no es un mero cuestionamiento teorético, sino una posicion interrogante de
caracter existencial. A este interrogar que constituye su ser el Dasein ha contestado “ya siempre”
(inmer schon, es decir, pre-reflexivamente y de modo practico) a través de una autocomprensién
concreta y de una paralela comprensién de lo que lo rodea (una comprension del sentido del
ser). De ahi que Heidegger venga insistiendo, desde Ser y Tiempo, en que el hombre alcanza una
relacidn consigo mismo, es decir, queda “abierto” a él mismo, asi como al mundo que habita,
solo en la medida en que deja ser en si libremente este preguntar por el ser que él es.

Como ya se ha sefialado, la filosofia de Ortega también ronda el problema sobre el ser
del mundo y del yo. La radicalidad que persigue en sus planteamientos le obliga a reflexionar
criticamente sobre la metafisica de la modernidad. A este respecto, considera erréneo el punto
de partida del idealismo es reconocer la existencia del pensamiento o del yo pensante de
forma aislada. Mi acto de pensamiento no se puede imaginar sin aquello en lo cual se piensa.
Ese algo, que es parte del mundo exterior, necesita un yo para ser pensado. Pero, al mismo
tiempo, no puede afirmarse que sea un estado mio: “ni yo soy un ser substancial ni el mundo
tampoco - sino que ambos somos en me correlacion. (...) Yo soy para el mundo y el mundo es
para mi” (Ortega, 1980: 169). Ninguno de ellos es un ser sub-sistente, sino que, mas bien, uno

es el reverso del otro, pues si no hubiese cosas que ver, pensar e imaginar, yo no seria.

Por tanto, la vida, aunque toma el nombre de “vida humana” porque es experimentada
por él, no es algo que el hombre posea. El yo es mas bien una dimension de una
instancia mas originaria, un hecho radical como es la vida. Junto al yo, encontramos la
circunstancia, que es todo lo que le rodea de forma inmediata. Pero recordemos que no
se puede identificar la circunstancia con una concepcion de “mundo” en sentido amplio.
Se trata, mas bien, del cerco que delimita la zona de accion del sujeto, pero que a la vez
lo “a-siste” en cuanto realidad problematica, a partir de la cual hace mundo, dandole una
forma logica y haciéndola habitable. Pedro Cerezo recoge magistralmente esta situacion
al afirmar que “la vida es relacidn, correlacién implicativa y realizativa”, dando cuenta de

la interpendendencia funcional entre el yo y la circunstancial (Cerezo, 2011a: 109).

Resulta especialmente significativo, en el planteamiento de Ortega, el modo en que se
concibe la apertura hacia la trascendencia. Con ello se logra sustraer al yo del idealismo
subjetivista de su clausura intimista, sin por ello desplazar la problematica hacia el polo
opuesto, cediendo el trono a una totalidad impersonal y descarnada. La afirmacion de la

166



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

“vida” como realidad radical le confiere a su teoria un suelo ontoldgico que no funciona
como un principio trascendental desde el que el ser se impone desde fuera. Antes bien,
no se puede hablar de la vida de forma objetiva, dispuesta frente al sujeto, sino en cuanto
estamos inmersos en ella. La vida nos afecta, en el sentido mas originario del término, pues
es algo que irrumpe como aquello que nos acontece y, al mismo tiempo, nos desestabiliza,
abriéndose siempre como problematicidad. Esto implica, que la interpretamos segun
acontece: “Todo vivir es vivirse, sentirse vivir, saberse existiendo” (Ortega, 1980: 184).
Pero no en un sentido intelectualista, sino como un modo originario de autoafeccién, en

el que la vida se nos da antes que cualquier reflexion.

En este sentido, se podria decir que el hombre se encuentra “arrojado” a la vida:
somos empujados a existir en una circunstancia que nos precede, donde la vida nos
irrumpe, conduciéndonos a autoafectarnos en su inmediatez. En otras palabras, esta
inserto en una circunstancia concreta que no puede elegir y que, ademas, se le presenta
extrafia y llena de incertidumbre. Ortega interpreta esta situacion como un estado de
“naufragio” existencial (Ortega, 1983g: 47). El ser humano viene desnudo a un mundo
inseguro en el que se siente solo y donde tiene que chapotear constantemente para
mantenerse a flote, pues “vivir es lo que nadie puede hacer por mi” (Ortega, 1980: 173).
Detras de esta ultima frase, subyace en Ortega una tesis que distingue su pensamiento
del heideggeriano, al subrayar la capacidad del ser humano trascender su pertenencia
al mundo y abrir activamente su propia posibilidad de ser. Pero antes de desarrollar los
matices e implicaciones de esta tesis, seria oportuno detenerse a sefalar el papel de la
temporalidad, la historicidad y del devenir histérico, entendido como horizonte de la
existencia, tanto en la teoria de Heidegger como en la de Ortega.

3. Temporalidad, historicidad y devenir histérico de la existencia

En ambas filosofias se puede encontrar un esfuerzo por tratar la historia mas alla de la
materia que estudian los historiadores, en su sentido de “saber histérico”. Ortega no se refiere
exactamente a la “historicidad” de la que habla Heidegger. Pero si trata en su obra la historia
como condicidon constitutiva de la vida humana. Buen ejemplo se encuentra en su famosa
frase de Historia como sistema (1941): “El hombre no tiene naturaleza, sino que tiene...
historia” (Ortega, 1983c: 41). La razdn vital se radicaliza como razdn histdrica en la medida
en que solo se puede comprender al hombre dando cuenta de su dimensién temporal. Y es
que, al igual que ocurre con la ontologia de Heidegger, |a razdn histérica se configura como un
intento de respuesta a la crisis de la metafisica moderna. El rechazo del naturalismo significa
negarse a pensar el hombre “en un sentido tradicional, como ser ya lo que se es, como ser fijo,

167



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

estdtico, invariable y dado” (Ortega, 1983c: 44). Para recuperar la dinamicidad del ser, habria
que aludir, mas bien, a la vida como realidad de lo que va aconteciendo, existencia abierta
en permanente devenir histérico. Digamos entonces que la metafisica de la vida de Ortega
alcanza un nivel de radicalidad similar al de Heidegger. La sospecha de naturalismo que el
filésofo espafiol sostiene incluso frente a Dilthey testimonia esa exigencia de ir mas alla, que
Pedro Cerezo condensa asi: “La destruccidn de la metafisica sustancialista de Occidente ha de

ser para él, como para Heidegger, total” (Cerezo, 2011b: 190).

Tal como es sabido, conocer adecuadamente el estado de arrojamiento del Dasein en
la facticidad pasa, para Heidegger, por tomar consciencia de su historia, es decir, de las
diferentes figuras o modos en que se ha manifestado su sentido, como horizonte inevitable
(Verhdngnis) (1988: 98-159; 1994). Solo asi es posible conocer cdmo el Dasein se relaciona

It(

con el ser actualmente. El “estar vuelto hacia la muerte” (Sein zum Tode), como condicién
de finitud, es indudablemente un término fundamental en esta clarificacion ontoldgica
de la integridad del Dasein. Pero el “nacimiento” no debe olvidarse, en cuanto que el
analisis existencial se dedica a ese ente intramundano, el Dasein, cuya “trama de la vida”
se extiende (erstecken) desde el nacimiento hasta la muerte. Aunque Heidegger no lo
analiza con la misma profundidad, no ignora este comienzo, para recordar que el Dasein
siempre estd ya nacido, es decir, siempre ya en medio de un mundo, arrojado en una
facticidad heredada. Pero de ninglin modo pueden pensarse ni el nacimiento y la muerte,
ni su “entre”, como acontecimientos dnticos, sino solo en relacidon con la estructura del
cuidado. Y dado que el cuidado mismo se funda en la temporalidad originaria, la extensién
de la vida del Dasein —desde el nacimiento hasta la muerte— debe pensarse en términos
existenciales, como una unidad temporal. En este sentido, es precisamente la constitucion
temporal del Dasein la que permite a Heidegger articular la historicidad (Geschichtlichkeit).
Es el poder-ser del Dasein proyectado en su finitud lo que abre la historicidad.

En Ortega, en cambio, la historicidad no se sustenta en un analisis formal de la temporalidad
originaria, sino en la constatacion de que la vida humana es radicalmente narrativa e historica,
porque consiste en ir tejiendo una biografia con lo que nos toca vivir. Ortega coincide en ver al
hombre ya siempre arrojado en una circunstancia y proyectado en ella, pero pone el acento
en la narratividad vital de |a historicidad y lo expresa apuntando a la vida humana atravesada
constitutivamente por la historia, mientras que Heidegger ofrece la analitica ontoldgica que la
hace posible. La nocién orteguiana de “razdn historica” surge asi como una respuesta paralela

y, en cierto modo, complementaria a la analitica heideggeriana de la “historicidad”.

En clave manifiestamente hermenéutica, Ortega subraya la necesidad de hacer una
reconstruccion de las experiencias vitales ajenas y los mundos histéricos con el fin de

comprender mi propia circunstancia y abrirla a nuevas perspectivas. Ahora bien, la tarea

168



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

de la razdn histdrica no consiste Unicamente en remitirnos al legado del pasado, sino
que se configura también como razén practica, en el sentido de que esta dirigida hacia
el futuro. En efecto, solo la historia puede proporcionar al hombre “la aclaracién de la
realidad humana, y con ello, de qué es bueno, qué es malo, qué es lo mejor y qué es lo
peor” (Ortega, 1983c: 42). El horizonte de posibilidades que asi se abre funciona como
guia de la existencia, pues estamos abiertos a la vida de forma que no solo queremos vivir,
sino “vivir bien”, o, dicho de otro modo, orientandola hacia un ideal de “bienestar”. Eso
si, como veremos mas tarde, la idea de “bienestar” es variable y siempre dependera de

como esté configurado el proyecto vital en el que se inscriba.

Lo que aqui se desvela es la manera en que la propuesta ontoldgica del raciovitalismo
intenta ir mas alla de la afirmacién de la pertenencia del ser humano al mundo. En el choque
del yo con su circunstancia, encuentra resistencias que se le oponen y limitan su accion. Pero,
como se sefiald mas arriba, el cerco de su circunstancia también lo “a-siste”. La vida se le abre
en laformade un problema al que debe responder, pues su realidad no es cerrada como le viene
dada a la piedra: “al encontrarse con que existe, al acontecerle existir, lo Unico que encuentra o
le acontece es no tener mas remedio que hacer algo para no dejar de existir” (Ortega, 1983c:
44). Pero existir no significa simplemente sobrevivir. Al no ser un ser “suficiente” como una
sustancia o cosa, su ser es una constante tarea, un permanente “quehacer”. Y no solo tiene
que elegir entre posibilidades de ser, sino “esforzarse” por determinar qué “si mismo” va a ser.

El proyectarse del ser humano en la filosofia de Ortega, en este sentido, difiere del Entwurf
heideggeriano. En Heidegger, el proyecto es la estructura ontoldgica por la cual el Dasein
se comprende siempre desde posibilidades abiertas en el horizonte del ser, en un gesto
fundamentalmente receptivo de apertura. En Ortega, en cambio, el proyecto es narrativo
y vocacional. El hombre debe afrontar el problema que supone la vida y, adaptando la
circunstancia para hacerla habitable, construir un mundo que le permita sobrevivir. Pero, por
otro lado, en este proceso, “estar-en” la circunstancia, supone un “habérselas con” cosas. Esto

hace necesario que intervengan y se influyan mutuamente dos factores: “ideologia y técnica”.

Ortega desarrolla principalmente en Ensimismamiento y alteracion y Meditacion sobre
la técnica, |a idea sobre la capacidad humana de generar, gracias a la ideologia y la técnica,
un “proyecto extranatural” en el que realizarse en busca del bienestar. Ensimismamiento y
alteracion recoge la primera intervencidn en el curso El hombre y la gente que Ortega dio
en Buenos Aires, escrito y publicado en 1939. Meditacion de la técnica, por su lado, tiene
origen en un curso de seis lecciones llamado ¢ Qué es la técnica?, que Ortega impartié en 1933
en la Universidad Internacional de Verano en Santander. La siguiente seccion estd dedicada,
precisamente, a examinar este polo del ser humano ligado a la accidén y la creacidn, que lo hace
excéntrico respecto a su circunstancia. Como veremos, esto abre un horizonte de diferencias

169



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

decisivas con la analitica existencial heideggeriana, tanto en lo respectivo a la posibilidad de
accion del yo respecto al destino que le es dado, como a lo que entienden ambos por técnica.

4. Excentricidad, drama y accion humana

En Ensimismamiento y alteracion, Ortega describe la vida animal, en cuanto se trata de pura
atencion a lo que le puede venir de “lo otro” (alter) como “alteracion”. En cambio, el ser humano
tiene la capacidad de “ensimismarse”, es decir, de abstenerse del mundo que lo rodea, de su
circunstancia, para volverse sobre si mismo y atender a su interioridad (Ortega, 2014a: 28-29).
Este movimiento es un salirse hacia dentro que permite reposar y librarse del peligro exterior:
“Es, en efecto, la posibilidad de meditar el atributo esencial del hombre” (Ortega, 2014a: 27).

No obstante, como Ortega sefiala, esto no podria ser posible sin la capacidad que tiene
de transformar la circunstancia, lo cual permite al hombre crear un espacio de seguridad a su
alrededor. Esta cualidad no es otra que la “técnica”, la cual le es esencial y constituye la condicion
de posibilidad del ensimismamiento. Pero, por otro lado, al igual que la vida del hombre no puede
ser “pura extaticidad”, tampoco se puede tomar la interioridad como un mundo alternativo que
sustituya a la circunstancia. Mas bien, la capacidad imaginativa del hombre debe servirle para
tramar un mundo de respuestas que puedan ser “proyectadas” en el mundo exterior, afrontando

los retos de la circunstancia y “humanizando” el afuera (Ortega, 2014a: 32).

Esta dualidad, esta erraticidad entre ambos mundos, le lleva a afirmar que el hombre es “una
especie de “centauro ontoldgico” (Ortega, 2014b: 85). Es un ser en parte ajustado a la naturaleza,
dependiente de su entorno, pero que, al mismo tiempo, alberga un componente extranatural, en
cuanto es capaz de proyectarse hacia fuera para conformar un “programa de existencia”. Esto se
debe a que al ser humano no le basta con sobrevivir. Tras mostrarnos que las “necesidades” que
nos conservan con vida, como calentarse o alimentarse son, en realidad, necesidades subjetivas,
Ortega nos revela que es el “bien-estar”, el hambre de curiosidad, de aventura o de felicidad, y
no “el simple estar”, la necesidad ultima en cuanto acompafia siempre al afan por vivir. En torno
a esta idea, la técnica ya no se comprende como una adaptacion del sujeto al medio, sino mas
bien como una adaptacién del medio a la “voluntad del sujeto” que tiene la finalidad de plasmar

en él sus “ideas” y cumplir su idea de bien-estar (Ortega, 2014b: 71-73).

Por tanto, queda atras la interpretacion heideggeriana de la técnica como un modo de
desocultamiento en relacién con la aletheia (1994a). Ortega devuelve la técnica su sentido
antropoldgico. Esto se debe a que la técnica estd ligada a un proyecto vital concreto. No
obstante, “la técnica no es en rigor lo primero”, pues depende del programa humano en el que
se inserte. Tiene un a priori que le sucede: “El programa vital es pre-técnico” (Ortega, 2014b:
93). El programa vital, a su vez, es variable. La idea de bienestar que le subyace no se mantiene

170



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

estatica, pues para cada época, lugar y persona diferente las circunstancias hacen que la vida
se afronte de distinta forma. Esto hace que no se pueda hablar de la técnica como una realidad

inalterable: “La técnica varia en sumo grado y es sobremanera inestable” (Ortega, 2014b: 77).

Esto nos conduce a pensar que Ortega y Heidegger coincidirian en afirmar que la
esencia de la técnica no es nada técnico, pues para ambos existe algo previo que serviria de
condicién de posibilidad de la técnica. Sin embargo, mientras que para Heidegger este algo
seria la interpelacién del ser y su apertura en el claro (Lichtung), en Ortega encontramos
en este lugar la vida como realidad radical y el proyecto humano. El a priori heideggeriano
es, por tanto, ontoldgico, mientras que el orteguiano es antropoldgico/existencial. Hace
falta matizar, sin embargo, que hace caer a Ortega, de nuevo, en un substancialismo.
Como sefialamos mas arriba, la vida es dinamica y abierta en un sentido radical. Se opone
directamente al naturalismo y se afirma como “drama”. El programa vital, en este sentido,
varia conforme la vida se transforma. Por tanto, ambos fildsofos vuelven a coincidir en que

las interpretaciones de sus respectivos a priori van modulando histéricamente.

Por otro lado, cabe sefialar el Congreso nacional sobre arquitectura que se celebré
en Darmstadt, Alemania, en 1951, al que Ortega y Heidegger fueron invitados. La
principal razén de ser del congreso radicaba en la preocupacion por la reconstruccion
de una Alemania destruida después de la guerra. Cada uno pronuncié el mismo dia una
conferencia en la que iluminaron a los asistentes con sus posiciones filoséficas en relacién
con conceptos sobre arquitectura. La intervencion de Ortega se tituld El mito del hombre
allende la técnica (Ortega, 1983d) y la de Heidegger, por su lado, Construir, habitar, pensar
(Heidegger, 1994c). Sin embargo, como el propio Ortega sefiala al rememorar el congreso:
“En el mismo lugar, a pocas horas de distancia y sobre el mismo tema, Heideggery yo hemos
dicho aproximadamente lo contrario” (Ortega, 1983e: 633). Y es que, casualmente, en
este histdrico encuentro entre dos filésofos que se admiran y cuyos recorridos en muchas
ocasiones convergen, es donde podemos encontrar de forma mas clara sus diferencias

mas radicales en torno al tema que nos concierne.

La conferencia del filésofo aleman consiste en una serie de reflexiones sobre el
construir en relacion con el habitar, que le llevan finalmente a hablar sobre su tema
predilecto, el ser. Segin Heidegger, el tipo de construcciones de la época habian dejado
de ser habitables, debido a la pérdida del sentido originario del verbo “construir”. La
palabra alemana bauen (construir) proviene del término del alto aleman antiguo buan
(habitar). Por tanto, construir no es solo el medio que tiene como fin el habitar, sino que
“el construir es en si mismo ya el habitar” (Heidegger, 1994c: 108). Ademas, va mas alla
al vincular buan con bin (soy), de forma que identifica el ser con el habitar. A partir de
este movimiento, Heidegger consigue conducir la pregunta por el construir a la pregunta

171



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

por el ser. La pérdida del sentido original de la palabra “construir” no conlleva solo un
“cambio semantico que tiene lugar Unicamente en las palabras” (Heidegger, 1994c: 109).
El lenguaje, como casa del ser, es testimonio de algo mucho mas profundo: del modo de
ser de la época, que en este caso imposibilita el habitar. Una vez que se deja de escuchar al
lenguaje, se deja de escuchar la llamada del ser. “Construir” (bauen), por tanto, no supone
producir o edificar, sino cuidar, proteger el ser de la cosa.

Por su lado, el fildsofo espafiol, en linea con su raciovitalismo y su anterior Meditacion
sobre la técnica, tratd de exponer al hombre como un ser de extraiia y enferma constitucion,
incapaz de adaptarse al mundo y con la necesidad de construir una segunda naturaleza. El
mito le sirvié como recurso para contar una fabulosa historia en la que se explica el origen del
hombre como “animal fantdstico”. Esto permitié a Ortega mostrar una faceta fundamental
de la constitucion del ser humano. El hombre, como animal enfermo, desorientado,
inadaptado y con la acuciante necesidad de elegir constantemente, se presenta como un
ser “insatisfecho”, tanto con el mundo como consigo mismo. Esta insatisfaccion no es cosa
menor: para Ortega constituye “lo mas alto que el hombre posee” (Ortega, 1983d: 623).

Debajo de estas dos intervenciones se esconde una trama mds enrevesada de lo que
parece. Heidegger recoge aqui la clave fundamental de su pensamiento ontoldgico: se nos
revela la pasividad que subyace al Dasein en el momento de apertura al claro del ser. Como ya
seflalamos al exponer la posicién heideggeriana, en su relacidn originaria con el ser, el hombre
se encuentra siempre yecto en una apertura previa de sentido. El hombre es, por tanto,
antes que cualquier otra cosa, pregunta por el sentido del ser, en cuanto posicionamiento
interrogante, que lo situa existencialmente. Incluso su propia libertad consiste en la escucha
de la llamada del ser y en un dejarse ser a si mismo en el seno del Lichtung: “Dejar ser —
esto es, dejar ser a lo ente como eso ente que es— significa meterse en lo abierto y en su
apertura” (2000b: 160-161). Ni la provocacién de la naturaleza que ejerce el hombre le es
propia, en cuanto él mismo es desplazado por el dispositivo de la Ge-stell.

Ortega, en cambio, desvela una cara del ser humano que no tuvo en cuenta Heidegger.
Frente a la pasividad con la que se lo describe, el fildsofo espafiol define de manera muy
locuaz al hombre como un ser excéntrico. La insatisfaccion e insuficiencia que le subyace
existencialmente y su capacidad imaginativa le permiten situarse ya no solo como un ser
destinado y comprometido con una escucha, sino, ademds, como un ser capaz de hacerse
a si mismo y de actuar activamente en el mundo, tomando un importante protagonismo
en su vida. En contraste con la pasividad heideggeriana, Ortega descubre en el hombre
una fuerza de extrafiamiento, una vital insuficiencia que lo arranca de su centro y lo obliga
a inventarse sin cesar. Es aqui donde aparece una de sus imagenes mds sugerentes: la del
hombre como ser “excéntrico”.

172



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

Indagando mas sobre la idea de excentricidad en Ortega, en Vitalidad, alma, espiritu

o
|

(1925), encontramos una diferenciacion entre el “Mi” o “alma”, dimension de los
sentimientos, los afectos y las tendencias, donde el sujeto es principalmente pasivo; y el “Yo”,
que es el sujeto como “espiritu”, es decir, el sujeto como pensamiento y volicion. En este
otro sentido, el sujeto es fundamentalmente activo, reflexivo y protagonista responsable de
si (Ortega, 1983a: 574-578). Por eso dice Ortega que “frente a la naturaleza y espiritu, alma
es eso: vida excéntrica” (Ortega, 1983a: 582). El hombre, por tanto, pertenece al ser, a la
realidad en su conjunto, pero es, al mismo tiempo, como un ser excéntrico, dice Ortega, un

ser que guarda una “incoincidencia” con el Cosmos (Ortega, 1983a: 583).

Todo esto significa que el hombre es accion. En un primer momento, se siente arrojado,
naufrago de la vida. Pero gracias a la posibilidad de ensimismarse, de volverse sobre si, es
capaz de lanzarse al mundo. Por eso, el hombre, como accidn, es un “vivir peligrosamente”
(Ortega, 2014a: 37). Su radical incertidumbre lo conduce a la aventura, pero no una
aventura como vagabundeo. El vagabundo es pasivo y se limita a huir, mientras que el
aventurero ocupa un “grado superior de la vida dinamica” (Ortega, 1983a: 215). Frente al
destino como Schicksal, la insercién en un tiempo, una cultura y una lengua concreta, la
“vocacion” del yo, su proyecto personal, lo impulsa a actuar, llevando a cabo la destinacidn
o determinacion, en el sentido de Bestimmung (Cerezo, 2011a: 129). La vida del hombre
se convierte entonces en pura excentricidad y dinamismo. Por otro lado, este sentido en el
que el hombre se entiende como un ser ligado a la accidn, es por el que se afirma que es un

ser técnico, en cuanto la técnica es la transformacién de lo que rodea al hombre.

De esta forma, como seiala Cerezo, la respuesta orteguiana a la crisis histdrica deja de
ser la de un “severo y moralista heroismo de la ‘resolucion’” sino, muy nietzscheanamente,
la del “alegre heroismo del artista que danza” (Cerezo, 1983: 383). El afronte de la
existencia y su modo de vivir es totalmente distinto del heideggeriano. Ser feliz es estar en
esta aventura, estar ensimismado en una tarea o accidn: “¢Quién, que se halle totalmente
absorbido por una ocupacion, se siente infeliz?” (Ortega, 1983a:222). En cambio, cuando no
tenemos toda el alma solicitada, es cuando sentimos “desazén, desamparo y vacio infinito”
(Ortega, 1983a: 223). En este sentido, Ortega reprocha a Heidegger que la angustia como
afeccion esencial de la vida no explica el incansable empefio humano por enfrentarse al
destino: “¢éLa vida como angustia, sefior Heidegger? iMuy bien! Pero ademas, la vida como
empresa” (Ortega, 1983f: 297, cit. Cerezo, 2011a: 121). De este modo, Ortega se dirige a
su gran interlocutor histérico de una forma muy directa. Cabe aclarar que la cita refleja el
contraste entre sus posturas, pero su primera parte también confirma la coincidencia que
acerca a Ortega al planteamiento hermenéutico existencial de Heidegger, especialmente

en lo relativo al arrojamiento y condicion de finitud del ser humano.

173



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

No obstante, como hemos dicho, el raciovitalismo orteguiano caracteriza
esencialmente al ser humano por su extaticidad. Su vida es radicalmente, incertidumbre,
drama. Sin cese, debe afrontar la problematicidad que le subyace sustancialmente. En
palabras de Ortega: “El hombre no es nunca seguramente hombre, sino que ser hombre,
significa, precisamente, estar siempre a punto de no serlo, ser viviente problema, absoluta
y azarosa aventura o, como yo suelo decir: ser, por esencia, drama” (Ortega, 2014a: 37).

Por tanto, el planteamiento de Ortega, asi planteado, trasciende la extaticidad propia
de la metafisica de la presencia y, de este modo, consigue enfrentarse a la crisis histdrica
sin renunciar a darle protagonismo al yo y a comprenderlo como un yo activo. La dimension
excéntrica del ser humano y el papel crucial de la “vocacion” permite a Ortega, sin olvidarse
de analizar la dimensién ontoldgica, enfrentarse a la vida bajo un “pathos de entusiasmo” e ir
mas alla de “lafriay severa energia de Heidegger” (Cerezo, 1983: 384). De este modo, lafuerza
analitica de las estructuras del ser heideggerianas se contrasta con la capacidad orteguiana
para confrontar los distintos registros de su tiempo y elevarse en este humanisticamente.

5. Conclusion

En conclusion, Ortega y Heidegger parten de una misma encrucijada histérica —la crisis de la
modernidady el anhelo de una nueva comprensién del ser—y llegan a respuestas que convergen
en la critica (facticidad, historicidad, finitud) pero divergen en la propuesta constructiva.

Acierta Heidegger, a mi juicio, en explotar la idea de una génesis pasiva del sentido y
reconducirla a esa otra pasividad, ya no reapropiable reflexiva y activamente, por la cual el
Dasein se encuentra yecto en el acontecer del Ser. El “para si excéntrico” es_rebasado por un
“ensi” de la excentricidad que es su estar hundida en la facticidad. De este modo, “el mundo
pertenece a la mismidad del Dasein en cuanto estar-en-el-mundo” (Heidegger, 2022: 165).
La dimensidn excéntrica del Dasein, su estar siempre fuera de si, arrojado proyectivamente,
es rebasada por su estar hundido en la facticidad de una apertura de sentido.

Ahora bien, por medio de este giro hermenéutico, Heidegger reducird
finalmente la excentricidad a la centricidad de la pertenencia al ser. Es el momento élgido de una
excentricidad que se auto-disipa y conduce a la mas honda centricidad, a ese recogimiento en la
apertura del ser. Creo que Heidegger ha mostrado con esto algo innegable y hermoso. Pero lo hace
a costa de diluir la excentricidad. Si es cierto que el Dasein es excéntrico debido a su ser proyectivo,
como dice en De la esencia del fundamento (Heidegger, 2000a: 139), también lo es que tal caracter
proyectivo se funda —como sefiala en el mismo escrito— en esa pasividad y entrega que es el
«dejarse-ser» en la llamada o demanda del ser (Heidegger, 2000a: 146-149). De este modo, por

tanto, la entrega al ser rehabilita, a pesar de los esfuerzos de Heidegger, una nueva mismidad.

174



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.11. pP. 163-176

Al introducir el término “excentricidad” para calificar al ser humano, Ortega, en cambio, lo
mantiene a cierta distancia de su medio. Ser excéntrico significa, literalmente, estar “fuera del
centro” respecto a la naturaleza. Esto le hace mantener una “incoincidencia con el Cosmos”
que es la que, paraddjicamente, le permite inventar su propio modo de estar en el mundo.
La contraparte es su permanente vinculo con la accién. La vida se le presenta ahora como un
“quehacer” ante la insatisfaccion e insuficiencia con lo dado. Esa falta de adecuacién natural

supone un peligro. Sin embargo, |a posibilidad que nos ofrece la hace, a su vez, nuestra grandeza.

Esta perspectiva nos ha permitido concluir que la pasividad que subyace al Dasein
heideggeriano le imposibilita enfrentarse a los problemas histéricos que a ambos filésofos
les preocupaban a través de un heroismo jovial que en Ortega si que encontramos. El frio
heroismo de la “resolucion” del filésofo aleman basado en la atenta escucha de la llamada

Ill

del ser, se ha contrastado con el “pathos de entusiasmo”, que invita a medirse con los

males epocales ludica a la par que heroicamente.

En esta misma linea, su vision del hombre como un ser excéntrico, creativo e insatisfecho
nos ha permitido vislumbrar la técnica como el modo en el que el hombre consigue construir
mundo y producirse a si mismo. Gracias a la técnica, logramos suplir nuestras carencias
naturales y, mas aun, satisfacemos necesidades no meramente bioldgicas. De esta forma, se la
ha conseguido revalorizar. Ademas, definir al ser humano como un ser inacabado, en constante

busqueda de su ser, permite a Ortega escapar del sustancialismo que denunciaba Heidegger.

De este modo, si Heidegger nos ensefid la radical pasividad del existir como escucha
y desocultamiento, Ortega nos recordd la otra cara del vivir: su cardcter excéntrico y su
potencia de autoconstruccidn. Entre ambos se dibuja un contraste fecundo: la existencia
como ser convocado por el ser, y la vida como tarea incesante de hacerse a si misma. La
filosofia, en este cruce, se descubre no solo como meditacion hermenéutica, sino también

como impulso vital que rehudye clausuras y se abre a la posibilidad.

Referencias bibliograficas
CEREZO, P. (1983), “El nivel del radicalismo orteguiano: La confrontacion Ortega/Heidegger”.
Teorema: Revista Internacional de Filosofia, 13 (3), 345-384.

CEREZO, P. (1990). “Metafisica, técnica y humanismo en Martin Heidegger”. Taula: quaderns de
pensament, 13: 31- 63.

CEREZO, P. (2011a). “Las dimensiones de la vida humana”. José Ortega y Gasset y la razon prdctica.
Madrid: Biblioteca Nueva, 104-137.

CEREZO, P. (2011b). “De la razodn vital a la razdn histérica”. José Ortega y Gasset y la razon prdctica.
Madrid: Biblioteca Nueva, 179-201.

175



GUILLERMO SAEZ JIMENEZ-CASQUET
FACTICIDAD HERMENEUTICA Y EXCENTRICIDAD: ORTEGA CON Y CONTRA HEIDEGGER

HEIDEGGER, M. (1988). “La constitucion onto-teo-ldgica de la metafisica”. Identidad y diferencia.
Barcelona: Anthropos, 98-159.

HEIDEGGER, M. (1994a). “La pregunta por la técnica”. Conferencias y articulos. Barcelona: Serbal, 9-32.

HEIDEGGER, M. (1994b). “Superacion de la metafisica”. Conferencias y articulos, Barcelona: Serbal, 51-73.

HEIDEGGER, M. (1994c). “Construir, habitar, pensar”. Conferencias y articulos, Barcelona: Serbal. 107-119.

HEIDEGGER M. (1996). Kant y el problema de la metafisica, México, Fondo de Cultura Econémica

HEIDEGGER, M. (2000a). “De la esencia del fundamento”. Hitos, Madrid: Alianza, 109-150.

HEIDEGGER, M. (2000b). “De la esencia de la verdad”. Hitos, Madrid: Alianza, 151-172.

HEIDEGGER, M. (2022). Ser y tiempo, Madrid: Trotta.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983a). “Vitalidad, alma, espiritu”. Obras Completas Il. Madrid: Revista de
Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983b). “Anejo a mi folleto Kant”. Obras Completas IV. Madrid: Revista de
Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983c). “Historia como sistema”. Obras Completas VI. Madrid: Revista de
Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983d). “El mito del hombre allende la técnica”. Obras Completas IX, Madrid:
Revista de Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983e) “En torno al Coloquio de Darmstadt”. Obras Completas IX, Madrid:
Revista de Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983f). “La razon histérica”. Obras Completas IX. Madrid: Revista de Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1983g). “Unas lecciones de metafisica”. Obras Completas IX. Madrid: Revista
de Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (1980). ¢Qué es Filosofia? Madrid: Alianza.

ORTEGA Y GASSET, J. (2014a). “Ensimismamiento y alteracion”. Ensimismamiento y alteracion,
Meditacion de la técnica y otros ensayos. Madrid: Alianza, 19-54.

ORTEGA Y GASSET, J. (2014b). “Meditacion de la técnica”. Ensimismamiento y alteracion, Meditacion
de la técnica y otros ensayos, Madrid: Alianza, 55-148.

176



