Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2026.i12.04 [pp. 53-67]

Recibido: 20/09/2025 — Aceptado: 2/1/2025

La atrofia organica. Un estudio sobre los modos de ser del
organismo desde la biohermenéutica

Organic atrophy. A study on the modes of being of the organism
from biohermeneutics

Leandro Catoggio

CONICET- Universidad Nacional de Mar del Plata

Resumen: En el presente texto se aborda las tesis heideggerianas acerca de la diferencia
antropoldgica en cuanto a la idea de organismo. Para esto el analisis profundiza la diferencia entre
el util y el 6rgano, y el concepto de mundo. A continuacion, el trabajo se encarga de describir la
relacion entre competencia, organismo y medio mostrando, de esta manera, un modelo triadico en
la hermenéutica comparativa. Esto es lo que lleva, en Gltima instancia, a mostrar de qué manera la
atrofia organica es definida respecto al modelo triadico de la hermenéutica.

Abstract: This text addresses Heidegger’s theses on the anthropological difference concerning
the idea of the organism. To this end, the analysis delves into the difference between the tool
and the organ, as well as the concept of world. Below, the work is responsible for describing the
relationship between competence, organism, and environment, thereby presenting a triadic model
in comparative hermeneutics. This ultimately leads to showing how organic atrophy is defined
concerning the triadic model of hermeneutics.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Organismo (Organism); Medio (Médium); Modelo Triadico
(Triadic Model); Competencia Organica (Organic Competence).

53



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

1. Metodologia

En el contexto de las lecciones de invierno de 1929-1930, tituladas Die Grundbegriffe
der Metaphysik (Los conceptos fundamentales de la metafisica) Heidegger destaca una
nueva modalidad de estudio ontolégico frente a lo trabajado en Sein und Zeit (Ser y
Tiempo) y en Vom Wesen des Grundes (De la esencia del fundamento). Lo que propone
en estas lecciones es una consideracion comparativa (einer vergleichenden Betrachtung)
en su analisis hermenéutico; es decir, una comparacion entre el animal, el hombre, y la
piedra (1983: 264). El planteo es diferente de lo que Heidegger habia realizado hasta el
momento; sin embargo, puede decirse, su centro especulativo no deja de ser la nocion
de mundo. Es el referente por el cual le permite decir que la piedra no tiene mundo, los
animales son pobres de mundo y el hombre es aquel que tiene mundo. Pero, el mundo
no es ni una substancia ni cierta cosa externa independiente de la actividad del Dasein.
La definicion heideggeriana sefiala que: “el mundo es la manifestabilidad de lo ente en
cuanto tal en su conjunto [Welt wurde angezeigt durch den Charakter der Offenbarkeit
des Seienden als solchen im Ganzen]” (1983: 423). Esta definicion aclara lo que distingue
al Dasein como configurador de mundo respecto a los animales, es decir, el modo en que
la configuracion se articula en el lenguaje significativamente en referencia a la praxis. Asi,
el lenguaje proposicional es el elemento a deconstruir para mostrar de qué manera es
posible la articulacién minima, la proposicion “a es b”. Para Heidegger, siempre hay una
instancia experiencial que articula la proposicion minima [“Der Satz >a ist b< wdre nicht
mdglich in dem, was er meint und wie er das Gemeinte meint, wenn er nicht erwachsen
kénnte aus dem zugnmdeliegenden Erfahren des a als b] (1983: 436). En este sentido, la
experiencia es pre-proposicional, pero no en un sentido causal o de forma aislada, sino
en tanto se presenta a si misma en la expresion. El en tanto que (a en tanto que b) es
articulativo de la experiencia y en eso se mueve la direccion metodoldgica del regreso del
enunciado a la praxis mediante el trabajo de la indicacion formal (Formalanzeige).

Es esta metodologia la que abre el camino regresivo del enunciado a la experiencia del
sentido. La funcidn significativa de los conceptos tiene ese caracter de lo indicativo, y por
eso, la indicacién no muestra tanto la referencia directa del concepto a su contenido, sino
que sélo indica “una transformacion de si mismo en la existencia [eine Verwandlung seiner
selbst in das Dasein zu vollziehen]” (Heidegger, 1983: 430). El contenido semdantico, muchas
veces, es mas una ocultacion del sentido praxico que su transparencia; y esto quiere decir
que el regreso del enunciado a la praxis debe manifestar fenomenoldgicamente lo que la
experiencia es mas alla de las diferentes capas de sentido del concepto. De esta manera,
debe entenderse la deconstruccidn de la nocion de “organismo”, y con eso, la propuesta
de la transposicién como indicador fundamental de la hermenéutica comparativa. El

54



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

trasponerse (Sichversetzen), para Heidegger, no se trata de ponerse en el lugar del otro, sea
un animal o un hombre; se trata de acompanar lo que es el ente y cdmo lo es en si mismo.
Al respecto aclara: “Acompafiar al otro puede significar ademds ayudarle a alcanzarse a si
mismo, pero también hacer que se extravie en si mismo [Mitgehen mit dem anderen kann
dann weiter heifsen: ihm zu ihm selbst verhelfen - aber auch ihnan sich selbst irre werden
zu lassen]” (Heidegger, 1983: 293) ¢Esta consideracion es exclusivamente respecto
al hombre o puede asegurarse un extravio frente al animal? Estas posibilidades son
inmanentes a la trasposicion, y asi es cdmo el acompafiamiento no involucra una certeza

datable, es mas bien cierto modo de acercamiento, de comprension, y de informacion.

Esto significa que la trasposicién no es un desplazamiento en el otro, en el sentido de
la empatia o la simpatia, sino un estar junto al otro en el que no hay predeterminaciones
sino formaciones, distribuciones, ordenaciones, orientaciones. Esto no quiere decir que
haya una sintesis o un paralelismo mental sino una interseccidn de espacios de agencia en
gue ninguno se determina como central. La indicacidn formal del concepto de organismo
radica en mostrar de qué manera el organismo animal-humano y el organismo animal-
no humano se definen como tales a partir de su encuentro. De aqui que la nocién de
organismo sea comprendida en su propio sentido desde tres dimensiones particulares:
el sentido de contenido (Gehaltsinn), el sentido de referencia (Bezugsinn), y el sentido
de realizacion (Vollzugsinn) (Heidegger, 1995). El contenido a desarrollar es el término
“organismo”, la referencia es lo propiamente experienciado mediante ese contenido,
y la realizacion es el sentido de lo ejecutado, la agencia involucrada por el contenido.
Estas dimensiones son recurrentes en los analisis heideggerianos con la propuesta
de “poner en suspenso criticamente, deconstruir, el contenido del concepto recibido y
desarrollar propositivamente un replanteo del mismo. Por lo tanto, la indicacion formal
en tanto trasponerse, abre el cuestionamiento del organismo en direcciéon a proponer

una comprension renovada de él como un alejamiento de sus presupuestos metafisicos.

‘o

Debido a esto la pregunta que se analiza, “équé es un organismo?”, involucra un
aspecto deconstructivo y otro constructivo donde la nocién de érgano resulta central; eso
implica no sélo una comparacién del drgano con el util o la herramienta, sino también la
caracterizacién basica de animalidad humana y no humana. A continuacion, la idea del
trabajo es rastrear ese movimiento partiendo de la siguiente condicion que Heidegger
mismo establece: “El esclarecimiento del organismo depende de si podemos iluminar la

conexion interna (inneren Zusammenhang) entre érgano y organismo” (1983: 332).

55



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

2. El modelo triadico de la hermenéutica

En su concepcién del organismo Heidegger se diferencia del mecanicismo como de
vitalismo por cierta nocidon de vida en que lo orgdnico no es reductible ni a un fisicalismo
ni a un principio metafisico o entelequia. Puede decirse, que tanto el mecanicismo como
el vitalismo son las interpretaciones histéricas a deconstruir. El camino de la hermenéutica
comparativa sigue una analitica en que la transposicion debe mostrar de qué manera
el organismo posee una comprension propia desde su modo de ser particular. Por eso,
la caracterizacion del organismo como aquello que tiene érganos no responde a la
metafisica de la presencia. Los drganos no son entidades que se clarifican por cierta
finalidad intrinseca o extrinseca ni remiten a un disefio de especie determinante. Tampoco
son cosas. Heidegger es claro en esto mediante la importante distincion conceptual
entre competitividad (Fdhigkeit) y disponibilidad (Fertigkeit) [“Das Zeug ist je von einer
bestimmten Fertigkeit, das Organ hat je eine Fdhigkeit”] (1983: 323). La clarificacién del
organo viene desde eso, desde una diferencia fenomenoldgica en la que el drgano se
entiende por su competitividad; pero esto no significa que el drgano tiene su competencia
particular sino, al revés, es la competencia la que genera el érgano. Esto puede verse
en comparacion con el util (pragma). Mientras que el Gtil no tiene un poder ser en si
mismo el érgano tiene ese poder en su competencia organizada por el organismo en su
totalidad. De esta forma, el modo de ser del 6rgano es “fundamentalmente distinto”
(grundverschiedene Seinsart) del modo de ser del util (Heidegger, 1983: 324).

La competencia orgdnica no es reductible a la utilidad, es otra cosa diferente; es decir,
un organo no es una herramienta, no puede compararse a las caracteristicas que hacen
de la herramienta una herramienta. En este sentido, el drgano no es una mera cosa, ni
tiene el mismo registro ontoldgico. La diferencia ontoldgica radica entre el ser disponible
de la herramienta y el ser competitivo del drgano. Esta distincidn es la que permite la
operacién que va desde una posicion metafisica a una postura post-metafisica del érgano,
desde la tradicion del mecanicismo y el vitalismo a una concepcién hermenéutica. En
resumen, la transformacion hermenéutica del concepto de organismo opera, mediante
la competitividad, rechazando el caracter instrumental, puramente material y fisioldgico-
funcionalista, de la tradicion bioldgica y filoséfica basada en el dualismo ontoldgico entre
mente y cuerpo y el dualismo entre el yo sustancial y la naturaleza. Uno de los objetivos,
puede decirse, es la deconstruccion del cardcter instrumental del organismo, de la
corporalidad misma, asi como la critica a un principio metafisico de la naturaleza que se

juzgue como el principio de vida subyacente a todo cuerpo organico.

De esta manera, el sentido de organismo se distancia de la maquina (die Maschine).

Heidegger dice, “la maquina no sélo precisa del constructor para ser maquina, en general,

56



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

sino también las instrucciones de funcionamiento [Die Maschine bedarf nicht nur des
Erbauers, um liberhaupt Maschine zu sein, sondern auch der Betriebsanleitung]” (1983:
324). Tanto la fijacién a un disefio como un motivo externo determinan a la maquina, pero
también, que ella necesita de ajustes y reajustes por parte de otros asi como cualquier
tipo de dafio a reparar. El reloj, para funcionar, necesita que alguien le dé cuerda y también
necesita de alguien que suplante alguna de sus piezas en caso de mal funcionamiento. No
hay una readaptacion del reloj ante la falla de la aguja del minutero, ésta debe ser suplida
paraqueelrelojcumplasufindedarlahoraexacta. Es estadependenciayfijezalaquesefiala
Heidegger como funciones totalmente diferentes para el caso del érgano. En este ultimo,
su operatividad no estd predeterminada ni remite a un criterio externo de funcionalidad.
Por el contrario, el érgano se caracteriza por la autoproduccion (Selbstherstellung), la
autoconduccion (Selbstleitung) y la autorrenovacion (Selbstemeuerung) (1983: 324). El
término autos sefiala la diferencia, la remisién a una autonomia independiente de todo
causalismo y planificacion externa. De hecho, Heidegger habla de “mismidad” (Selbstheit)
en referencia al érgano, para él, las caracteristicas del drgano sefialadas lo evidencian
(1983: 352). Sin embargo, esto no debe entenderse como si los drganos fuesen entes
individuales desprendidos de la totalidad organica, por el contrario, “mientras el érgano
se retiene (einbehalten ist) en el organismo, es 6rgano” (Heidegger, 1983: 352).

A diferencia del 6rgano, el dafio, la averia, o el deterioro (beschddigen) de la maquina
o de alguna de sus partes necesita de un factor externo de reparacién o, incluso, de
sustitucién, para cumplir con su fin. Con esto, la reparacion y la sustitucion no son
fenémenos que varien la planificacién original. Hay un plan, un disefio, que predetermina
la funcionalidad del util. El disefio es Unico y continuo en el tiempo, y con ello la identidad
de la maquina responde en dependencia de un elemento externo. Su tiempo no deja de
ser un cdlculo presupuesto: a diferencia de lo que es la distincion entre animal y hombre
aqui el contraste es taxativo. La continuidad en el tiempo se manifiesta sobretodo en
el futuro; es decir, en la maquina el tiempo, y especificamente su futuro, resulta de un
calculo de sus operaciones programadas. Son las fuerzas constitutivas de la maquina
las que duran lo que tengan que durar, por eso, el suplemento o la reparacién estd ya
pensado de antemano. El disefio incluye de antemano este aspecto; puede conocerse
previamente en qué momento debe repararse la maquina o suplantar una parte suya. A
partir de esto podemos decir que a tanto kilometraje del motor de un auto implica que
pueda estar desgastado, que pueda estar préoximo a fundirse y calculamos que necesita
un recambio. Esto de igual manera que la durabilidad del consumo de su aceite, se calcula
que a los 10.000 kilémetros hay que hacer una rectificacion sino existen posibilidades de

que el auto se funda.

57



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

En el contexto de Sein und Zeit, paragrafo 16, la inutilidad del ente a la mano se
caracteriza por una falla en la estructura remisional del util y su llamatividad de mero
estar-ahi. La rotura, el desperfecto, del Util procura una reparacion que evidencia su
esencia de ser una cosa a la mano, no se pierde nunca el ser a la mano del util sino la
materialidad del mismo. El martillo nunca es una cosa cualquiera por mds que esté roto,
esta ahi en tanto posible martillar, en tanto es susceptible de arreglarse y ser remitido
nuevamente a la significatividad del taller. Heidegger dice, “este estar-ahi de lo inservible
(Vorhandenheit des Unbrauchbaren) no carece aun enteramente de todo estar a la mano,
el util que de esta manera estd ahi no es todavia una cosa (Ding) que sélo se encuentra
en alguna parte” (1977: 98). Lo inutilizable, puede decirse, revela el “por mor de” del
util en la estructura remisional, asi, en la medida en que no es usable no significa que ya

| “ 20

presuponga un mundo abierto. El Dasein es el sentido del “para qué” (Wozu) del atil, por
eso Heidegger aclara que “el primario “para-qué” es un por-mor-de” (Das primdre » Wozu«
ist ein Worum-willen) (1977: 113). A pesar de seguir siendo un util en su caracter inservible
el util no deja de volverse llamativo, apremiante y rebelde. Estas figuras son indicativas

del desperfecto, y cdmo en la maquina existe una dependencia de su reparacion y ajuste.

El util, volviendo ahora a las lecciones Los conceptos fundamentales de la metafisica, se
fija como disposicién y esto quiere decir que es producido y algo ya terminado, finalizado
(ergon). La maquina no se aleja de esto; de hecho, la maquina es un util, aunque no todo
util sea una maquina (Jede Maschine ist ein Zeug, aber nicht umgekehrt, nicht jedes Zeug
ist eine Maschine) (1983: 314). Por eso en la maquina también hay una remision al por-
mor-de del Dasein y al fallar falla la estructura remisional, que en las lecciones denomina
“conexién o contexto de situacion” (Bewandtniszusammenhang zugrunde) (1983: 315). No
hay una identidad entre el util y la maquina, pero ambos refieren a la configuracién del
mundo por el Dasein y, al ser inservibles, remiten a cierta planificacion que calcula ajustes,
reparaciones, sustituciones, etc. Un ejemplo de esto puede reconocerse en el analisis
gue Hans Jonas hace de un torpedo que es un servomecanismo (servomechanisms), una
maquina considerada auténoma respecto a su direccionalidad, a su blanco. Ante un blanco
movible el torpedo parece comportarse mediante ajustes proyectando cierta autodireccidn,
como decia Heidegger de los drganos. Hay una reaccidn, una correccion, que hace que
el torpedo pueda alcanzar su fin; es mediante el mecanismo de entrada y salida que el
torpedo reajusta su direccion recibiendo la informacidn pertinente a la movilidad posible
del blanco. Sin embargo, lo que opera aqui en el movimiento de imput y ouput no es un
mero reflejo perceptivo sino la mediacion, podriamos decir, interpretativa del control de
mando. El ajuste del plan primigenio sélo puede realizarse a través de una agencia con

arreglo a fines, pero que, justamente, no es propia del torpedo (Jonas, 1977: 205-207).

58



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

Lo que se pone en juego aqui es el modelo dualista cibernético frente aelmodelotriadicode la
hermenéutica. Jonas opone a los factores cibernéticos de percepcién y movimiento los factores
hermenéuticos correlacionados de percepcion (Wahrnehmung), movimiento (Bewegung)
y emocion (Gefiihl). Siendo este ultimo el mas fundamental en tanto ejerce la conexion del
movimiento y la percepcién; y, ademas, la traduccién animal (animalische Ubersetzung) del
impulso basico en la realizacion del metabolismo. Por eso, puede decirse que el tercer elemento
opera de intérprete reconociendo y seleccionando el ambiente y las respuestas ante él. Debido
a esto, el organismo no resulta comprensible en el modo cibernético en tanto respuesta
automdtica al ambiente, sino que es interpretativo en tanto respuesta selectiva al ambiente
(Jonas, 1977: 219). Esto es algo que Heidegger no ha sefialado, pero que no es ajeno del todo
a su pensamiento. La competencia que produce dérganos no quiere decir que los dérganos
sean una creacion mediante el mecanismo automatico-informativo, donde el érgano seria un
efecto causal, o un mero efector. La unidad efectual (Wirkungseinheit), para usar un término
gadameriano, de la competencia y el ambiente es significativa segin un modelo no reductivo al
mecanicismo; es decir, es la variacion dinamica de la relacion experiencial lo que da la pauta del
organismo y no un plan de construccion (Bauplan). No hay una indiferencia cualitativa sino una

serie de qualia que son indicativos de transformaciones organicas y ambientales.

El modelo triadico se especifica por ser interpretativo debido que los procesos
traductivos hacen del metabolismo una identidad practica sin criterios externos y sin
pautas predeterminadas. El modelo triadico, alejado de un principio metafisico, y de un
mecanismo de respuestas inmediatas ante el ambiente, se constituye por un tercer factor
que opera como organizador basico de la vida. La autoregulacidn orgdnica involucra un
equilibrio momentdneo en el que el acercamiento a ciertos alimentos y el alejamiento
frente a peligros de subsistencia, por ejemplo, se realizan por la ejecucién del sentido
formado en la agencia individuo-ambiente. La competencia, por esto mismo, conlleva un
modo de ser primigenio que es el de la trascendencia (Transzendenz). Que el organismo
sea trascendente significa que su ser se reconoce en el estar-ya-ahi en su contexto de
agencia. El organismo estd en medio de su ambiente, y eso implica un factor esencial
de su trascendencia, su andamiaje central es la competencia en tanto movimientos de
articulacion del entorno. O, como dice Alva Noé, “actividad de exploracion” (activity of
exploring) (2010: 60). Respecto al 6rgano de la vista la actividad de ver no es algo que
sucede en el interior del organismo o en el cerebro sino una actividad exploratoria que
lleva y modula el encuentro con el mundo. De aqui, que el acto de “ver es un territorio
de actividad habil” (Seeing is a land of skillful activity) (No&, 2010: 60). La competencia
organica es interpretativa porque es exploratoria, sélo porque hay un entorno explorado

hay selectividad en orden a una autoconduccidn, autoproduccidn, y autorrenovacion.

59



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

3. Atrofia y rechazo del 6rgano

El tercer elemento de la triada hermenéutica, las emociones, no lo nombra Heidegger
a diferencia de Jonas; pero, el modelo triadico no puede dejar de reconocerse. La
competencia es indicativa de un organismo irreductible al mecanismo de informacion de
entrada y salida. Los 6rganos no son servomecanismos, su competencia “elabora reglas
y regula” (regelmitbringend und regelnd); es decir, no estdn sometidos a plan alguno
(Heidegger, 1983: 333-334). La autoregulacion, de esta manera, es un modo de ser
propio del érgano, y se estructura por dos instancias: la pulsion (Trieb) y la servicialidad
(Diensthaftigkeit) Esto significa que el drgano no esta ya dispuesto en su funcionamiento
como el util, sino que esta al servicio de..., sirve para...Asi el ojo ve debido a que esta en
servicio a eso, sirve para... El drgano no esta presente nunca; su propio ser esta siempre
ya en camino, por eso se reconoce en la dindmica de la competencia. El rgano siempre
esta al servicio de una accion, de una agencia competente con el medio. En esta medida,
él estd impulsado en su servicialidad, estd empujado, movido, por la pulsién; pero esto no
implica un regreso al vitalismo. La pulsion es el esfuerzo del organismo por mantenerse
en su servicialidad, precisamente, la organizacién y reorganizacion de los érganos en los
problemas planteados por el medio. Por eso, dice Heidegger, que la pulsién le da a la
competencia una “dimension en sentido formal” (Dimension im formalen Sinne); es decir,
cierto recorrido, ruta o patrones de agencia a partir de los cuales el organismo se mueve

nutriéndose, escapando, atrapando, reproduciéndose, curandose, etc. (1983: 334).

La dimension formal del érgano representa, en suma, la normatividad propia; es decir,
las rutas trazadas del organismo junto a las conductas relativas a esas rutas que manifiestan
su identidad agencial. La normatividad es el conjunto de reglas o patrones que regulan
vitalmente al individuo en su desempefio practico. De esta manera, ella es irreductible a
patrones fisicos y quimicos, ademas de mostrar una diferencia cualitativa entre los individuos.
No todos los individuos, incluso de una misma especie, tienen la misma normatividad.
Esta es una regulacidn en la que estd implicada el espacio y el tiempo del organismo; es
decir, los organismos poseen recorridos praxicos a través de los cuales pueden dirigirse con
movimientos lentos o rapidos y son capaces de reconocer limites geograficos o la circularidad
de sus anillos deshinibidores. Establecen tiempos y distancias, y con ello sedimentaciones
agenciales, patrones, que operan de registros pragmaticos familiarizados. Estos registros
son el trasfondo hermenéutico del organismo. Lo que Alva Noé&, denomina “trasfondo de
habilidades” (background of skills), (2009: 121). Y, Shaun Gallagher, por su lado, lo llama
“masivo trasfondo hermenéutico” (massive hermeneutical background) (2020: 173).

La pulsién es la dimensidn formal de la agencia por la cual el servicio organico ejerce

sus metas. Es esta pulsion la que lleva la dinamica del servicio, por eso la agencia nunca

60



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

permanece estable como si fuera un presente continuo. Podria decirse que aqui la pulsion
no es la X de las representaciones pulsionales, como puede encontrarse en Freud. No es
algo que permanece, sea en la oscuridad misma o en una posible iluminacién. El caracter

|II

impulsivo de la pulsidn sdlo es reconocible en la servicialidad, en el “para” (Wozu) propio
del drgano. A esto se debe que “lo que una competencia en cuanto tal hace surgir (el
organo) y pone en relacién consigo, argumenta Heidegger, es puesto en tal servicio o
expulsado de él, por ejemplo, en el caso de la atrofia” [...eine Féhigkeit als solche entstehen
ldf3t (ein Organ) und in Beziehung zu sich bringt, wird in solchen Dienst gestellt bzw. daraus
entlassen - z. B. in der Verkiimmerung] (1983: 335). La herramienta no puede atrofiarse
ya que no es servicial, ella es un util y como tal esta disponible, por eso la herramienta
no se atrofia, sino que se destruye. Como puede verse, la atrofia (Verkiimmerung) es una
competencia que no alcanza su servicialidad. El rgano atrofiado es el érgano in-servible,
y, por ello, su caracter pulsivo, dimensional, queda abortado. En realidad, el deterioro
organico tiene dos sentidos: no tiene una dimension formal y pierde su rol exploratorio.
La falta de servicialidad también es la inviabilidad de producir nuevos qualia, de poder
registrar amenazas y ventajas individuales constantemente. Esto se debe al deterioro
de la dimensionalidad orgdanica; y, al ser diferente de Util y la maquina, su reajuste no
remite a un criterio externo. Debido a esto, la autorregulacién implica dos fendmenos
posibles: el reajuste por sustitucion y el rechazo total del érgano. El primero, quizas,
pueda reconocerse en los Utiles, que por mas que su ser esté acabado es susceptible de
una modificacién material. Pero, la expulsién, es un fenédmeno propiamente organico; es
decir, hay rechazo en la medida en que no se logra satisfacer ni reorganizar el organismo

respecto a las exigencias del medio.

Alguien podria decir que una maquina puede desprenderse de una parte para facilitar
su funcion en el medio y seguir siendo usable. Pero, la diferencia esta en que eso sélo puede
ser parte de un calculo anticipatorio, de un calculo de contingencias. La extrafieza, lo no
esperado, opera como limite significativo. La reorganizacidn del organismo, por su lado, no
tiene un cdlculo de contingencias sino la dindmica metaestable de cierto equilibrio temporal.
En esto estriba que la extrafieza no sea un limite sino una reorientacion del organismo y el
medio. La extrafieza ante lo familiar es una posibilidad ontoldgica, una nueva direccién que
puede darse por un reajuste organico o un suplemento. Es en esta medida que pueden
afluir individuos con caracteristicas aisladas o monstruosos, que incluso pueden ser origen
de nuevas formas de ser. La expulsidn del érgano en tanto no sirve para... es indicativa de
la imposibilidad de un ajuste, es el caso extremo de desprenderse de algo que no reviste
operatividad posible porque pierde su dimensién. En realidad, o pierde su dimensién o
no logra constituirse la dimension en su servicialidad. Pero, iqué realiza la expulsidn?,

61



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

é¢podemos decir que hay un centro operativo, un cerebro o sistema nervioso central, que
expulsa lo inservible? Recordemos que no hay una independencia organica para Heidegger,
cada 6rgano es operativo en la medida de la totalidad organizada del organismo, su condicién
respectiva. Para nada hay un desconocimiento por parte de Heidegger del sistema nervioso
central, pero eso no significa que se deba hipostasiar un elemento que oficie de presencia
reguladora trascendentalmente. El cerebro y su posicionamiento regulativo no deja de ser

un efecto de la relacién de la totalidad del organismo con el ambiente.

Esto es lo que lleva a pensar que la exclusion del érgano es, en un sentido mas
preciso, el rechazo efectuado por el proceso mismo de la competencia. En el acto de
comer, por ejemplo, no se come porque tenemos un estdmago, rifiones o intestinos y de
ahi nos alimentamos por la boca, al revés, es porque comemos, porque poseemos esa
competencia, esa habilidad, que tenemos los drganos correspondientes. La expulsion es
el rechazo producido por el proceso competitivo del organismo, y esto significa que el
rechazo puede producirse por la desarticulacion entre el organismo y su ambiente. Estos
procesos implican, por un lado, que el érgano no estd nunca totalmente constituido en
el sentido de lograr cumplir sus funciones particulares respecto a la totalidad organica, v,
por otro lado, que, en definitiva, no hay calculo alguno que pueda determinarnos a pensar
el tiempo de vida de un drgano. A esto habria que agregarle la imposibilidad, en Ultima
instancia, de decretar las metas del drgano. Conocemos ciertas funciones concretas del
6rgano, pero eso no implica dar por sentado un conocimiento certero del 6rgano. La
atrofia por envejecimiento se entiende por eso mismo. Se sabe, por ejemplo, que la vista
post-cuarenta afios comienza a deteriorarse y puede que se necesiten anteojos o una
operacidn para rectificarla. Pero esto no es una ley; es una aproximacion de base empirica
y estadistica que construye un modelo ideal. La readaptacion y la reconfiguracion de los
érganos no reviste una regulacion a priori sino a posteriori; y esto quiere decir, que toda
comprensién de una operatividad centrada y regulativa puede reconocerse como un
efecto, que no deja de ser una contingencia.

4. La temporalidad de la atrofia

La atrofiaen el modelo triadico de la hermenéutica se entiende, entonces, procesualmente;
y esto significa que hablamos de un transcurso preciso en el que esta involucrada el
aspecto autoregulativo. Es la competencia la que expulsa el érgano, y lo hace, justamente,
para mantener la regulacion vital del organismo. El equilibrio metaestable requiere,
reclama, una estabilidad normativa que conserve la supervivencia del organismo y su
condicion respectiva junto a su interpretacion o selectividad del ambiente. Para esto, se

62



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

debe mantener la regulacién vital en la totalidad de sus habilidades junto al gasto de
energia necesario. Segun esto, la pregunta central pasa a ser: ¢como se puede recuperar
la servicialidad del 6rgano atrofiado para mantener la regulacién vital del organismo?
Aqui es donde aparece la caracteristica competitiva de la autorrenovacién. Esta entra
en accién cuando se produce la readaptacion del organismo a los cambiantes contextos
pragmaticos. Segun esto, la dimensién formal varia en funcién de las variantes de cambio;
y esas variantes no dejan de ser los diferentes servicios que prestan los 6rganos. Sin
embargo, esto no menciona la localidad funcional de manera desprendida del resto
organico. Las variantes estan en constante interaccidén y cada una es respectiva respecto
a las otras. De esta manera, un mal funcionamiento renal puede acarrear a la larga
problemas coronarios. La pérdida de la servicialidad es una pérdida factica del hecho del
servir para...; pero esto no implica que la servicialidad se pierda como tal. La apertura
de la competencia no se anula, sino que permanece retenida como el factor primario
exploratorio respecto al medio. De aqui, que la servicialidad no radica en el factum del

servir sino en la posibilidad propia del ser competente.

En este sentido, la pérdida de un contexto pragmatico determinado implica tanto una
desestabilizacién del organismo en su totalidad como la posibilidad de renovarse para
readecuarse al ambiente. Estos dos aspectos son relevantes a la hora de mantener la mismidad
del individuo; y esto conlleva que su sobrevida depende del modo de ser de la renovacion.
Esta es posible por la servicialidad en cuanto tal, y en esta medida, el cardcter competente
exigido es el movimiento “a si hacia si mismo” (sich in sich selbst). Hay una autoreferencialidad
en el movimiento de la servicialidad que no depende de algln factor externo sino de la
competencia en cuanto tal; es decir, para Heidegger, el ser competente es un avanzarse
(Sichvorlegen) avanzédndose hacia el propio para-qué (Wozu) (1983: 339). Esto quiere decir que
la competitividad en la direccion del “hacia” del “servir para...” no se aleja de si (die Féhigkeit
nicht von sich weg), no se queda como simple causa independiente de su efecto, no se dispersa,
sino que estd siempre en lo apuntado. Pero esto no es un deshacerse en lo ejecutado, por el
contrario, la competitividad en cuanto tal pasa a ser propia de si (die Féhigkeit als solche sich
zu eigen) (Heidegger, 1983: 340). Esta propiedad emerge de la ejecucion del servir donde la
competitividad se retiene en la agencia; por eso se puede hablar de la familiaridad que tiene el
individuo con su ambiente, la retencidn en la apropiacion de si de la competitividad posibilita
el reconocimiento de la mismidad de la agencia. De aqui que la servicialidad del érgano no se
pierda, sino que se retiene a si mismo en la propiedad de la competencia.

éPero como entender la retencion y la propiedad de la competencia en relacion a
la renovaciéon organica? La cuestion se centra en la temporalidad operativa del érgano.
En la atrofia el proceso de la competencia, del ser competente, remite a la mismidad

63



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

reteniendo la servicialidad y, al mismo tiempo, expulsando el 6rgano. No se pierde el
“servir para...” como habilidad en si misma, sino que se pierde su ejecucidn concreta.
Debido a esto, permanece abierta la posibilidad en la mismidad orgdnica; y su caracter
de permanencia se debe a que el trasfondo hermenéutico retiene su operatividad
aguardando la renovacién de su agencia. Esto es lo que en Sein und Zeit se denomina “estar
a la espera” (Gewdrtigen). Heidegger dice: “El estar a la espera del para-qué no es ni una
contemplacién de la “finalidad”, ni un esperar el acabamiento ya préximo de la obra por
producir. No tiene en absoluto el caracter de una captacion tematica” (1977: 354). Debido
aesto, el estar a la espera es una parte necesaria del proceso practico de la competitividad.
En ella se encuentra la familiaridad del ambiente ya que es la que retiene las posibilidades
facticas de la agencia de los contextos pragmaticos. Ante cualquier impedimento es
ella la que evalla (Nachsehen) el ante qué del impedimento y lo trata de eliminar. La
atrofia es llamativa por su caracter de in-servible, y en esa medida se estd a la espera de
la renovacion mediante una evaluacidn y resolucion del problema. La temporalidad de
la espera es respecto al futuro, es indicativa de la renovacién orgdnica; sin embargo, su
operatividad radica en una vuelta sobre si de un “hacia...” ya familiarizado, su trasfondo
hermenéutico. Segun esto, el esperar algo tiene una doble direccién: la renovacién de la
funcionalidad organica respecto a sus metas (futuro) y la revisidn evaluativa en vistas al
trasfondo hermenéutico que guia la renovacion (pasado). Asi, se entiende lo siguiente:
“Solo estando a la espera del para-qué la ocupacidn puede retornar, a la vez, a “lo que”
esta en condicion respectiva [Des Wozu gewadrtig, kann das Besorgen allein zugleich auf so
etwas zuriickkommen, womit es die Bewandtnis hat]” (Heidegger, 1977: 467).

No hay un vacio al que llenar, por el contrario, la habilidad siempre esta en espera de
la renovacion. En este sentido, el “haber sido” es constitutivo de la competitividad, y esto
significa que la espera esta asociada al modo de ser de la disposicidn afectiva (Befindlichkeit).
Lo retenido siempre estd en vinculo con alguna emocién en el trasfondo hermenéutico,
las habilidades competitivas no son meros automatismos ni construcciones puramente
epistémicas. Si se observa el apartado “La temporalidad de la disposiciéon afectiva” del
paragrafo 68 de Sein und Zeit puede observarse que Heidegger establece una diferencia
radical entre el comprender y la disposicion afectiva: el primero apunta hacia el futuro
mientras que el segundo al pasado. De manera mds precisa, el estado animico se temporaliza
en la modalidad de un retrotraer hacia... (Zuriickbringen auf...); es decir, de retornar a “un
modo del haber sido (einen Modus der Gewesenheit)” (Heidegger, 1977: 451). Esto se
debe a que las emociones aparecen respecto a la totalidad abierta de organismo segun
su trasfondo hermenéutico. El fendémeno de la amenaza, por ejemplo, es indicativo de un

retroceso en direccion hacia la mismidad que busca evitar lo amenazante. Esta direccion es

64



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

el acto de retraerse del organismo en el que la habilidad en circunstancia esta asociada a un
estado animico particular; ante la amenaza, el miedo surge en tanto se amedrenta la espera
del para-qué. Lo amenazante resulta tal por su caracter de desarticulacion de los contextos
pragmaticos del organismo; vy, por ende, de su propia mismidad. El miedo a perder la vida es

el miedo ante la pérdida de la significatividad de los contextos pragmaticos.

Las emociones no son indiferentes en el factum del ser-competente, incluso si este
ultimo rechaza un érgano. La llamatividad de una atrofia es el indicio de una amenaza a
la totalidad del organismo como lo es el ataque de otro organismo, incluso de bacterias
que logran desestructurar el sistema inmune. La coercidn, en este sentido, no deja de
ser una amenaza a la condicion respectiva de los contextos pragmaticos; que no pueda
ejecutarse una funcidén organica especifica implica que su condicidn respectiva se vea
coaccionada en sus otras agencias. La urgencia de la renovaciéon mediante el estar a la
espera es el apremio por reescribir normativamente el medio, la dimensién en sentido
formal del organismo. Bajo esta idea, se puede diferenciar la propuesta hermenéutica de
la tradicién mecanicista: se suplantan las ideas centrales de homogeneidad y continuidad
por las de heterogeneidad y discontinuidad. El organismo no es una estabilidad conclusiva
(ergon) sino una dindmica autoregulada e interrumpida (energia); las irrupciones son
“normales” para las funciones organicas, y, por ello mismo, la resolucién de problemas
es una actividad inmanente al agenciamiento. El planteo de la atrofia se resuelve en el
proceso de la renovacién de la servicialidad que involucra el factor del estar a la espera,
la convergencia del pasado con el futuro en un presente problematico, junto a diversos
estados animicos (emociones) que la acompafian. El rechazo del 6rgano es una posibilidad
inmanente de un organismo que se renueva en su condicion respectiva manteniendo su

servicialidad, su concreto caracter competente ante las exigencias del medio.

5. Conclusion

Para concluir, cabe cuestionarse la relacion entre la organicidad del animal humano y la
organicidad del animal no-humano desde la nocidn de identidad. Hasta cierto punto, podria
considerarse el analisis heideggeriano como una respuesta critica al posicionamiento
tecno-moderno de la comprensién instrumental del 6rgano. La tesis “el drgano es una
herramienta” es deconstruida desde sus presupuestos metafisicos y reconstruida por una
propuesta que puede denominarse biohermenéutica. Esta Ultima nocidn es indicativa del
modelo triadico de la hermenéutica, del ajuste primario por el cual el organismo encuentra
un equilibrio normativo en su ambiente. Esto estd “mds acd” del mecanicismo y no se
alienta por un principio metafisico de la vida, lo esencial es la praxis en el sentido de

65



LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGANICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENEUTICA

relacién primordial entre el individuo y su ambiente. Es en esta relacion que lo vivo aparece
segun la autproduccion, la autorenovacion y la autoconduccidon; que puede englobarse en
la autoregulacién. Podria decirse que esta forma de ser es propia de los animales humanos
y no humanos, en ambos la formacion del organismo implica el movimiento esencia de
la competencia configurando 6rganos desde la problematicidad del medio. Las metas
funcionales de los 6rganos respecto a las actividades primarias de supervivencia no son
inamovibles y no devienen nunca principios metafisicos de la vida. Son modos de constituir
vida, entendiendo por ésta Ultima solamente la praxis sefialada; por lo cual cabe hablar de
la vida de las bacterias hasta los mamiferos, por ejemplo. Sus diferentes formas de vida
posibles nunca son abarcables y no distinguen regulaciones a priori sino normatividades a

posteriori, inestables, que establecen conductas y comportamientos contingentes.

No hay un salto entre el animal humano y no humano; sin embargo, manifiestan
diferencias. Estas surgen desde la concepcién de lo vivo, a partir de la praxis del organismo;
surgimiento que debe entenderse por una diferencia en la que el animal humano se
caracteriza por el trato configurador del mundo. Mientras que el animal no humano queda
atrapado, perturbado, por su conducta inmersa en un ambiente medianamente cerrado (es
pobre de mundo), el animal humano se relaciona abiertamente con el ambiente mediante
el en tanto que, lo que le posibilita habitar un ambiente cambiante, y ejercer nuevos
patrones significativos. De aqui, que la mismidad resulte de diferente forma. Heidegger
dice en sus lecciones: “...todo lo que es si mismo, todo ente que tiene en sentido amplio el
caracter de la persona (todo lo personal) es peculiar, pero no todo lo peculiar es si mismo y
yoico [Jedes Selbsthafte, jedes Seiende, das im weiteren Sinne den Charakter der Person hat
(jedesPersonale), ist eigen-tiimlich, aber nicht jedes Eigentiimliche ist selbst- und ichhaft]”
(1983:340). Lo peculiar (eigen-tiimlich) se explica por los rasgos caracteristicos, su tipica, la
particularidad distintiva, por la cual el organismo animal no humano se puede identificar;
pero, el humano es si mismo y esto quiere decir que él es competitivamente reflexivo.
Esta es la distincidn por la cual la animalidad de lo humano permanece en este Ultimo y se
diferencia, al mismo tiempo, por su caracter reflexivo. ¢ Esto no es una manera de recaer en

la metafisica biologicista de la distincion jerarquica entre animal y animal racional?

Heidegger nunca habla de una mejora ni de una jerarquia. Puede ser que se lo haya
interpretado de esa manera, pero eso no cierra las posibilidades interpretativas. Es
entendible que se apunte criticamente a los presupuestos del propio Heidegger, y esto es
correcto incluso desde la propia hermenéutica; sin embargo, la diferencia antropoldgica
entre animal humano y no humano es distintiva de por si sin implicar una metafisica de
la presencia. Sin duda, la denominacién “pobre de mundo” respecto a los animales no
humanos es erronea; pero, se debe atener a los argumentos. La particularidad reflexiva de

66



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.04. PP. 53-67

los animales humanos tiene un cardcter diferencial, es un patrén de comportamiento que
tiene y desarrolla el organismo sin detenerse en una valoracidn. En la tesis central sobre la
determinacion del organismo desde la praxis organica se asevera no sélo la negacién de toda
planificacidn a priori sino también que la articulacién del medio remite a la dimension formal
(la ruta organica, los patrones establecidos en el trasfondo de habilidades) que es propia de
la interaccion. La dimension formal es indicativa de una praxis modal sostenida en el tiempo.
De aqui, que la ontologia del organismo sea plural y modal; sin disefio y valoracién previa,
radica en la indicacion de diferentes formas de organizacidn de lo vivo con sus peculiaridades
propias. En esta medida, lo indicado es una coherencia organica sin centro operativo alguno
y sin una construcciéon de abajo a arriba (por niveles) sino un modelo préaxico-diferencial en

que lo organico se ajusta al medio, y el medio se ajusta a lo orgénico.

Referencias bibliograficas

GALLAGHER, S. (2020). Action and interaction. Oxford: Oxford University Press
HEIDEGGER, M. (1977). Sein und Zeit. Frankfurt am Main: Kloostermann
HEIDEGGER, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik [GA 29]. Frankfurt am Main: Kloostermann.

HEIDEGGER, M. (1995). Einleitung in die phdnomenologie der religion [GA 60]. Frankfurt am Main:
Klostermann.

JONAS H. (1977). Das Prinzip Leben. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
NOE, A. (2010). Out of our heads. New York: Hill and Wang.

67



