
Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

53 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.04 [pp. 53-67]

Recibido: 20/09/2025 – Aceptado: 2/1/2025

La atrofia orgánica. Un estudio sobre los modos de ser del 
organismo desde la biohermenéutica

Organic atrophy. A study on the modes of being of the organism 
from biohermeneutics

Leandro Catoggio 

CONICET- Universidad Nacional de Mar del Plata

Resumen: En el presente texto se aborda las tesis heideggerianas acerca de la diferencia 
antropológica en cuanto a la idea de organismo. Para esto el análisis profundiza la diferencia entre 
el útil y el órgano, y el concepto de mundo. A continuación, el trabajo se encarga de describir la 
relación entre competencia, organismo y medio mostrando, de esta manera, un modelo tríadico en 
la hermenéutica comparativa. Esto es lo que lleva, en última instancia, a mostrar de qué manera la 
atrofia orgánica es definida respecto al modelo tríadico de la hermenéutica.

Abstract: This text addresses Heidegger’s theses on the anthropological difference concerning 
the idea of the organism. To this end, the analysis delves into the difference between the tool 
and the organ, as well as the concept of world. Below, the work is responsible for describing the 
relationship between competence, organism, and environment, thereby presenting a triadic model 
in comparative hermeneutics. This ultimately leads to showing how organic atrophy is defined 
concerning the triadic model of hermeneutics.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Organismo (Organism); Medio (Médium); Modelo Tríadico 
(Triadic Model); Competencia Orgánica (Organic Competence).



54 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

1. Metodología

En el contexto de las lecciones de invierno de 1929-1930, tituladas Die Grundbegriffe 

der Metaphysik (Los conceptos fundamentales de la metafísica) Heidegger destaca una 

nueva modalidad de estudio ontológico frente a lo trabajado en Sein und Zeit (Ser y 

Tiempo) y en Vom Wesen des Grundes (De la esencia del fundamento). Lo que propone 

en estas lecciones es una consideración comparativa (einer vergleichenden Betrachtung) 

en su análisis hermenéutico; es decir, una comparación entre el animal, el hombre, y la 

piedra (1983: 264). El planteo es diferente de lo que Heidegger había realizado hasta el 

momento; sin embargo, puede decirse, su centro especulativo no deja de ser la noción 

de mundo. Es el referente por el cual le permite decir que la piedra no tiene mundo, los 

animales son pobres de mundo y el hombre es aquel que tiene mundo. Pero, el mundo 

no es ni una substancia ni cierta cosa externa independiente de la actividad del Dasein. 

La definición heideggeriana señala que: “el mundo es la manifestabilidad de lo ente en 

cuanto tal en su conjunto [Welt wurde angezeigt durch den Charakter der Offenbarkeit 

des Seienden als solchen im Ganzen]” (1983: 423). Esta definición aclara lo que distingue 

al Dasein como configurador de mundo respecto a los animales, es decir, el modo en que 

la configuración se articula en el lenguaje significativamente en referencia a la praxis. Así, 

el lenguaje proposicional es el elemento a deconstruir para mostrar de qué manera es 

posible la articulación mínima, la proposición “a es b”. Para Heidegger, siempre hay una 

instancia experiencial que articula la proposición mínima [“Der Satz >a ist b< wäre nicht 

möglich in dem, was er meint und wie er das Gemeinte meint, wenn er nicht erwachsen 

könnte aus dem zugnmdeliegenden Erfahren des a als b] (1983: 436). En este sentido, la 

experiencia es pre-proposicional, pero no en un sentido causal o de forma aislada, sino 

en tanto se presenta a sí misma en la expresión. El en tanto que (a en tanto que b) es 

articulativo de la experiencia y en eso se mueve la dirección metodológica del regreso del 

enunciado a la praxis mediante el trabajo de la indicación formal (Formalanzeige). 

Es esta metodología la que abre el camino regresivo del enunciado a la experiencia del 

sentido. La función significativa de los conceptos tiene ese carácter de lo indicativo, y por 

eso, la indicación no muestra tanto la referencia directa del concepto a su contenido, sino 

que sólo indica “una transformación de sí mismo en la existencia [eine Verwandlung seiner 

selbst in das Dasein zu vollziehen]” (Heidegger, 1983: 430). El contenido semántico, muchas 

veces, es más una ocultación del sentido práxico que su transparencia; y esto quiere decir 

que el regreso del enunciado a la praxis debe manifestar fenomenológicamente lo que la 

experiencia es más allá de las diferentes capas de sentido del concepto. De esta manera, 

debe entenderse la deconstrucción de la noción de “organismo”, y con eso, la propuesta 

de la transposición como indicador fundamental de la hermenéutica comparativa. El 



55 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

trasponerse (Sichversetzen), para Heidegger, no se trata de ponerse en el lugar del otro, sea 

un animal o un hombre; se trata de acompañar lo que es el ente y cómo lo es en sí mismo. 

Al respecto aclara: “Acompañar al otro puede significar además ayudarle a alcanzarse a sí 

mismo, pero también hacer que se extravíe en sí mismo [Mitgehen mit dem anderen kann 

dann weiter heißen: ihm zu ihm selbst verhelfen - aber auch ihnan sich selbst irre werden 

zu lassen]” (Heidegger, 1983: 293) ¿Ésta consideración es exclusivamente respecto 

al hombre o puede asegurarse un extravío frente al animal? Estas posibilidades son 

inmanentes a la trasposición, y así es cómo el acompañamiento no involucra una certeza 

datable, es más bien cierto modo de acercamiento, de comprensión, y de información. 

Esto significa que la trasposición no es un desplazamiento en el otro, en el sentido de 

la empatía o la simpatía, sino un estar junto al otro en el que no hay predeterminaciones 

sino formaciones, distribuciones, ordenaciones, orientaciones. Esto no quiere decir que 

haya una síntesis o un paralelismo mental sino una intersección de espacios de agencia en 

que ninguno se determina como central. La indicación formal del concepto de organismo 

radica en mostrar de qué manera el organismo animal-humano y el organismo animal-

no humano se definen como tales a partir de su encuentro. De aquí que la noción de 

organismo sea comprendida en su propio sentido desde tres dimensiones particulares: 

el sentido de contenido (Gehaltsinn), el sentido de referencia (Bezugsinn), y el sentido 

de realización (Vollzugsinn) (Heidegger, 1995). El contenido a desarrollar es el término 

“organismo”, la referencia es lo propiamente experienciado mediante ese contenido, 

y la realización es el sentido de lo ejecutado, la agencia involucrada por el contenido. 

Estas dimensiones son recurrentes en los análisis heideggerianos con la propuesta 

de `poner en suspenso críticamente, deconstruir, el contenido del concepto recibido y 

desarrollar propositivamente un replanteo del mismo. Por lo tanto, la indicación formal 

en tanto trasponerse, abre el cuestionamiento del organismo en dirección a proponer 

una comprensión renovada de él como un alejamiento de sus presupuestos metafísicos.

Debido a esto la pregunta que se analiza, “¿qué es un organismo?”, involucra un 

aspecto deconstructivo y otro constructivo donde la noción de órgano resulta central; eso 

implica no sólo una comparación del órgano con el útil o la herramienta, sino también la 

caracterización básica de animalidad humana y no humana. A continuación, la idea del 

trabajo es rastrear ese movimiento partiendo de la siguiente condición que Heidegger 

mismo establece: “El esclarecimiento del organismo depende de si podemos iluminar la 

conexión interna (inneren Zusammenhang) entre órgano y organismo” (1983: 332).         



56 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

2. El modelo tríadico de la hermenéutica 

En su concepción del organismo Heidegger se diferencia del mecanicismo como de 

vitalismo por cierta noción de vida en que lo orgánico no es reductible ni a un fisicalismo 

ni a un principio metafísico o entelequia. Puede decirse, que tanto el mecanicismo como 

el vitalismo son las interpretaciones históricas a deconstruir. El camino de la hermenéutica 

comparativa sigue una analítica en que la transposición debe mostrar de qué manera 

el organismo posee una comprensión propia desde su modo de ser particular. Por eso, 

la caracterización del organismo como aquello que tiene órganos no responde a la 

metafísica de la presencia. Los órganos no son entidades que se clarifican por cierta 

finalidad intrínseca o extrínseca ni remiten a un diseño de especie determinante. Tampoco 

son cosas. Heidegger es claro en esto mediante la importante distinción conceptual 

entre competitividad (Fähigkeit) y disponibilidad (Fertigkeit) [“Das Zeug ist je von einer 

bestimmten Fertigkeit, das Organ hat je eine Fähigkeit”] (1983: 323). La clarificación del 

órgano viene desde eso, desde una diferencia fenomenológica en la que el órgano se 

entiende por su competitividad; pero esto no significa que el órgano tiene su competencia 

particular sino, al revés, es la competencia la que genera el órgano. Esto puede verse 

en comparación con el útil (pragma). Mientras que el útil no tiene un poder ser en sí 

mismo el órgano tiene ese poder en su competencia organizada por el organismo en su 

totalidad. De esta forma, el modo de ser del órgano es “fundamentalmente distinto” 

(grundverschiedene Seinsart) del modo de ser del útil (Heidegger, 1983: 324). 

La competencia orgánica no es reductible a la utilidad, es otra cosa diferente; es decir, 

un órgano no es una herramienta, no puede compararse a las características que hacen 

de la herramienta una herramienta. En este sentido, el órgano no es una mera cosa, ni 

tiene el mismo registro ontológico. La diferencia ontológica radica entre el ser disponible 

de la herramienta y el ser competitivo del órgano. Esta distinción es la que permite la 

operación que va desde una posición metafísica a una postura post-metafísica del órgano, 

desde la tradición del mecanicismo y el vitalismo a una concepción hermenéutica. En 

resumen, la transformación hermenéutica del concepto de organismo opera, mediante 

la competitividad, rechazando el carácter instrumental, puramente material y fisiológico-

funcionalista, de la tradición biológica y filosófica basada en el dualismo ontológico entre 

mente y cuerpo y el dualismo entre el yo sustancial y la naturaleza. Uno de los objetivos, 

puede decirse, es la deconstrucción del carácter instrumental del organismo, de la 

corporalidad misma, así como la crítica a un principio metafísico de la naturaleza que se 

juzgue como el principio de vida subyacente a todo cuerpo orgánico.  

De esta manera, el sentido de organismo se distancia de la máquina (die Maschine). 

Heidegger dice, “la máquina no sólo precisa del constructor para ser máquina, en general, 



57 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

sino también las instrucciones de funcionamiento [Die Maschine bedarf nicht nur des 

Erbauers, um überhaupt Maschine zu sein, sondern auch der Betriebsanleitung]” (1983: 

324). Tanto la fijación a un diseño como un motivo externo determinan a la máquina, pero 

también, que ella necesita de ajustes y reajustes por parte de otros así como cualquier 

tipo de daño a reparar. El reloj, para funcionar, necesita que alguien le dé cuerda y también 

necesita de alguien que suplante alguna de sus piezas en caso de mal funcionamiento. No 

hay una readaptación del reloj ante la falla de la aguja del minutero, ésta debe ser suplida 

para que el reloj cumpla su fin de dar la hora exacta. Es esta dependencia y fijeza la que señala 

Heidegger como funciones totalmente diferentes para el caso del órgano. En este último, 

su operatividad no está predeterminada ni remite a un criterio externo de funcionalidad. 

Por el contrario, el órgano se caracteriza por la autoproducción (Selbstherstellung), la 

autoconducción (Selbstleitung) y la autorrenovación (Selbstemeuerung) (1983: 324). El 

término autos señala la diferencia, la remisión a una autonomía independiente de todo 

causalismo y planificación externa. De hecho, Heidegger habla de “mismidad” (Selbstheit) 

en referencia al órgano, para él, las características del órgano señaladas lo evidencian 

(1983: 352). Sin embargo, esto no debe entenderse como si los órganos fuesen entes 

individuales desprendidos de la totalidad orgánica, por el contrario, “mientras el órgano 

se retiene (einbehalten ist) en el organismo, es órgano” (Heidegger, 1983: 352). 

A diferencia del órgano, el daño, la avería, o el deterioro (beschädigen) de la máquina 

o de alguna de sus partes necesita de un factor externo de reparación o, incluso, de 

sustitución, para cumplir con su fin. Con esto, la reparación y la sustitución no son 

fenómenos que varíen la planificación original. Hay un plan, un diseño, que predetermina 

la funcionalidad del útil. El diseño es único y continuo en el tiempo, y con ello la identidad 

de la máquina responde en dependencia de un elemento externo. Su tiempo no deja de 

ser un cálculo presupuesto: a diferencia de lo que es la distinción entre animal y hombre 

aquí el contraste es taxativo. La continuidad en el tiempo se manifiesta sobretodo en 

el futuro; es decir, en la máquina el tiempo, y específicamente su futuro, resulta de un 

cálculo de sus operaciones programadas. Son las fuerzas constitutivas de la máquina 

las que duran lo que tengan que durar, por eso, el suplemento o la reparación está ya 

pensado de antemano. El diseño incluye de antemano este aspecto; puede conocerse 

previamente en qué momento debe repararse la máquina o suplantar una parte suya. A 

partir de esto podemos decir que a tanto kilometraje del motor de un auto implica que 

pueda estar desgastado, que pueda estar próximo a fundirse y calculamos que necesita 

un recambio. Esto de igual manera que la durabilidad del consumo de su aceite, se calcula 

que a los 10.000 kilómetros hay que hacer una rectificación sino existen posibilidades de 

que el auto se funda.   



58 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

En el contexto de Sein und Zeit, parágrafo 16, la inutilidad del ente a la mano se 

caracteriza por una falla en la estructura remisional del útil y su llamatividad de mero 

estar-ahí. La rotura, el desperfecto, del útil procura una reparación que evidencia su 

esencia de ser una cosa a la mano, no se pierde nunca el ser a la mano del útil sino la 

materialidad del mismo. El martillo nunca es una cosa cualquiera por más que esté roto, 

está ahí en tanto posible martillar, en tanto es susceptible de arreglarse y ser remitido 

nuevamente a la significatividad del taller. Heidegger dice, “este estar-ahí de lo inservible 

(Vorhandenheit des Unbrauchbaren) no carece aun enteramente de todo estar a la mano, 

el útil que de esta manera está ahí no es todavía una cosa (Ding) que sólo se encuentra 

en alguna parte” (1977: 98). Lo inutilizable, puede decirse, revela el “por mor de” del 

útil en la estructura remisional, así, en la medida en que no es usable no significa que ya 

presuponga un mundo abierto. El Dasein es el sentido del “para qué” (Wozu) del útil, por 

eso Heidegger aclara que “el primario “para-qué” es un por-mor-de” (Das primäre »Wozu« 

ist ein Worum-willen) (1977: 113). A pesar de seguir siendo un útil en su carácter inservible 

el útil no deja de volverse llamativo, apremiante y rebelde. Estas figuras son indicativas 

del desperfecto, y cómo en la máquina existe una dependencia de su reparación y ajuste. 

El útil, volviendo ahora a las lecciones Los conceptos fundamentales de la metafísica, se 

fija como disposición y esto quiere decir que es producido y algo ya terminado, finalizado 

(ergon). La máquina no se aleja de esto; de hecho, la máquina es un útil, aunque no todo 

útil sea una máquina (Jede Maschine ist ein Zeug, aber nicht umgekehrt, nicht jedes Zeug 

ist eine Maschine) (1983: 314). Por eso en la máquina también hay una remisión al por-

mor-de del Dasein y al fallar falla la estructura remisional, que en las lecciones denomina 

“conexión o contexto de situación” (Bewandtniszusammenhang zugrunde) (1983: 315). No 

hay una identidad entre el útil y la máquina, pero ambos refieren a la configuración del 

mundo por el Dasein y, al ser inservibles, remiten a cierta planificación que calcula ajustes, 

reparaciones, sustituciones, etc. Un ejemplo de esto puede reconocerse en el análisis 

que Hans Jonas hace de un torpedo que es un servomecanismo (servomechanisms), una 

máquina considerada autónoma respecto a su direccionalidad, a su blanco. Ante un blanco 

movible el torpedo parece comportarse mediante ajustes proyectando cierta autodirección, 

como decía Heidegger de los órganos. Hay una reacción, una corrección, que hace que 

el torpedo pueda alcanzar su fin; es mediante el mecanismo de entrada y salida que el 

torpedo reajusta su dirección recibiendo la información pertinente a la movilidad posible 

del blanco. Sin embargo, lo que opera aquí en el movimiento de imput y ouput no es un 

mero reflejo perceptivo sino la mediación, podríamos decir, interpretativa del control de 

mando. El ajuste del plan primigenio sólo puede realizarse a través de una agencia con 

arreglo a fines, pero que, justamente, no es propia del torpedo (Jonas, 1977: 205-207). 



59 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

Lo que se pone en juego aquí es el modelo dualista cibernético frente a el modelo tríadico de la 

hermenéutica. Jonas opone a los factores cibernéticos de percepción y movimiento los factores 

hermenéuticos correlacionados de percepción (Wahrnehmung), movimiento (Bewegung) 

y emoción (Gefühl). Siendo este último el más fundamental en tanto ejerce la conexión del 

movimiento y la percepción; y, además, la traducción animal (animalische Übersetzung) del 

impulso básico en la realización del metabolismo. Por eso, puede decirse que el tercer elemento 

opera de intérprete reconociendo y seleccionando el ambiente y las respuestas ante él. Debido 

a esto, el organismo no resulta comprensible en el modo cibernético en tanto respuesta 

automática al ambiente, sino que es interpretativo en tanto respuesta selectiva al ambiente 

(Jonas, 1977: 219). Esto es algo que Heidegger no ha señalado, pero que no es ajeno del todo 

a su pensamiento. La competencia que produce órganos no quiere decir que los órganos 

sean una creación mediante el mecanismo automático-informativo, donde el órgano sería un 

efecto causal, o un mero efector. La unidad efectual (Wirkungseinheit), para usar un término 

gadameriano, de la competencia y el ambiente es significativa según un modelo no reductivo al 

mecanicismo; es decir, es la variación dinámica de la relación experiencial lo que da la pauta del 

organismo y no un plan de construcción (Bauplan). No hay una indiferencia cualitativa sino una 

serie de qualia que son indicativos de transformaciones orgánicas y ambientales. 

El modelo tríadico se especifica por ser interpretativo debido que los procesos 

traductivos hacen del metabolismo una identidad práctica sin criterios externos y sin 

pautas predeterminadas. El modelo tríadico, alejado de un principio metafísico, y de un 

mecanismo de respuestas inmediatas ante el ambiente, se constituye por un tercer factor 

que opera como organizador básico de la vida. La autoregulación orgánica involucra un 

equilibrio momentáneo en el que el acercamiento a ciertos alimentos y el alejamiento 

frente a peligros de subsistencia, por ejemplo, se realizan por la ejecución del sentido 

formado en la agencia individuo-ambiente. La competencia, por esto mismo, conlleva un 

modo de ser primigenio que es el de la trascendencia (Transzendenz). Que el organismo 

sea trascendente significa que su ser se reconoce en el estar-ya-ahí en su contexto de 

agencia. El organismo está en medio de su ambiente, y eso implica un factor esencial 

de su trascendencia, su andamiaje central es la competencia en tanto movimientos de 

articulación del entorno. O, como dice Alva Noë, “actividad de exploración” (activity of 

exploring) (2010: 60). Respecto al órgano de la vista la actividad de ver no es algo que 

sucede en el interior del organismo o en el cerebro sino una actividad exploratoria que 

lleva y modula el encuentro con el mundo. De aquí, que el acto de “ver es un territorio 

de actividad hábil” (Seeing is a land of skillful activity) (Noë, 2010: 60). La competencia 

orgánica es interpretativa porque es exploratoria, sólo porque hay un entorno explorado 

hay selectividad en orden a una autoconducción, autoproducción, y autorrenovación.  



60 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

3. Atrofia y rechazo del órgano 

El tercer elemento de la tríada hermenéutica, las emociones, no lo nombra Heidegger 

a diferencia de Jonas; pero, el modelo tríadico no puede dejar de reconocerse. La 

competencia es indicativa de un organismo irreductible al mecanismo de información de 

entrada y salida. Los órganos no son servomecanismos, su competencia “elabora reglas 

y regula” (regelmitbringend und regelnd); es decir, no están sometidos a plan alguno 

(Heidegger, 1983: 333-334). La autoregulación, de esta manera, es un modo de ser 

propio del órgano, y se estructura por dos instancias: la pulsión (Trieb) y la servicialidad 

(Diensthaftigkeit) Esto significa que el órgano no está ya dispuesto en su funcionamiento 

como el útil, sino que está al servicio de…, sirve para…Así el ojo ve debido a que está en 

servicio a eso, sirve para… El órgano no está presente nunca; su propio ser está siempre 

ya en camino, por eso se reconoce en la dinámica de la competencia. El órgano siempre 

está al servicio de una acción, de una agencia competente con el medio. En esta medida, 

él está impulsado en su servicialidad, está empujado, movido, por la pulsión; pero esto no 

implica un regreso al vitalismo. La pulsión es el esfuerzo del organismo por mantenerse 

en su servicialidad, precisamente, la organización y reorganización de los órganos en los 

problemas planteados por el medio. Por eso, dice Heidegger, que la pulsión le da a la 

competencia una “dimensión en sentido formal” (Dimension im formalen Sinne); es decir, 

cierto recorrido, ruta o patrones de agencia a partir de los cuales el organismo se mueve 

nutriéndose, escapando, atrapando, reproduciéndose, curándose, etc. (1983: 334). 

La dimensión formal del órgano representa, en suma, la normatividad propia; es decir, 

las rutas trazadas del organismo junto a las conductas relativas a esas rutas que manifiestan 

su identidad agencial. La normatividad es el conjunto de reglas o patrones que regulan 

vitalmente al individuo en su desempeño práctico. De esta manera, ella es irreductible a 

patrones físicos y químicos, además de mostrar una diferencia cualitativa entre los individuos. 

No todos los individuos, incluso de una misma especie, tienen la misma normatividad. 

Ésta es una regulación en la que está implicada el espacio y el tiempo del organismo; es 

decir, los organismos poseen recorridos praxicos a través de los cuales pueden dirigirse con 

movimientos lentos o rápidos y son capaces de reconocer límites geográficos o la circularidad 

de sus anillos deshinibidores. Establecen tiempos y distancias, y con ello sedimentaciones 

agenciales, patrones, que operan de registros pragmáticos familiarizados. Estos registros 

son el trasfondo hermenéutico del organismo. Lo que Alva Noë, denomina “trasfondo de 

habilidades” (background of skills), (2009: 121). Y, Shaun Gallagher, por su lado, lo llama 

“masivo trasfondo hermenéutico” (massive hermeneutical background) (2020: 173).  

La pulsión es la dimensión formal de la agencia por la cual el servicio orgánico ejerce 

sus metas. Es esta pulsión la que lleva la dinámica del servicio, por eso la agencia nunca 



61 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

permanece estable como si fuera un presente continuo. Podría decirse que aquí la pulsión 

no es la X de las representaciones pulsionales, como puede encontrarse en Freud. No es 

algo que permanece, sea en la oscuridad misma o en una posible iluminación. El carácter 

impulsivo de la pulsión sólo es reconocible en la servicialidad, en el “para” (Wozu) propio 

del órgano. A esto se debe que “lo que una competencia en cuanto tal hace surgir (el 

órgano) y pone en relación consigo, argumenta Heidegger, es puesto en tal servicio o 

expulsado de él, por ejemplo, en el caso de la atrofia” […eine Fähigkeit als solche entstehen 

läßt (ein Organ) und in Beziehung zu sich bringt, wird in solchen Dienst gestellt bzw. daraus 

entlassen - z. B. in der Verkümmerung] (1983: 335). La herramienta no puede atrofiarse 

ya que no es servicial, ella es un útil y como tal está disponible, por eso la herramienta 

no se atrofia, sino que se destruye. Como puede verse, la atrofia (Verkümmerung) es una 

competencia que no alcanza su servicialidad. El órgano atrofiado es el órgano in-servible, 

y, por ello, su carácter pulsivo, dimensional, queda abortado. En realidad, el deterioro 

orgánico tiene dos sentidos: no tiene una dimensión formal y pierde su rol exploratorio. 

La falta de servicialidad también es la inviabilidad de producir nuevos qualia, de poder 

registrar amenazas y ventajas individuales constantemente. Esto se debe al deterioro 

de la dimensionalidad orgánica; y, al ser diferente de útil y la máquina, su reajuste no 

remite a un criterio externo. Debido a esto, la autorregulación implica dos fenómenos 

posibles: el reajuste por sustitución y el rechazo total del órgano. El primero, quizás, 

pueda reconocerse en los útiles, que por más que su ser esté acabado es susceptible de 

una modificación material. Pero, la expulsión, es un fenómeno propiamente orgánico; es 

decir, hay rechazo en la medida en que no se logra satisfacer ni reorganizar el organismo 

respecto a las exigencias del medio. 

Alguien podría decir que una máquina puede desprenderse de una parte para facilitar 

su función en el medio y seguir siendo usable. Pero, la diferencia está en que eso sólo puede 

ser parte de un cálculo anticipatorio, de un cálculo de contingencias. La extrañeza, lo no 

esperado, opera como límite significativo. La reorganización del organismo, por su lado, no 

tiene un cálculo de contingencias sino la dinámica metaestable de cierto equilibrio temporal. 

En esto estriba que la extrañeza no sea un límite sino una reorientación del organismo y el 

medio. La extrañeza ante lo familiar es una posibilidad ontológica, una nueva dirección que 

puede darse por un reajuste orgánico o un suplemento. Es en esta medida que pueden 

afluir individuos con características aisladas o monstruosos, que incluso pueden ser origen 

de nuevas formas de ser. La expulsión del órgano en tanto no sirve para… es indicativa de 

la imposibilidad de un ajuste, es el caso extremo de desprenderse de algo que no reviste 

operatividad posible porque pierde su dimensión. En realidad, o pierde su dimensión o 

no logra constituirse la dimensión en su servicialidad. Pero, ¿qué realiza la expulsión?, 



62 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

¿podemos decir que hay un centro operativo, un cerebro o sistema nervioso central, que 

expulsa lo inservible? Recordemos que no hay una independencia orgánica para Heidegger, 

cada órgano es operativo en la medida de la totalidad organizada del organismo, su condición 

respectiva. Para nada hay un desconocimiento por parte de Heidegger del sistema nervioso 

central, pero eso no significa que se deba hipostasiar un elemento que oficie de presencia 

reguladora trascendentalmente. El cerebro y su posicionamiento regulativo no deja de ser 

un efecto de la relación de la totalidad del organismo con el ambiente. 

Esto es lo que lleva a pensar que la exclusión del órgano es, en un sentido más 

preciso, el rechazo efectuado por el proceso mismo de la competencia. En el acto de 

comer, por ejemplo, no se come porque tenemos un estómago, riñones o intestinos y de 

ahí nos alimentamos por la boca, al revés, es porque comemos, porque poseemos esa 

competencia, esa habilidad, que tenemos los órganos correspondientes. La expulsión es 

el rechazo producido por el proceso competitivo del organismo, y esto significa que el 

rechazo puede producirse por la desarticulación entre el organismo y su ambiente. Estos 

procesos implican, por un lado, que el órgano no está nunca totalmente constituido en 

el sentido de lograr cumplir sus funciones particulares respecto a la totalidad orgánica, y, 

por otro lado, que, en definitiva, no hay cálculo alguno que pueda determinarnos a pensar 

el tiempo de vida de un órgano. A esto habría que agregarle la imposibilidad, en última 

instancia, de decretar las metas del órgano. Conocemos ciertas funciones concretas del 

órgano, pero eso no implica dar por sentado un conocimiento certero del órgano. La 

atrofia por envejecimiento se entiende por eso mismo. Se sabe, por ejemplo, que la vista 

post-cuarenta años comienza a deteriorarse y puede que se necesiten anteojos o una 

operación para rectificarla. Pero esto no es una ley; es una aproximación de base empírica 

y estadística que construye un modelo ideal. La readaptación y la reconfiguración de los 

órganos no reviste una regulación a priori sino a posteriori; y esto quiere decir, que toda 

comprensión de una operatividad centrada y regulativa puede reconocerse como un 

efecto, que no deja de ser una contingencia. 

4. La temporalidad de la atrofia 

La atrofia en el modelo tríadico de la hermenéutica se entiende, entonces, procesualmente; 

y esto significa que hablamos de un transcurso preciso en el que está involucrada el 

aspecto autoregulativo. Es la competencia la que expulsa el órgano, y lo hace, justamente, 

para mantener la regulación vital del organismo. El equilibrio metaestable requiere, 

reclama, una estabilidad normativa que conserve la supervivencia del organismo y su 

condición respectiva junto a su interpretación o selectividad del ambiente. Para esto, se 



63 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

debe mantener la regulación vital en la totalidad de sus habilidades junto al gasto de 

energía necesario. Según esto, la pregunta central pasa a ser: ¿cómo se puede recuperar 

la servicialidad del órgano atrofiado para mantener la regulación vital del organismo? 

Aquí es donde aparece la característica competitiva de la autorrenovación. Ésta entra 

en acción cuando se produce la readaptación del organismo a los cambiantes contextos 

pragmáticos. Según esto, la dimensión formal varía en función de las variantes de cambio; 

y esas variantes no dejan de ser los diferentes servicios que prestan los órganos. Sin 

embargo, esto no menciona la localidad funcional de manera desprendida del resto 

orgánico. Las variantes están en constante interacción y cada una es respectiva respecto 

a las otras. De esta manera, un mal funcionamiento renal puede acarrear a la larga 

problemas coronarios. La pérdida de la servicialidad es una pérdida fáctica del hecho del 

servir para…; pero esto no implica que la servicialidad se pierda como tal. La apertura 

de la competencia no se anula, sino que permanece retenida como el factor primario 

exploratorio respecto al medio. De aquí, que la servicialidad no radica en el factum del 

servir sino en la posibilidad propia del ser competente.  

En este sentido, la pérdida de un contexto pragmático determinado implica tanto una 

desestabilización del organismo en su totalidad como la posibilidad de renovarse para 

readecuarse al ambiente. Estos dos aspectos son relevantes a la hora de mantener la mismidad 

del individuo; y esto conlleva que su sobrevida depende del modo de ser de la renovación. 

Ésta es posible por la servicialidad en cuanto tal, y en esta medida, el carácter competente 

exigido es el movimiento “a sí hacia sí mismo” (sich in sich selbst). Hay una autoreferencialidad 

en el movimiento de la servicialidad que no depende de algún factor externo sino de la 

competencia en cuanto tal; es decir, para Heidegger, el ser competente es un avanzarse 

(Sichvorlegen) avanzándose hacia el propio para-qué (Wozu) (1983: 339). Esto quiere decir que 

la competitividad en la dirección del “hacia” del “servir para…” no se aleja de sí (die Fähigkeit 

nicht von sich weg), no se queda como simple causa independiente de su efecto, no se dispersa, 

sino que está siempre en lo apuntado. Pero esto no es un deshacerse en lo ejecutado, por el 

contrario, la competitividad en cuanto tal pasa a ser propia de sí (die Fähigkeit als solche sich 

zu eigen) (Heidegger, 1983: 340). Esta propiedad emerge de la ejecución del servir donde la 

competitividad se retiene en la agencia; por eso se puede hablar de la familiaridad que tiene el 

individuo con su ambiente, la retención en la apropiación de sí de la competitividad posibilita 

el reconocimiento de la mismidad de la agencia. De aquí que la servicialidad del órgano no se 

pierda, sino que se retiene a sí mismo en la propiedad de la competencia. 

¿Pero cómo entender la retención y la propiedad de la competencia en relación a 

la renovación orgánica? La cuestión se centra en la temporalidad operativa del órgano. 

En la atrofia el proceso de la competencia, del ser competente, remite a la mismidad 



64 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

reteniendo la servicialidad y, al mismo tiempo, expulsando el órgano. No se pierde el 

“servir para…” como habilidad en sí misma, sino que se pierde su ejecución concreta. 

Debido a esto, permanece abierta la posibilidad en la mismidad orgánica; y su carácter 

de permanencia se debe a que el trasfondo hermenéutico retiene su operatividad 

aguardando la renovación de su agencia. Esto es lo que en Sein und Zeit se denomina “estar 

a la espera” (Gewärtigen). Heidegger dice: “El estar a la espera del para-qué no es ni una 

contemplación de la “finalidad”, ni un esperar el acabamiento ya próximo de la obra por 

producir. No tiene en absoluto el carácter de una captación temática” (1977: 354).  Debido 

a esto, el estar a la espera es una parte necesaria del proceso práctico de la competitividad. 

En ella se encuentra la familiaridad del ambiente ya que es la que retiene las posibilidades 

fácticas de la agencia de los contextos pragmáticos. Ante cualquier impedimento es 

ella la que evalúa (Nachsehen) el ante qué del impedimento y lo trata de eliminar. La 

atrofia es llamativa por su carácter de in-servible, y en esa medida se está a la espera de 

la renovación mediante una evaluación y resolución del problema. La temporalidad de 

la espera es respecto al futuro, es indicativa de la renovación orgánica; sin embargo, su 

operatividad radica en una vuelta sobre sí de un “hacia…” ya familiarizado, su trasfondo 

hermenéutico. Según esto, el esperar algo tiene una doble dirección: la renovación de la 

funcionalidad orgánica respecto a sus metas (futuro) y la revisión evaluativa en vistas al 

trasfondo hermenéutico que guía la renovación (pasado). Así, se entiende lo siguiente: 

“Sólo estando a la espera del para-qué la ocupación puede retornar, a la vez, a “lo que” 

está en condición respectiva [Des Wozu gewärtig, kann das Besorgen allein zugleich auf so 

etwas zurückkommen, womit es die Bewandtnis hat]” (Heidegger, 1977: 467). 

No hay un vacío al que llenar, por el contrario, la habilidad siempre está en espera de 

la renovación. En este sentido, el “haber sido” es constitutivo de la competitividad, y esto 

significa que la espera está asociada al modo de ser de la disposición afectiva (Befindlichkeit). 

Lo retenido siempre está en vínculo con alguna emoción en el trasfondo hermenéutico, 

las habilidades competitivas no son meros automatismos ni construcciones puramente 

epistémicas. Si se observa el apartado “La temporalidad de la disposición afectiva” del 

parágrafo 68 de Sein und Zeit puede observarse que Heidegger establece una diferencia 

radical entre el comprender y la disposición afectiva: el primero apunta hacia el futuro 

mientras que el segundo al pasado. De manera más precisa, el estado anímico se temporaliza 

en la modalidad de un retrotraer hacia… (Zurückbringen auf...); es decir, de retornar a “un 

modo del haber sido (einen Modus der Gewesenheit)” (Heidegger, 1977: 451). Esto se 

debe a que las emociones aparecen respecto a la totalidad abierta de organismo según 

su trasfondo hermenéutico. El fenómeno de la amenaza, por ejemplo, es indicativo de un 

retroceso en dirección hacia la mismidad que busca evitar lo amenazante. Esta dirección es 



65 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

el acto de retraerse del organismo en el que la habilidad en circunstancia está asociada a un 

estado anímico particular; ante la amenaza, el miedo surge en tanto se amedrenta la espera 

del para-qué. Lo amenazante resulta tal por su carácter de desarticulación de los contextos 

pragmáticos del organismo; y, por ende, de su propia mismidad. El miedo a perder la vida es 

el miedo ante la pérdida de la significatividad de los contextos pragmáticos.

Las emociones no son indiferentes en el factum del ser-competente, incluso si este 

último rechaza un órgano. La llamatividad de una atrofia es el indicio de una amenaza a 

la totalidad del organismo como lo es el ataque de otro organismo, incluso de bacterias 

que logran desestructurar el sistema inmune. La coerción, en este sentido, no deja de 

ser una amenaza a la condición respectiva de los contextos pragmáticos; que no pueda 

ejecutarse una función orgánica específica implica que su condición respectiva se vea 

coaccionada en sus otras agencias. La urgencia de la renovación mediante el estar a la 

espera es el apremio por reescribir normativamente el medio, la dimensión en sentido 

formal del organismo. Bajo esta idea, se puede diferenciar la propuesta hermenéutica de 

la tradición mecanicista: se suplantan las ideas centrales de homogeneidad y continuidad 

por las de heterogeneidad y discontinuidad. El organismo no es una estabilidad conclusiva 

(ergon) sino una dinámica autoregulada e interrumpida (energia); las irrupciones son 

“normales” para las funciones orgánicas, y, por ello mismo, la resolución de problemas 

es una actividad inmanente al agenciamiento. El planteo de la atrofia se resuelve en el 

proceso de la renovación de la servicialidad que involucra el factor del estar a la espera, 

la convergencia del pasado con el futuro en un presente problemático, junto a diversos 

estados anímicos (emociones) que la acompañan. El rechazo del órgano es una posibilidad 

inmanente de un organismo que se renueva en su condición respectiva manteniendo su 

servicialidad, su concreto carácter competente ante las exigencias del medio. 

5. Conclusión

Para concluir, cabe cuestionarse la relación entre la organicidad del animal humano y la 

organicidad del animal no-humano desde la noción de identidad. Hasta cierto punto, podría 

considerarse el análisis heideggeriano como una respuesta crítica al posicionamiento 

tecno-moderno de la comprensión instrumental del órgano. La tesis “el órgano es una 

herramienta” es deconstruida desde sus presupuestos metafísicos y reconstruida por una 

propuesta que puede denominarse biohermenéutica. Esta última noción es indicativa del 

modelo tríadico de la hermenéutica, del ajuste primario por el cual el organismo encuentra 

un equilibrio normativo en su ambiente. Esto está “más acá” del mecanicismo y no se 

alienta por un principio metafísico de la vida, lo esencial es la praxis en el sentido de 



66 

LEANDRO CATOGGIO
LA ATROFIA ORGÁNICA. UN ESTUDIO SOBRE LOS MODOS DE SER DEL ORGANISMO DESDE LA BIOHERMENÉUTICA

relación primordial entre el individuo y su ambiente. Es en esta relación que lo vivo aparece 

según la autproducción, la autorenovación y la autoconducción; que puede englobarse en 

la autoregulación. Podría decirse que esta forma de ser es propia de los animales humanos 

y no humanos, en ambos la formación del organismo implica el movimiento esencia de 

la competencia configurando órganos desde la problematicidad del medio. Las metas 

funcionales de los órganos respecto a las actividades primarias de supervivencia no son 

inamovibles y no devienen nunca principios metafísicos de la vida. Son modos de constituir 

vida, entendiendo por ésta última solamente la praxis señalada; por lo cual cabe hablar de 

la vida de las bacterias hasta los mamíferos, por ejemplo. Sus diferentes formas de vida 

posibles nunca son abarcables y no distinguen regulaciones a priori sino normatividades a 

posteriori, inestables, que establecen conductas y comportamientos contingentes. 

No hay un salto entre el animal humano y no humano; sin embargo, manifiestan 

diferencias. Éstas surgen desde la concepción de lo vivo, a partir de la praxis del organismo; 

surgimiento que debe entenderse por una diferencia en la que el animal humano se 

caracteriza por el trato configurador del mundo. Mientras que el animal no humano queda 

atrapado, perturbado, por su conducta inmersa en un ambiente medianamente cerrado (es 

pobre de mundo), el animal humano se relaciona abiertamente con el ambiente mediante 

el en tanto que, lo que le posibilita habitar un ambiente cambiante, y ejercer nuevos 

patrones significativos. De aquí, que la mismidad resulte de diferente forma. Heidegger 

dice en sus lecciones: “…todo lo que es sí mismo, todo ente que tiene en sentido amplio el 

carácter de la persona (todo lo personal) es peculiar, pero no todo lo peculiar es sí mismo y 

yoico [Jedes Selbsthafte, jedes Seiende, das im weiteren Sinne den Charakter der Person hat 

(jedesPersonale), ist eigen-tümlich, aber nicht jedes Eigentümliche ist selbst- und ichhaft]” 

(1983: 340). Lo peculiar (eigen-tümlich) se explica por los rasgos característicos, su típica, la 

particularidad distintiva, por la cual el organismo animal no humano se puede identificar; 

pero, el humano es sí mismo y esto quiere decir que él es competitivamente reflexivo. 

Esta es la distinción por la cual la animalidad de lo humano permanece en este último y se 

diferencia, al mismo tiempo, por su carácter reflexivo. ¿Esto no es una manera de recaer en 

la metafísica biologicista de la distinción jerárquica entre animal y animal racional? 

Heidegger nunca habla de una mejora ni de una jerarquía. Puede ser que se lo haya 

interpretado de esa manera, pero eso no cierra las posibilidades interpretativas. Es 

entendible que se apunte críticamente a los presupuestos del propio Heidegger, y esto es 

correcto incluso desde la propia hermenéutica; sin embargo, la diferencia antropológica 

entre animal humano y no humano es distintiva de por sí sin implicar una metafísica de 

la presencia. Sin duda, la denominación “pobre de mundo” respecto a los animales no 

humanos es errónea; pero, se debe atener a los argumentos. La particularidad reflexiva de 



67 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjMERO 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. I^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ EͳI^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �OI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�I&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ4. ÖÖ. 53ͳϲϳ

los animales humanos tiene un carácter diferencial, es un patrón de comportamiento que 

tiene y desarrolla el organismo sin detenerse en una valoración. En la tesis central sobre la 

determinación del organismo desde la praxis orgánica se asevera no sólo la negación de toda 

planificación a priori sino también que la articulación del medio remite a la dimensión formal 

(la ruta orgánica, los patrones establecidos en el trasfondo de habilidades) que es propia de 

la interacción. La dimensión formal es indicativa de una praxis modal sostenida en el tiempo. 

De aquí, que la ontología del organismo sea plural y modal; sin diseño y valoración previa, 

radica en la indicación de diferentes formas de organización de lo vivo con sus peculiaridades 

propias. En esta medida, lo indicado es una coherencia orgánica sin centro operativo alguno 

y sin una construcción de abajo a arriba (por niveles) sino un modelo práxico-diferencial en 

que lo orgánico se ajusta al medio, y el medio se ajusta a lo orgánico.  

Referencias bibliográficas

Gallagher, S. (2020). Action and interaction. Oxford: Oxford University Press

HeiDegger, M. (1977). Sein und Zeit. Frankfurt am Main: Kloostermann

HeiDegger, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik [GA 29]. Frankfurt am Main: Kloostermann.

HeiDegger, M. (1995). Einleitung in die phänomenologie der religion [GA 60]. Frankfurt am Main: 
Klostermann. 

Jonas H. (1977). Das Prinzip Leben. Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

Noë, A. (2010). Out of our heads. New York: Hill and Wang. 


