Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.14 [pp. 211-223]

Recibido: 20/05/2025 — Aceptado: 3/7/2025

La existencia, la muertey el mundo en la coyuntura de Sery tiempo.
A proposito de F. Dastur, La muerte. Ensayo sobre la finitud

Existence, Death and the World at the Juncture of Being and Time.
On F. Dastur’s Death. An Essay on Finitude

Cristina Garcia Santos

Universidad Nacional de Educacion a Distancia

Resumen: Partiendo de la obra mencionada de F. Dastur, revisamos el enfoque de la mortalidad-finitud
presente en Ser y tiempo. Alli la finitud de la existencia conecta con la estructura ontoldgica del “ser-en-el-
mundo”, en virtud de la cual tanto nuestros comportamientos como sus fendmenos correlativos se inscriben
en un horizonte de posibilidades limitado, es decir, facticamente abierto y susceptible de ser revocado. Sin
embargo, la destitucidn-institucion de dicho horizonte acaba siendo remitida a una actividad autorreferencial
del sujeto humano: el momento mas “auténtico” de la existencia, en el que el Dasein, al anticipar su propia
muerte, se abstendria del mundo y este Ultimo quedaria nihilizado. A nuestro juicio, este planteamiento
merece ser corregido desde la ontologia del Ereignis elaborada por el “segundo” Heidegger, donde se
entiende que el ser humano puede participar en la emergencia (o en el hundimiento) de una época del ser
sin constituir el centro ni el factor Unico de este acontecimiento. Ahora bien, desde esta dptica la relevancia
ontoldgica del tema de la muerte no radica tanto en la finitud del individuo como en la finitud del mundo.

Abstract: Based on the aforementioned work by F. Dastur, we review the approach to mortality-finitude
present in Being and Time. There, the finitude of existence connects with the ontological structure of
“being-in-the-world”, by virtue of which both our behaviours and their correlative phenomena are
inscribed in a limited horizon of possibilities, that is, factually open and susceptible to revocation. However,
the destitution-institution of this horizon ends up being referred to a self-referential activity of the human
subject: the most “authentic” moment of existence, in which Dasein, anticipating its own death, would
abstain from the world and the latter would be nihilised. In our opinion, this approach deserves to be
corrected from the ontology of Ereignis developed by the “second” Heidegger, where it is understood that
human beings can participate in the emergence (or collapse) of an epoch of being without constituting
the centre or the sole factor of this event. From this perspective, the ontological relevance of the theme of
death lies not so much in the finitude of the individual as in the finitude of the world.

Palabras clave/Keywords: Finitud (Finitude); Muerte (Death); Existencia (Existence); Ser-en-el-
mundo (Being-in-the-World); Destitucion-Institucién (Destitution-Institution).

211



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

1. Introduccién

Decia La Rochefoucauld que “ni el sol ni la muerte se pueden mirar fijamente”. Pero aunque
la muerte sea lo impensable por excelencia, pocos temas han dado tanto que pensar (y que
hablar) como ella; en particular, en el campo de la filosofia occidental, para la cual este asunto
resulta extremadamente incisivo y comprometedor. Apenas apelamos a la dama de la guadafia,
se desata todo un magma de problemas ontoldgicos de alto voltaje: el ser, el ente y la nada; el
limite; las fundaciones y los desfondamientos; las espacio-temporalizaciones; la memoria, la
inscripcion y el lenguaje... y, en definitiva, el enigma de la generacion y la destruccion, que dio
su razon de ser a la peculiar investigacidn iniciada por los milesios. También se nos presenta
—y no en ultimo lugar— la cuestion del estatuto de lo humano: en efecto, al menos dentro de la
tradicion que se remonta a Homero, el apelativo de “mortales” pasa por ser el que mejor nos
define. Y aqui empiezan las dificultades a la hora de enfocar la muerte desde una perspectiva
filosofica: en esta tesitura, a menudo se corre el riesgo de confundir ontologia con antropologia.

El libro de F. Dastur La muerte. Ensayo sobre la finitud (2007a, ed. cast. 2008) tiene
entre sus virtudes la de poner sobre la mesa toda la complejidad que rodea a este tépico.
Concebido inicialmente como una obra de divulgacién filosofica, su desarrollo excede con
creces en riqueza y profundidad tal objetivo. El Capitulo I, “La cultura y la muerte”, comienza
por visitar la tesis tradicional de los rituales y signos funerarios como origen de la cultura, en
tanto comunidad de vivos y muertos que implica una “supervivencia espectral” del difunto
en la memoria colectiva y da pie a la nocidn de “espiritu”. Este tipo de “trascendencia” se
distingue netamente de aquella que aparece con la invencion del “mas alld escatolégico”,
invencion que la autora retrotrae hasta el monoteismo mazdeista, y que introduce “la nocién
de una temporalidad lineal orientada hacia el futuro de un juicio final en el que cada individuo
deberd dar cuenta de sus acciones pasadas” (2008: 43). Frente a las religiones que prometen
la resurreccion, justificando y a la vez anulando la condicion mortal del hombre, la tragedia
griega constituiria una “representacion auténtica” de dicha condicién (2008: 51). El Capitulo
Il lleva a cabo tres interesantes catas (Platon, Hegel y Aristdteles) en la historia de |a filosofia,
caracterizada aqui como una “metafisica de la muerte”. Cuando la filosofia establece una
cesura entre “lo sensible-temporal” y “lo inteligible-intemporal”, adopta —sefiala Dastur— una
estructura metafisica, con lo que se ve obligada a ser “a la vez pensamiento de la mortalidad
del pensante y de lainmortalidad de lo pensado” (2008: 74); y de este modo queda hipotecada
por una supuesta esfera puramente espiritual en la que no habria ni nacimiento ni muerte.

Los Capitulos Il y IV constituyen el corazén de la obra que nos ocupa. El primero de ellos,
“Fenomenologia del ser-mortal” pivota sobre el analisis de la mortalidad humana propuesto
por Heidegger en Ser y tiempo (§§ 46-53), mientras que el segundo, “Mortalidad vy finitud”,
aquilata dicho planteamiento contrastandolo con varias posiciones colindantes: las de Sartre,

212



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

Lévinas, E. Fink y Husserl, fundamentalmente. Y es que, desde el comienzo de este ensayo,

Iﬂ

se advierte que su autora habla desde el universo del “primer” Heidegger. Dastur establece
una distincion de principio entre aquellos planteamientos que aspiran, de un modo u otro,
a superar la muerte (desde Platon hasta Hegel, pasando por las religiones monoteistas) y
aquellos que aceptan sin ninguna clase de subterfugio la finitud de la existencia humana. La
linea divisoria entre unos y otros podria vincularse a la distincion establecida por Heidegger
entre “metafisica” y “ontologia”®. Desde el momento en que la mirada metafisica concibe
el ser como presencia intemporal, invariable y absoluta de un “ente supremo” (que estaria
definitivamente dado para una conciencia igualmente infinita), y desde el momento en que al
hombre le cabria participar en dicha eternidad mediante el pensamiento, el alma o el espiritu,

salta a la vista que dicha mirada implica un intento de negar o trascender la condicién mortal.

A nuestro juicio, puesto que Ser y tiempo representa un “punto de no retorno” en la
crisis de la metafisica, parece un lugar dptimo para armar la tarea que Dastur se propone:
pensar la finitud como un limite positivo y originario, sin hacerla deudora de ninguna clase de
infinitud ni “apoyarla en una eternidad que pueda abarcarla” (2008: 22). Asi, afirma la filésofa
francesa, después de esta obra “ya no es posible”, como se ha hecho durante siglos, “oponer
el ser al devenir”, toda vez que en ella se cuestiona radicalmente “la equivalencia tradicional
entre ser y eternidad” (2008: 20-21), al mostrarse cémo la propia donacion del ser a una
comprensién ontica implica de suyo temporalizacion. Sin embargo, en la medida en que la
posicion del “primer Heidegger” se mantiene atada, al menos parcialmente, a la metafisica
moderna del sujeto?, cabe temer, nos parece, que dicha ubicacién incluya algunas trampas.

III

Resulta sorprendente la intervencion del “segundo Heidegger” en este libro de Dastur:
aparte de algunas menciones esporadicas, las obras de después de la Kehre sélo aparecen
al final del texto, en la conclusion®. Justo entonces la reflexion acerca de la muerte cambia
ostensiblemente de coloratura, hasta el punto de que la mencionada conclusion parece, mas
que el cierre del ensayo, un nuevo comienzo. La mortalidad propia de la existencia humana

es remitida ahora a la participacidn de esta en el lenguaje en tanto que lenguaje del ser, de

1 La caracterizacion peyorativa del término “metafisica” por parte de Heidegger es posterior al entorno de Sery
tiempo. El rasgo fundamental del enfoque metafisico predominante en la historia de la filosofia seria el “olvido
del ser” y de la “diferencia ontoldgica”, es decir, la que existe entre ser y ente. Vid. al respecto, por ejemplo,
el ensayo de Heidegger “Die Onto-Theo-Logische Verfassung der Metaphysik” (1956-1957) (Heidegger, 1975).

2 Un detallado y consistente anélisis de Ser y tiempo bajo esta perspectiva se encuentra en la obra
de A. Escudero Pérez El tiempo del sujeto. Un diagndstico de la crisis de la modernidad (2009).

3 Frangoise Dastur ha dedicado numerosos estudios a analizar diversos aspectos de la obra del Heidegger
posterior a la Kehre, por ejemplo, Heidegger. La question du Logos (2007b) o Heidegger et la pensée a venir.
(2011), ambos posteriores al texto que nos ocupa aqui.

213



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

modo que el papel de los mortales queda descentrado de su propio eje y desplazado hacia
otro punto. Pero esto ocurre, como decimos, sélo cuando el libro esta a punto de acabarse.

Nuestras observaciones siguientes tienen que ver con el “suspense” de esta conclusion,
el cual parece coherente con el viraje (Kehre) efectuado por el pensamiento de Heidegger
a partir de los afos treinta. Por un lado, vamos a sefialar un aspecto de Ser y tiempo al
que Dastur se mantiene aqui aferrada y al que, en nuestra opinidn, convendria renunciar.
Por otro lado, vamos a indicar por qué derroteros cabria continuar un enfoque de Ila
mortalidad (o sea, de la finitud) centrado en la diferencia ontolégica y en el acontecer del
ser, antes que en el problema de la autocomprensién humana. Ambos asuntos reclaman

un desarrollo extenso e intrincado, que aqui sélo podremos esbozar con trazos gruesos.

2. Ser-en-el-mundo, totalidad y finitud

1o,

Nos recuerda Dastur que, para Heidegger, el ser que esta “vuelto hacia la muerte” (Sein
zum Tode) no es “ni el viviente en general, ni el hombre en su sentido tradicional de
animal rationale, de viviente dotado de razén, ni un yo esencialmente determinado por

|Il It

su voluntad”, sino el Dasein, el “ser-ahi”, el “existente”, aquel que habita en un espacio de
manifestacion (Lichtung) que lo englobay en cuyo desenvolvimiento se encuentra implicado.
La existencia obedece a la estructura fundamental del “ser-en-el-mundo”, es decir, se
inscribe en un horizonte de posibilidades que, como tal, articula de modo cooriginario los
comportamientos humanos y los fenédmenos correlativos a ellos (asi, el reconocimiento
de esta estructura invalida tanto el idealismo como el realismo, al poner en “jaque mate”

o

tanto el supuesto de un “sujeto en si” como el de un “objeto en s

o
|

)*. Dicho horizonte de
posibilidades, constitutivo de lo que el Dasein es y puede ser en cada caso, se encuentra
siempre previamente en juego (de ahi que la existencia tenga la caracteristica de ser
“arrojada”, “dada facticamente”), pero al mismo tiempo es susceptible de ser desarrollado
de un modo u otro, e incluso revocado radicalmente (o sea: siempre somos “habiendo sido
ya” y “yendo a ser después”, y por lo tanto temporalmente). Es esta apertura propia del ser-
en-el-mundo la que instaura, en primer y ultimo término, nuestra condicion de mortales.
“Estamos abiertos al mundo —leemos en la obra que estamos comentando— porque estamos
relacionados con esa nada que es la muerte” (Dastur, 2008: 229).

A nuestro juicio, lo principal a la hora de concretar este vinculo entre “virtualidad
de habitar en lo abierto” y “capacidad para la muerte como muerte” es explicar cémo
pueda haber algo asi como una “des-mundanizacion”, una suerte de “hundimiento del

4 Vid. sobre este punto el articulo de A. Escudero Pérez “Del comportamiento y el fendomeno: el a
priori de correlacion” (2010).

214



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

mundo” (en tanto horizonte posibilitador tanto de las actividades del Dasein como de los
fendmenos correspondientes a ellas)®, sélo a partir del cual podria darse la emergencia
de otra configuracién de mundo®. Si no se aclara esto, no habra mas opcién que seguir
remitiendo cada existir finito (histérico, concreto, factico) a un conjunto de posibilidades
mundanas indefinidamente abierto y, por lo tanto, infinito. ¢ Cémo se lleva a cabo dicha
aclaracion en Ser y tiempo? A costa de perder por el camino las mejores posibilidades de

la nocion de “ser-en-el-mundo”’.

Alli dicha des-mundanizacién es remitida, de modo unilateral, a un comportamiento del
Dasein: aquel que tiene lugar cuando este se abstiene de su comun y corriente entrega a las

|ll

actividades mundanas (al “término medio” de la cotidianeidad) para volverse hacia si mismo.
Es este comportamiento autorreferencial el que tendria un efecto nihilizante sobre del circulo
de posibilidades constitutivo de un determinado ser-en-el-mundo. En tal repliegue del Dasein
sobre su propia interioridad cifra Heidegger la mayor “autenticidad” o “propiedad” de la
existencia, mientras que la exterioridad del trato ordinario con las obras y con los demas acaba
siendo tildada de “inauténtica”. éCudles son los efectos indeseables de semejante deriva?
Alejandro Escudero lo sintetiza con toda claridad: “En primer lugar, el Dasein auténtico se
concibe como extramundano o premundano; en segundo lugar, el ‘mundo’ es considerado
algo proyectado por el Dasein al proyectarse a si mismo” (Escudero Pérez, 2009: 150-151).
Ahora bien, no cabe aceptar ni que haya un momento extramundano de la existencia, ni que

el existente humano sea el factor Unico y central de la apertura del mundo®. Ademas, éno

5 Queda claro que no nos estamos refiriendo al “fin del mundo” en el sentido de la aniquilacion del
planeta tierra, puesto que “mundo” es aqui una estructura ontoldgica y no una totalidad dntica.

6 Nos estamos refiriendo al fendémeno que el segundo Heidegger conceptud en términos de una
“historia” correspondiente a las “épocas del ser”, fendmeno que guarda relacidon con la idea de
institucidn y destitucion de un determinado paradigma, tal y como la formuld T. Kuhn en su teoria
de las revoluciones cientificas (aunque en este caso desde una perspectiva mas epistemoldgica que
ontoldgica); cf. Kuhn (1962). La principal exposicion del mencionado punto por parte de Heidegger
se encuentra en sus Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis), (1936-1938) (1989). Ademas, el filésofo
aleman incluye desarrollos de este tema de las “épocas del ser” y del “Ereignis” en numerosos cursos
y trabajos inmediatamente posteriores a la elaboracion de los Beitrdge, que actualmente pueden
encontrarse en los volumenes 66 (1997), 67 (2018), 69 (2022) y 73 (2013) de la Gesamtausgabe. A
ello hay que afiadir la conferencia, publicada en vida del propio Heidegger, Zeit und Sein (1962) (2007).

7 Asi lo denuncia Escudero en su obra El tiempo del sujeto (2009: 149-151), cuyas lineas de fuerza
estamos siguiendo.

8 En el grueso de la obra de Dastur que estamos comentando, parece darse a entender, en sintonia
con el universo de Ser y tiempo, que el Dasein es la Unica instancia que abre la Lichtung y constituye,
asi, su centro. Leemos en dicha obra: “[...] sélo en conexidn con su propio poder-morir puede [sc.
el Dasein] efectivamente hacerse cargo de la apertura que es. De modo que sélo sobre el fondo de
este cierre abismal que es la muerte puede existir y abrir esta Lichtung, este claro que es él como
Da-sein, es decir, en la medida en que él mismo es ese ‘ahi’ por el que hay mundo” (2008: 181).
Sélo al final del libro, en el apartado de su conclusidon (el cual, como hemos dicho, habla desde el

215



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

se ha debilitado con ello el caracter apridrico e irremontable de la estructura del ser-en-el-
mundo, en cual reside una de las principales aportaciones de Ser y tiempo? ¢No se recae asi

en un cierto idealismo del sujeto, aunque bajo una forma curiosamente sutil?

El nudo gordiano de esta coyuntura afecta precisamente a la fenomenologia del
ser-mortal en la que desemboca en Ser y tiempo la analitica de la existencia humana,
planteamiento que Dastur reproduce en el grueso de La muerte. Ensayo sobre la finitud sin
que parezca encontrarle ninguna objecion (vid. especialmente el Capitulo111,2008: 123-182).
Recordemos que los tres existenciarios que articulan el ser del Dasein en tanto “cuidado”
—el comprender (Verstehen), el encontrarse afectivo (Befindlichkeit) y el discurso (Rede)—
acaban siendo remitidos a sendos comportamientos autorreferenciales —la “resolucién
anticipada de la muerte” (§§ 49-53), la angustia (§ 40) y la voz de la conciencia (§§ 55-
60), respectivamente—. Con ellos la existencia alcanzaria su punto algido, su autenticidad,
su apropiacion; una apropiacion que es aqui, mas que nada, una cierta destitucion, un
vaciamiento. La opcidn por esta autenticidad se dirime, en este contexto, en la anticipacion
de la propia muerte, decisidn por la que el Dasein se haria cargo de su propia finitud. Al
anticipar lo inanticipable (el abismarse de toda posibilidad), cada Dasein resulta totalizado;
en palabras de Dastur: “esta posibilidad que para él es el ‘no poder-estar-ya-en el mundo’
remite a la totalidad de su propio ser en cuanto éste ya no mantiene ninguna relacién con
los demas” (2008: 170), es decir, en cuanto ha quedado de algin modo suspendida su

participacion en el plexo de referencias mundanas en las que habitualmente esta inmerso.

Pero écabe remitir la totalidad de posibilidades que definen, en cada caso, el espacio
abierto del existir (y que da lugar, al mismo tiempo, a una serie de comportamientos y a los
fendmenos correlativos a ellos) de modo unilateral al sujeto humano que participa en él
(mas aun, al individuo)? ¢ No implica esto un desmembramiento artificial de la estructura del
ser-en-el-mundo? Es como si, a la hora de explicar el acontecimiento limite del “hundirse del
mundo”, contrapartida del de su emergencia y garantia ultima de la finitud de la existencia,

alguien saliera milagrosamente a flote, como rescatado por un Deus ex machina. Ese alguien

|u |II

ya no es el “existente”, el “ser ahi” (el cual, en rigor, no resulta separable de la configuracion
de posibilidades mundanas que lo delimita) sino un “yo” mondo vy lirondo, un “ego” que
guarda un secreto parentesco con aquel sujeto en el que el idealismo moderno habia puesto

el fundamento de todo. Este “si mismo” al que apelan los mencionados comportamientos

segundo Heidegger), se reconoce que el Dasein no es mas que un factor de la Lichtung. Sefiala alli
Dastur, en un punto en el que estd resefiando la interpretacion propuesta por E. Fink del Poema de
Parménides: “[...] ‘el orden de todas las cosas verosimiles’, esta diakdsmesis que es el orden de las
cosas en un mundo, no se produce solamente por el hombre, sino en una dimensién que parece
dominar al hombre y el mundo y al mismo tiempo reunirlos: la dimensién del lenguaje” (2008: 230).

216



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

autorreferenciales de Ser y tiempo no es, desde luego, una sustancia, ni tampoco un ser
idéntico a si mismo?, pero si la huella de un cierto intento fallido de auto-fundacion.

Byung-Chul Han expresa esta misma objecién de modo elocuente:

Ante la “posibilidad de la desmesurada imposibilidad de la existencia” (Ser y tiempo, § 53), la
existencia aborda su “yo mas propio” como instancia determinante que asigna las medidas.
A la “extrema posibilidad” de “desistir de si mismo” responde con un énfasis del yo. [...]
Heidegger podria haberlo formulado también cartesianamente: morior ergo sum (2018: 41)%.
Pues bien, si es verdad lo que estamos sosteniendo, habria que concluir que la totalidad
a la que remite nuestra condicion de mortales no es en primer término la totalidad del
yo, sino mas bien la totalidad del mundo, es decir, del conjunto de posibilidades de
manifestacion que configuran el “ahi” al que pertenecemos. Es esta ultima totalidad la
que compromete de modo mds radical a la finitud que nos hace posibles. Con esto no se
trata, en modo alguno, de quitarle hierro al hecho de la propia muerte. Se trata de mostrar
que el yo (ese que puede angustiarse ante la perspectiva de su propia aniquilacién) nunca
constituye ni siquiera el centro de mi existencia, considerada esta desde el punto de vista
de su ser, es decir, de sus condiciones de posibilidad. Para empezar, porque existir es habitar
en un plexo de posibilidades que estaban en curso antes de mi nacimiento y se extenderan
mas alld de mi muerte. Por otra parte, porque la intervencion humana en el troquelado de
dichas posibilidades se ejerce a través de una comunidad, de suerte que, como se afirma en
el planteamiento inicial de Ser y tiempo, el coexistir unos con otros siempre tiene prioridad
sobre el existir individual®. Y ademas, porque lo humano es sélo un factor del espacio abierto
en el que nos es posible obrar y comportarnos; sefiala A. Escudero glosando el ensayo de
Heidegger Meditacion (1938-39): “lo Abierto incluye a la existencia humana, pero a la vez,
la excede y la desborda” (Escudero Pérez, 2021: 313). El ser humano es un “factor a priori
de lo Abierto”, pero no, desde luego, el Unico, ni tampoco su clave de bdveda. Seguimos de
nuevo la exposicion que hace A. Escudero de este delicado y relevante asunto:

|u

9 Sobre el estatuto del “si mismo” en Ser y tiempo, vid. Romano (2021).

10 Continua el fildsofo surcoreano: “La aspiracidon a poseerse a si mismo es inherente a lo que ‘mi
muerte’ tiene de mia. En cierto sentido, la heteronomia es encarnada por aquel ‘uno impersonal’
del que la existencia, al resolverse a si misma, se aparta expresamente cuando ‘se adelanta hacia la
muerte’. A ella se le opone la ‘autonomia’, en el sentido de ‘tener consistencia por si mismo’. Pese
a todas las diferencias, en su estructura profunda esa ‘autonomia’ se parece a la constitucién de
la ‘razén auténoma’ o del ‘yo auténtico’ en Kant” (2018: 41-42). A este mismo respecto, F. Dastur
reproduce las siguientes palabras de Heidegger: “Unicamente en el morir puedo en cierto modo
decir en sentido absoluto ‘yo soy’” (1994: 437-438, cit. Dastur, 2008: 148).

11 Es cierto que en Ser y tiempo se reconoce lo comunitario como constitutivo de la existencia, pero no
es menos cierto que la fenomenologia de la muerte desemboca alli en un “solipsismo existencial”. Dicho
solipsismo ha sido abundantemente cuestionado; por ejemplo, por parte de Gabriel Marcel (2005).

217



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

[...] El existir esta a priori vertido en la exterioridad: el centro de gravedad esta, para el ser
humano, siempre fuera de si mismo, es decir, en los desempefios con los que realiza su
vida mundana. Estar en lo Abierto es vivir en el Afuera volcado en la comprension del ente
en sus distintos ambitos (ciencia, técnica, arte, politica, etc.) (Escudero Pérez, 2021: 313).

Y esto implica que la existencia se tenga que definir “relacionalmente, nunca

sustancialmente o autorreferencialmente” (Escudero Pérez, 2021: 313).

Con estas observaciones no pretendemos restar valor a la fenomenologia del ser-mortal
que se delinea en Ser y tiempo, ni mucho menos desecharla. Dicho analisis aporta elementos
irrenunciables a la hora de pensar nuestra condicion de seres concernidos por la muerte y la
finitud. Pensamos, eso si, que este planteamiento de la obra publicada por Heidegger en 1927
se merece, por un lado, algunas matizaciones y, por otro lado, una re-ubicacidn dentro una
ontologia centrada en el acontecer del ser'?. En el capitulo de matizaciones, habria que retomar
la cuestion “équé muerte nos es mas constitutiva, la propia o la de los y las demas?”. Y, aunque
los argumentos que le llevan a Heidegger a decantarse por la primera de estas dos opciones no
carecen de peso, por nuestra parte creemos, en coherencia con las observaciones anteriores,

que la “dimensidn intersubjetiva del morir”*® ha de tomarse como la realidad primaria.

3. Finitud dntica y donacidn-reservar(se) del ser

Ocupémonos ahora, para finalizar nuestra propuesta, de la mencionada re-ubicacion.
Siguiendo la coyuntura de Ser y tiempo, se trata de retomar la oposicion que alli se
establece entre “autenticidad” e “inautenticidad”, pero de modo que ya no gire sobre
el comportamiento autorreferencial por el que el Dasein se expropia y apropia a si
mismo, comportamiento que alli es considerado como el eje de la apertura del mundo.
En cambio, dicha oposicion ha de focalizarse en el hundimiento y la emergencia de una
configuracién de mundo como tal, en el acontecimiento limite (y limitante: dador de una
trama de posibilidades finitas) de su destitucion-restitucion.

éCoémo les concierne a los mortales dicho acontecimiento —garante primordial de la
finitud—, sin que ellos sean su Unico ingrediente ni su punto arquimédico? F. Dastur, en
diversos puntos de La muerte. Ensayo sobre la finitud, ofrece pistas muy certeras a la hora
de responder a esta pregunta. Asi, vincula nuestra constitutiva exposicion a la muerte con la
posibilidad de experimentar la extrafieza radical, el fondo enigmatico que rodea al ser-en-
el-mundo (2008: 171-172). El cuidado de dicho enigma tendria la virtud de “impedir toda

12 Tomamos la idea de esta reubicacidon de A. Escudero: “Debe redefinirse la distincion entre
autenticidad e inautenticidad (distincion que de algin modo hay que mantener, pues posee un
alcance ‘critico’ del que la filosofia no puede prescindir)” (2009: 151).

13 La expresidn procede de A. Carrasco Conde (2024).

218



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

obstinacidn respecto a la existencia ya alcanzada” (2008: 176) y haria posible la “libertad”
de “ser arrancados de la inmersidn en el ente” (2008: 172). Al mismo tiempo, la filésofa
francesa afirma que la diferencia heideggeriana entre inautenticidad y autenticidad “es
andloga a la que establecio el platonismo entre la doxa [...] y la episteme” (2008: 162).

Iu

En efecto, uno de nuestros modos de contribuir a la apertura del “mundo” en el
que habitamos (la cual implica el desarrollo de las posibilidades que ya estdn en juego,
pero también la eventualidad de una cancelacion y una reinauguracion del propio juego
en sus términos definitorios) es el ejercicio de la critica y la investigacion tocante a los
presupuestos constitutivos de ese mundo, ejercicio al que se encuentra dirigida, de modo
sefialado, la actividad filosdfica. A tal epojé o suspensién del “juego que ya estabamos
jugando”!* remite la abstencidn que, en el contexto de Ser y tiempo, lleva a cabo el Dasein
cuando se distancia de esa “cotidianeidad de término medio” en la que se desarrollan
sus actividades comunes y corrientes. Dicha epojé filosoéfica es necesaria, no porque el
mundo compartido —tal y como tiene lugar ordinariamente en los diversos saberes que
conforman una época— represente una situacion “decadente” o “deficiente”® (pues, al
contrario, no hay otro modo de habitar la tierra que desde determinados repertorios de
posibilidades instituidos en comun), pero si porque esa configuracion mundana tiende
de suyo a anquilosarse, a estereotiparse, a funcionar en modo piloto automatico; con
ello pierde su frescor, su vivacidad, la savia que requiere su desenvolvimiento, y ademds
se vuelve ciega para las posibilidades otras que puedan estar emergiendo, es decir, para
el acontecimiento ex-propiador y re-apropiador por el que fragua una configuracién de

mundo inédita (es decir, para aquello que el segundo Heidegger llama “Ereignis”).

Asi, la conciencia que nos toca en tanto que mortales sirve al cometido de atenuar
la insistencia en lo dado, el apego a lo ente en su definicién instituida, para no obturar
la donacién que lo hace posible, esto es, el acontecer del ser en su inagotable dar(se) y
reservar(se)®. Pues sélo gracias al abismarse de una determinada configuracién de mundo
es posible la emergencia de otra(s) configuracion(es). Afirma Dastur en la conclusién de su
libro, afin al universo del segundo Heidegger: “Lo que otorga [...] la muerte” es la “donacidn

aun impensada de lo inconmensurable” (2008: 240). De modo que la recurrencia de la

14 La expresion procede de F. Martinez Marzoa, vid., por ejemplo, (2000).

15 Estamos aludiendo, como es notorio, a la nocion de “caida” (Verfallen) puesta en juego por
Heidegger en Ser y tiempo (§ 38, principalmente).

16 Afirma A. Escudero, en su interpretacion de la obra de Heidegger Meditacion: “En este marco se
sefiala [...] un aspecto o vertiente del existir en su inautenticidad (un extravio o una huida de lo propio)
diciendo que ésta consiste en un obstinado aferrarse al ente ya descubierto (empecinandose, pues,
en la seguridad de lo manifiesto, seguridad que culmina en agarrarse a un Fundamento que detiene el
devenir encorsetandolo en un orden fijo, permanente, acabado, definitivo [...]”, (2021: 318).

219



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

donacion del ser requiere una escurridiza, pero efectiva, intervencion de la nada. En esto
radica, en nuestra opinion, la principal contribucion de Heidegger al problema filoséfico de
la muerte y la finitud: en invitarnos a pensar la nada, no ya como negacién ldgica de un ente
total, al estilo tradicional de la metafisica, sino como un “anonadar(se)” que sélo puede estar
enraizado en el ser. En una de las uUltimas paginas de la obra que estamos comentando se
reproduce el siguiente pasaje de la conferencia “La cosa”, elaborada por Heidegger en 1950:

La muerte es el cofre de la nada, es decir, de aquello que desde ningun punto de vista es algo
que simplemente es, pero que, a pesar de todo, esencia, incluso como el misterio del ser
mismo. La muerte, como cofre de la nada, alberga en si lo esenciante del ser (das Wesende
des Seins). La muerte, como cofre de la nada, es el albergue del ser (Dastur, 2008: 235).

4, Conclusion

Con estas observaciones a propdsito de La muerte. Ensayo sobre la finitud, hemos intentado
defender que la relevancia ontoldgica del tema de la muerte no radica principalmente
en la categoria del “yo”, sino mds bien en la del “mundo”, como totalidad finita de
posibilidades en la que habita, en cada caso y junto con otros seres, una determinada
comunidad humana; hemos tratado de argumentar también que la marca y garantia
de la finitud de cada configuracién de mundo es su condicién de “emergida”, y por lo
tanto su posibilidad de “hundirse”. Hay que preguntar también si el acontecimiento de la
destitucion/donacion de un mundo (ese acontecimiento que parece apelar a la conciencia
de la muerte y a la reflexion filoséfica) tiene algo de autorreferencial, de retorno sobre si
mismo. Pues, en realidad, el abismarse de un mundo, mas que revertir sobre él, recae
siempre sobre la eclosidon de otro mundo. Es decir: dicho hundimiento/emergencia actta
en todo caso en favor de la(s) diferencia(s). Pero si esto es asi, équizas habria que decir
que lo primero aqui es la natalidad, antes que la mortalidad? F. Dastur advierte que la
“comprensién de la mortalidad como finitud constitutiva de la apertura al mundo [...]
es al mismo tiempo una comprensidn del nacimiento como capacidad finita de tener un
mundo” (208: 227); y dedica unas pocas paginas de La muerte... al vinculo entre “finitud y
natalidad”, en las que trae a colacion ideas de Hannah Arendt, pero en el conjunto de esta
obra, la categoria de la natalidad queda “sepultada” por lo que la propia autora llama la

“omnipotencia” de la muerte (2008: 234).

Enlasultimas décadas se hageneradounaabundanteyvariopinta literaturafiloséficaentorno
al tema del nacimiento en su dimensidn ontoldgica’; sin duda hay que celebrar esta iniciativa

17 Dentro de esta literatura hay que mencionar, para empezar, los trabajos pioneros de Hannah Arendt
(que tematiza el nacimiento en diversos puntos de sus obras principales, asi, en La condicién humana
[1958] y en Entre el pasado y el futuro [1954 a 1968]). Ademas, destaca aqui muy especialmente la

220



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

y calibrarla como parte de los intentos que se estan aventurando para salir de la crisis de la
Modernidad, es decir, como brotes prometedores de un posible mundo por venir. Ciertamente,
cuando se repara en la atencion que ha merecido la categoria de la muerte en la historia de
la filosofia occidental (una atencién machacona, casi obsesiva y desproporcionadamente
grande en relacién con la que se le ha prestado al motivo del nacimiento), cabe sospechar
que “aqui hay gato encerrado”. ¢No escondera esta focalizacion de la muerte, desde Homero
hasta el primer Heidegger, un cierto énfasis del yo®, coherente con un cierto tipo de sociedad
o de civilizacién®*? Un enfoque prioritario del nacimiento, énos ayudaria tal vez a descubrir la
preeminencia de lo comunitario sobre lo individual, de la alteridad sobre la identidad y de la
matriz receptiva de la vida sobre su vertiente productiva o proyectiva? Al fin y al cabo, es posible
darse muerte, pero no es posible darse nacimiento, de modo que el don de haber nacido (en un
mundo finito) comparece como lo indisponible por excelencia®.

Sea como fuere, lo mdas importante no se cifra ni el nacimiento ni en la muerte, sino

en lo de en medio®, en el “entre” (Zwischen, en términos del segundo Heidegger)

perspectiva feminista, por ejemplo, el enfoque de Luce Irigaray, quien ha relacionado el olvido de la
categoria ontoldgica del nacimiento con el patriarcado y con un “matricidio simbdlico” que estaria
en la base de nuestra cultura (puede encontrarse una interesante y provocativa puesta en escena de
dicho enfoque en la obra de A. Cavarero (2024)). Recordemos también las iniciativas de E. Lévinas, M.
Henry (M. Lipsitz aborda conjuntamente las propuestas de ambos autores en Eros y nacimiento fuera
de la ontologia griega (2004)) y P. Sloterdijk (2003; 2006). Por ultimo, reparemos en dos estudios
relativamente recientes: el de F. Jacquet (2018), y el de J. Llorente (2023), quien recoge las principales
aportaciones de la tradicion fenomenoldgica a este mismo asunto (las de Jean-Luc Marion, Michel
Henry, Claude Romano y Jan Patocka, fundamentalmente).

18 Como se ha visto antes, la expresion “énfasis del yo” procede de B.-Ch. Han (2018: 41-ss).

19 La sospecha a la que estamos aludiendo queda puesta de manifiesto, por ejemplo, cuando se lee
entre lineas el ensayo de J.-P. Vernant El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia (1989),
en particular el articulo “La muerte en Grecia, una muerte con dos caras” (2001: 81-83), en el que
se caracteriza la muerte, en el contexto de la Grecia arcaica, como “ideal de vida heroica”. En efecto,
el aspecto horroroso con el que se presenta la muerte del héroe individual (Aquiles, por excelencia)
en los poemas homéricos parece servir, antes que nada, a los intereses de una sociedad competitiva
(a una cultura de guerra) y aristocratica.

20 No es este el lugar para calibrar a fondo en qué medida la categoria del “arrojamiento”
(Geworfenheit), proxima al significado ontoldgico del nacimiento, comporta en Ser y tiempo ciertas
connotaciones negativas, por cuanto se la relaciona con una “falta” y con una “deuda” o “culpa”
(Schuld). Leemos en el § 58 de Ser y tiempo: “Tanto en la estructura de la condicién de arrojado
como en la del proyecto, se da esencialmente una nihilidad (Nichtigkeit)” (1997: 304). ¢ No implica
esto concebir negativamente uno de nuestros limites posibilitantes?

21 A. Carrasco relaciona nuestra condicidn “intermedia” con nuestra condicion “relacional”, es decir,
comunitaria: “Ni seres para la muerte (o mortales), como sostendria Heidegger, ni seres natales con
todo por hacer, como diria Hannah Arendt, el ser humano esta en el medio: ni el final tajante del
camino o el comienzo lleno de posibilidades, sino un devenir (gr. gignomai) que nos enlaza con los
otros; de hecho, de gignomai proceden las palabras ‘genealogia’, ‘generacion’ y también ‘genética’.
Este ‘nacer comenzados’ se completa con un ‘vivir relacionalmente’ (2024: 243).

221



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

al que pertenecemos y en cuyo obrarse podemos participar, tanto contribuyendo al
desenvolvimiento de un campo de posibilidades previamente abierto como permitiendo
—mediante el ejercicio del desapego y el del asombro— su destitucion en favor de lo(s) otro(s).
Para los y las mortales-natales, dicho obrarse fluctia siempre entre el érgon y la enérgeia,
entre la obra como signo muerto y sus re-vivificaciones. Una fluctuacién que va cabalgando
a lomos del enigma, pues, como dice F. Dastur, “ese don que es la muerte sigue siendo lo

impensado de todas las inutiles estratagemas imaginadas para superarla” (2008: 241).

Referencias bibliograficas

CARRASCO CONDE, A. (2024). La muerte en comun. Sobre la dimension intersubjetiva del morir.
Barcelona: Galaxia Gutenberg.

CAVARERO, A. (2024). A pesar de Platon. Figuras femeninas en la filosofia antigua. Tr. D. Paradela.
Barcelona: Galaxia Gutenberg.

DASTUR, F. (2007a). La mort. Essai sur la finitude. Paris: Presses Universitaires de France [(2008). La
muerte. Ensayo sobre la finitud. Tr. M. Pons Irazébal. Barcelona: Herder].

DASTUR, F. (2007b). Heidegger. La question du Logos. Paris: Vrin.

DASTUR, F. (2011). Heidegger et la pensée a venir. Paris: Vrin.

ESCUDERO PEREZ, A. (2009). El tiempo del sujeto. Un diagndstico de la crisis de la modernidad.
Madrid: Arena Libros.

ESCUDERO PEREZ, A. (2010). “Del comportamiento y el fendmeno: el a priori de correlacion”. Endoxa
1(25), 235-266. DOI: 10.5944/endoxa.25.2010.5233.

ESCUDERO PEREZ, A. (2021). “Existencia humana y acontecer del ser”. Eikasia, 91, 293-326. DOI:
10.57027/eikasia.97.235.

HAN, B.-C. (2012). Tod und Alteritdt. Paderborn: Wilhelm Fink [(2018). Muerte y alteridad. Tr. A. Ciria.
Barcelona: Herder].

HEIDEGGER, M. (1975). “Die Onto-Theo-Logische Verfassung der Metaphysik” [1956-57]. Identitdt
und Differenz. GA 11. Frankfurt am Main: Klosterman: 51-79 [(1988) “La constitucién onto-teo-
|6gica de la metafisica”, Identidad y Diferencia, ed. bil. A. Leyte. Barcelona: Anthropos, 98-157].

HEIDEGGER, M. (1977). Sein und Zeit. GA 2 [1927], Frankfurt am Main: Klostermann [(1951) El ser y
el tiempo. Tr. ). Gaos. México: FCE; (1997). Ser y tiempo. Tr. E. Rivera. Santiago de Chile: Editorial
Universitaria); (2003) Ser y tiempo. Tr. E. Rivera. Madrid: Trotta].

HEIDEGGER, M. (1989). Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis). GA 65 [1936-1938]. Frankfurt am
Main: Klostermann [(2006). Aportes a la filosofia. Acerca del evento. Tr. D.V. Picotti, Buenos
Aires: Biblos].

HEIDEGGER, M. (1994). Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. GA 20 [1925], Frankfurt am
Main: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1997). Besinnung. GA 66. [1938/1939]. Frankfurt am Main: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (2007). “Zeit und Sein”. Zur Sache des Denkens. GA 14 [1962-1964]. Frankfurt am
Main: Klostermann [(2009). Tiempo y ser. Tr. M. Garrido, J.L. Molinuevo y F. Duque. Madrid:
Tecnos].

HEIDEGGER, M. (2013). Zum Ereignis-Denken. GA 73 [1932], Frankfurt am Main: Klostermann.

222



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

HEIDEGGER, M. (2018). Metaphysik und Nihilismus. GA 67 [1938-1939; 1946-1948], Frankfurt am
Main: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (2022). Die Geschichte des Seyns. GA 69 [1938-1940], Frankfurt am Main: Klostermann.
JACQUET, F. (2018). Métaphysique de la naissance. Louvain-la-Neuve: Peeters.

KUHN, T.S. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: Chicago University Press [(1971)
La estructura de las revoluciones cientificas. Tr. C. Solis. México-Madrid-Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econdmical.

LIpsITz, M. (2004). Eros y nacimiento fuera de la ontologia griega. Buenos Aires: Prometeo.

LLORENTE, J. (2023). Filosofia y fenomenologia del nacimiento. Hermenéutica de una presencia
inmemorial. Granada: Comares.

MARCEL, G. (2005). “Muerte e inmortalidad”. Homo Viator. Prolegémenos a una metafisica de la
esperanza. Tr. M.J. de Torres. Salamanca: Sigueme.

MARTINEZ MARZOA, F. (2000). Historia de la Filosofia I. Madrid, Istmo.

RomMANO, C. (2021). “El enigma del Selbst en la ontologia fundamental heideggeriana”. Studia
Heideggeriana, X, 7-26. DOI: 10.46605/sh.vol10.2021.156.

VERNANT, J.-P. (1989). L’individu, la mort, I'amour. Soi-méme et I'autre en Gréce ancienne. Paris:
Gallimard [(2001). El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia. Tr. J. Palacio. Barcelona-
Buenos Aires-México: Paidos].

SLOTERDUK, P. (2003). Esferas I. Burbujas. Microsferologia. Tr. |. Reguera. Madrid: Siruela.

SLOTERDUK, P. (2006). Venir al mundo, venir al lenguaje. Tr. G. Cano. Valencia: Pre-textos.

223



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

224



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

225



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

226



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

227



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

228



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

229



CRISTINA GARCIA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

230



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

231



