
Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

211 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.14 [pp. 211-223]

Recibido: 20/05/2025 – Aceptado: 3/7/2025

La existencia, la muerte y el mundo en la coyuntura de Ser y tiempo. 
A propósito de F. Dastur, La muerte. Ensayo sobre la finitud

Existence, Death and the World at the Juncture of Being and Time. 
On F. Dastur’s Death. An Essay on Finitude

Cristina García Santos 

Universidad Nacional de Educación a Distancia

Resumen: Partiendo de la obra mencionada de F. Dastur, revisamos el enfoque de la mortalidad-finitud 
presente en Ser y tiempo. Allí la finitud de la existencia conecta con la estructura ontológica del “ser-en-el-
mundo”, en virtud de la cual tanto nuestros comportamientos como sus fenómenos correlativos se inscriben 
en un horizonte de posibilidades limitado, es decir, fácticamente abierto y susceptible de ser revocado. Sin 
embargo, la destitución-institución de dicho horizonte acaba siendo remitida a una actividad autorreferencial 
del sujeto humano: el momento más “auténtico” de la existencia, en el que el Dasein, al anticipar su propia 
muerte, se abstendría del mundo y este último quedaría nihilizado. A nuestro juicio, este planteamiento 
merece ser corregido desde la ontología del Ereignis elaborada por el “segundo” Heidegger, donde se 
entiende que el ser humano puede participar en la emergencia (o en el hundimiento) de una época del ser 
sin constituir el centro ni el factor único de este acontecimiento. Ahora bien, desde esta óptica la relevancia 
ontológica del tema de la muerte no radica tanto en la finitud del individuo como en la finitud del mundo.

Abstract: Based on the aforementioned work by F. Dastur, we review the approach to mortality-finitude 
present in Being and Time. There, the finitude of existence connects with the ontological structure of 
“being-in-the-world”, by virtue of which both our behaviours and their correlative phenomena are 
inscribed in a limited horizon of possibilities, that is, factually open and susceptible to revocation. However, 
the destitution-institution of this horizon ends up being referred to a self-referential activity of the human 
subject: the most “authentic” moment of existence, in which Dasein, anticipating its own death, would 
abstain from the world and the latter would be nihilised. In our opinion, this approach deserves to be 
corrected from the ontology of Ereignis developed by the “second” Heidegger, where it is understood that 
human beings can participate in the emergence (or collapse) of an epoch of being without constituting 
the centre or the sole factor of this event. From this perspective, the ontological relevance of the theme of 
death lies not so much in the finitude of the individual as in the finitude of the world. 

Palabras clave/Keywords: Finitud (Finitude); Muerte (Death); Existencia (Existence); Ser-en-el-
mundo (Being-in-the-World); Destitución-Institución (Destitution-Institution).



212 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

1. Introducción

Decía La Rochefoucauld que “ni el sol ni la muerte se pueden mirar fijamente”. Pero aunque 

la muerte sea lo impensable por excelencia, pocos temas han dado tanto que pensar (y que 

hablar) como ella; en particular, en el campo de la filosofía occidental, para la cual este asunto 

resulta extremadamente incisivo y comprometedor. Apenas apelamos a la dama de la guadaña, 

se desata todo un magma de problemas ontológicos de alto voltaje: el ser, el ente y la nada; el 

límite; las fundaciones y los desfondamientos; las espacio-temporalizaciones; la memoria, la 

inscripción y el lenguaje… y, en definitiva, el enigma de la generación y la destrucción, que dio 

su razón de ser a la peculiar investigación iniciada por los milesios. También se nos presenta 

–y no en último lugar– la cuestión del estatuto de lo humano: en efecto, al menos dentro de la 

tradición que se remonta a Homero, el apelativo de “mortales” pasa por ser el que mejor nos 

define. Y aquí empiezan las dificultades a la hora de enfocar la muerte desde una perspectiva 

filosófica: en esta tesitura, a menudo se corre el riesgo de confundir ontología con antropología.

El libro de F. Dastur La muerte. Ensayo sobre la finitud (2007a, ed. cast. 2008) tiene 

entre sus virtudes la de poner sobre la mesa toda la complejidad que rodea a este tópico. 

Concebido inicialmente como una obra de divulgación filosófica, su desarrollo excede con 

creces en riqueza y profundidad tal objetivo. El Capítulo I, “La cultura y la muerte”, comienza 

por visitar la tesis tradicional de los rituales y signos funerarios como origen de la cultura, en 

tanto comunidad de vivos y muertos que implica una “supervivencia espectral” del difunto 

en la memoria colectiva y da pie a la noción de “espíritu”. Este tipo de “trascendencia” se 

distingue netamente de aquella que aparece con la invención del “más allá escatológico”, 

invención que la autora retrotrae hasta el monoteísmo mazdeísta, y que introduce “la noción 

de una temporalidad lineal orientada hacia el futuro de un juicio final en el que cada individuo 

deberá dar cuenta de sus acciones pasadas” (2008: 43). Frente a las religiones que prometen 

la resurrección, justificando y a la vez anulando la condición mortal del hombre, la tragedia 

griega constituiría una “representación auténtica” de dicha condición (2008: 51). El Capítulo 

II lleva a cabo tres interesantes catas (Platón, Hegel y Aristóteles) en la historia de la filosofía, 

caracterizada aquí como una “metafísica de la muerte”. Cuando la filosofía establece una 

cesura entre “lo sensible-temporal” y “lo inteligible-intemporal”, adopta –señala Dastur– una 

estructura metafísica, con lo que se ve obligada a ser “a la vez pensamiento de la mortalidad 

del pensante y de la inmortalidad de lo pensado” (2008: 74); y de este modo queda hipotecada 

por una supuesta esfera puramente espiritual en la que no habría ni nacimiento ni muerte. 

Los Capítulos III y IV constituyen el corazón de la obra que nos ocupa. El primero de ellos, 

“Fenomenología del ser-mortal” pivota sobre el análisis de la mortalidad humana propuesto 

por Heidegger en Ser y tiempo (§§ 46-53), mientras que el segundo, “Mortalidad y finitud”, 

aquilata dicho planteamiento contrastándolo con varias posiciones colindantes: las de Sartre, 



213 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

Lévinas, E. Fink y Husserl, fundamentalmente. Y es que, desde el comienzo de este ensayo, 

se advierte que su autora habla desde el universo del “primer” Heidegger. Dastur establece 

una distinción de principio entre aquellos planteamientos que aspiran, de un modo u otro, 

a superar la muerte (desde Platón hasta Hegel, pasando por las religiones monoteístas) y 

aquellos que aceptan sin ninguna clase de subterfugio la finitud de la existencia humana. La 

línea divisoria entre unos y otros podría vincularse a la distinción establecida por Heidegger 

entre “metafísica” y “ontología”1. Desde el momento en que la mirada metafísica concibe 

el ser como presencia intemporal, invariable y absoluta de un “ente supremo” (que estaría 

definitivamente dado para una conciencia igualmente infinita), y desde el momento en que al 

hombre le cabría participar en dicha eternidad mediante el pensamiento, el alma o el espíritu, 

salta a la vista que dicha mirada implica un intento de negar o trascender la condición mortal. 

A nuestro juicio, puesto que Ser y tiempo representa un “punto de no retorno” en la 

crisis de la metafísica, parece un lugar óptimo para armar la tarea que Dastur se propone: 

pensar la finitud como un límite positivo y originario, sin hacerla deudora de ninguna clase de 

infinitud ni “apoyarla en una eternidad que pueda abarcarla” (2008: 22). Así, afirma la filósofa 

francesa, después de esta obra “ya no es posible”, como se ha hecho durante siglos, “oponer 

el ser al devenir”, toda vez que en ella se cuestiona radicalmente “la equivalencia tradicional 

entre ser y eternidad” (2008: 20-21), al mostrarse cómo la propia donación del ser a una 

comprensión óntica implica de suyo temporalización. Sin embargo, en la medida en que la 

posición del “primer Heidegger” se mantiene atada, al menos parcialmente, a la metafísica 

moderna del sujeto2, cabe temer, nos parece, que dicha ubicación incluya algunas trampas. 

Resulta sorprendente la intervención del “segundo Heidegger” en este libro de Dastur: 

aparte de algunas menciones esporádicas, las obras de después de la Kehre sólo aparecen 

al final del texto, en la conclusión3. Justo entonces la reflexión acerca de la muerte cambia 

ostensiblemente de coloratura, hasta el punto de que la mencionada conclusión parece, más 

que el cierre del ensayo, un nuevo comienzo. La mortalidad propia de la existencia humana 

es remitida ahora a la participación de esta en el lenguaje en tanto que lenguaje del ser, de 

1 La caracterización peyorativa del término “metafísica” por parte de Heidegger es posterior al entorno de Ser y 
tiempo. El rasgo fundamental del enfoque metafísico predominante en la historia de la filosofía sería el “olvido 
del ser” y de la “diferencia ontológica”, es decir, la que existe entre ser y ente. Vid. al respecto, por ejemplo, 
el ensayo de Heidegger “Die Onto-Theo-Logische Verfassung der Metaphysik” (1956-1957) (Heidegger, 1975).

2 Un detallado y consistente análisis de Ser y tiempo bajo esta perspectiva se encuentra en la obra 
de A. Escudero Pérez El tiempo del sujeto. Un diagnóstico de la crisis de la modernidad (2009).

3 Françoise Dastur ha dedicado numerosos estudios a analizar diversos aspectos de la obra del Heidegger 
posterior a la Kehre, por ejemplo, Heidegger. La question du Logos (2007b) o  Heidegger et la pensée à venir. 
(2011), ambos posteriores al texto que nos ocupa aquí.



214 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

modo que el papel de los mortales queda descentrado de su propio eje y desplazado hacia 

otro punto. Pero esto ocurre, como decimos, sólo cuando el libro está a punto de acabarse.

Nuestras observaciones siguientes tienen que ver con el “suspense” de esta conclusión, 

el cual parece coherente con el viraje (Kehre) efectuado por el pensamiento de Heidegger 

a partir de los años treinta. Por un lado, vamos a señalar un aspecto de Ser y tiempo al 

que Dastur se mantiene aquí aferrada y al que, en nuestra opinión, convendría renunciar. 

Por otro lado, vamos a indicar por qué derroteros cabría continuar un enfoque de la 

mortalidad (o sea, de la finitud) centrado en la diferencia ontológica y en el acontecer del 

ser, antes que en el problema de la autocomprensión humana. Ambos asuntos reclaman 

un desarrollo extenso e intrincado, que aquí sólo podremos esbozar con trazos gruesos.

2. Ser-en-el-mundo, totalidad y finitud

Nos recuerda Dastur que, para Heidegger, el ser que está “vuelto hacia la muerte” (Sein 

zum Tode) no es “ni el viviente en general, ni el hombre en su sentido tradicional de 

animal rationale, de viviente dotado de razón, ni un yo esencialmente determinado por 

su voluntad”, sino el Dasein, el “ser-ahí”, el “existente”, aquel que habita en un espacio de 

manifestación (Lichtung) que lo engloba y en cuyo desenvolvimiento se encuentra implicado. 

La existencia obedece a la estructura fundamental del “ser-en-el-mundo”, es decir, se 

inscribe en un horizonte de posibilidades que, como tal, articula de modo cooriginario los 

comportamientos humanos y los fenómenos correlativos a ellos (así, el reconocimiento 

de esta estructura invalida tanto el idealismo como el realismo, al poner en “jaque mate” 

tanto el supuesto de un “sujeto en sí” como el de un “objeto en sí”)4. Dicho horizonte de 

posibilidades, constitutivo de lo que el Dasein es y puede ser en cada caso, se encuentra 

siempre previamente en juego (de ahí que la existencia tenga la característica de ser 

“arrojada”, “dada fácticamente”), pero al mismo tiempo es susceptible de ser desarrollado 

de un modo u otro, e incluso revocado radicalmente (o sea: siempre somos “habiendo sido 

ya” y “yendo a ser después”, y por lo tanto temporalmente). Es esta apertura propia del ser-

en-el-mundo la que instaura, en primer y último término, nuestra condición de mortales. 

“Estamos abiertos al mundo –leemos en la obra que estamos comentando– porque estamos 

relacionados con esa nada que es la muerte” (Dastur, 2008: 229).

A nuestro juicio, lo principal a la hora de concretar este vínculo entre “virtualidad 

de habitar en lo abierto” y “capacidad para la muerte como muerte” es explicar cómo 

pueda haber algo así como una “des-mundanización”, una suerte de “hundimiento del 

4 Vid. sobre este punto el artículo de A. Escudero Pérez “Del comportamiento y el fenómeno: el a 
priori de correlación” (2010).



215 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

mundo” (en tanto horizonte posibilitador tanto de las actividades del Dasein como de los 

fenómenos correspondientes a ellas)5, sólo a partir del cual podría darse la emergencia 

de otra configuración de mundo6. Si no se aclara esto, no habrá más opción que seguir 

remitiendo cada existir finito (histórico, concreto, fáctico) a un conjunto de posibilidades 

mundanas indefinidamente abierto y, por lo tanto, infinito. ¿Cómo se lleva a cabo dicha 

aclaración en Ser y tiempo? A costa de perder por el camino las mejores posibilidades de 

la noción de “ser-en-el-mundo”7.

Allí dicha des-mundanización es remitida, de modo unilateral, a un comportamiento del 

Dasein: aquel que tiene lugar cuando este se abstiene de su común y corriente entrega a las 

actividades mundanas (al “término medio” de la cotidianeidad) para volverse hacia sí mismo. 

Es este comportamiento autorreferencial el que tendría un efecto nihilizante sobre del círculo 

de posibilidades constitutivo de un determinado ser-en-el-mundo. En tal repliegue del Dasein 

sobre su propia interioridad cifra Heidegger la mayor “autenticidad” o “propiedad” de la 

existencia, mientras que la exterioridad del trato ordinario con las obras y con los demás acaba 

siendo tildada de “inauténtica”. ¿Cuáles son los efectos indeseables de semejante deriva? 

Alejandro Escudero lo sintetiza con toda claridad: “En primer lugar, el Dasein auténtico se 

concibe como extramundano o premundano; en segundo lugar, el ‘mundo’ es considerado 

algo proyectado por el Dasein al proyectarse a sí mismo” (Escudero Pérez, 2009: 150-151). 

Ahora bien, no cabe aceptar ni que haya un momento extramundano de la existencia, ni que 

el existente humano sea el factor único y central de la apertura del mundo8. Además, ¿no 

5 Queda claro que no nos estamos refiriendo al “fin del mundo” en el sentido de la aniquilación del 
planeta tierra, puesto que “mundo” es aquí una estructura ontológica y no una totalidad óntica. 

6 Nos estamos refiriendo al fenómeno que el segundo Heidegger conceptuó en términos de una 
“historia” correspondiente a las “épocas del ser”, fenómeno que guarda relación con la idea de 
institución y destitución de un determinado paradigma, tal y como la formuló T. Kuhn en su teoría 
de las revoluciones científicas (aunque en este caso desde una perspectiva más epistemológica que 
ontológica); cf. Kuhn (1962). La principal exposición del mencionado punto por parte de Heidegger 
se encuentra en sus Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), (1936-1938) (1989). Además, el filósofo 
alemán incluye desarrollos de este tema de las “épocas del ser” y del “Ereignis” en numerosos cursos 
y trabajos inmediatamente posteriores a la elaboración de los Beiträge, que actualmente pueden 
encontrarse en los volúmenes 66 (1997), 67 (2018), 69 (2022) y 73 (2013) de la Gesamtausgabe. A 
ello hay que añadir la conferencia, publicada en vida del propio Heidegger, Zeit und Sein (1962) (2007).

7 Así lo denuncia Escudero en su obra El tiempo del sujeto (2009: 149-151), cuyas líneas de fuerza 
estamos siguiendo.

8 En el grueso de la obra de Dastur que estamos comentando, parece darse a entender, en sintonía 
con el universo de Ser y tiempo, que el Dasein es la única instancia que abre la Lichtung y constituye, 
así, su centro. Leemos en dicha obra: “[…] sólo en conexión con su propio poder-morir puede [sc. 
el Dasein] efectivamente hacerse cargo de la apertura que es. De modo que sólo sobre el fondo de 
este cierre abismal que es la muerte puede existir y abrir esta Lichtung, este claro que es él como 
Da-sein, es decir, en la medida en que él mismo es ese ‘ahí’ por el que hay mundo” (2008: 181). 
Sólo al final del libro, en el apartado de su conclusión (el cual, como hemos dicho, habla desde el 



216 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

se ha debilitado con ello el carácter apriórico e irremontable de la estructura del ser-en-el-

mundo, en cual reside una de las principales aportaciones de Ser y tiempo? ¿No se recae así 

en un cierto idealismo del sujeto, aunque bajo una forma curiosamente sutil?

El nudo gordiano de esta coyuntura afecta precisamente a la fenomenología del 

ser-mortal en la que desemboca en Ser y tiempo la analítica de la existencia humana, 

planteamiento que Dastur reproduce en el grueso de La muerte. Ensayo sobre la finitud sin 

que parezca encontrarle ninguna objeción (vid. especialmente el Capítulo III, 2008: 123-182). 

Recordemos que los tres existenciarios que articulan el ser del Dasein en tanto “cuidado” 

–el comprender (Verstehen), el encontrarse afectivo (Befindlichkeit) y el discurso (Rede)– 

acaban siendo remitidos a sendos comportamientos autorreferenciales –la “resolución 

anticipada de la muerte” (§§ 49-53), la angustia (§ 40) y la voz de la conciencia (§§ 55-

60), respectivamente–. Con ellos la existencia alcanzaría su punto álgido, su autenticidad, 

su apropiación; una apropiación que es aquí, más que nada, una cierta destitución, un 

vaciamiento. La opción por esta autenticidad se dirime, en este contexto, en la anticipación 

de la propia muerte, decisión por la que el Dasein se haría cargo de su propia finitud. Al 

anticipar lo inanticipable (el abismarse de toda posibilidad), cada Dasein resulta totalizado; 

en palabras de Dastur: “esta posibilidad que para él es el ‘no poder-estar-ya-en el mundo’ 

remite a la totalidad de su propio ser en cuanto éste ya no mantiene ninguna relación con 

los demás” (2008: 170), es decir, en cuanto ha quedado de algún modo suspendida su 

participación en el plexo de referencias mundanas en las que habitualmente está inmerso.

Pero ¿cabe remitir la totalidad de posibilidades que definen, en cada caso, el espacio 

abierto del existir (y que da lugar, al mismo tiempo, a una serie de comportamientos y a los 

fenómenos correlativos a ellos) de modo unilateral al sujeto humano que participa en él 

(más aún, al individuo)? ¿No implica esto un desmembramiento artificial de la estructura del 

ser-en-el-mundo? Es como si, a la hora de explicar el acontecimiento límite del “hundirse del 

mundo”, contrapartida del de su emergencia y garantía última de la finitud de la existencia, 

alguien saliera milagrosamente a flote, como rescatado por un Deus ex machina. Ese alguien 

ya no es el “existente”, el “ser ahí” (el cual, en rigor, no resulta separable de la configuración 

de posibilidades mundanas que lo delimita) sino un “yo” mondo y lirondo, un “ego” que 

guarda un secreto parentesco con aquel sujeto en el que el idealismo moderno había puesto 

el fundamento de todo. Este “sí mismo” al que apelan los mencionados comportamientos 

segundo Heidegger), se reconoce que el Dasein no es más que un factor de la Lichtung. Señala allí 
Dastur, en un punto en el que está reseñando la interpretación propuesta por E. Fink del Poema de 
Parménides: “[…] ‘el orden de todas las cosas verosímiles’, esta diakósmesis que es el orden de las 
cosas en un mundo, no se produce solamente por el hombre, sino en una dimensión que parece 
dominar al hombre y el mundo y al mismo tiempo reunirlos: la dimensión del lenguaje” (2008: 230). 



217 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

autorreferenciales de Ser y tiempo no es, desde luego, una sustancia, ni tampoco un ser 

idéntico a sí mismo9, pero sí la huella de un cierto intento fallido de auto-fundación. 

Byung-Chul Han expresa esta misma objeción de modo elocuente: 

Ante la “posibilidad de la desmesurada imposibilidad de la existencia” (Ser y tiempo, § 53), la 
existencia aborda su “yo más propio” como instancia determinante que asigna las medidas. 
A la “extrema posibilidad” de “desistir de sí mismo” responde con un énfasis del yo. […] 
Heidegger podría haberlo formulado también cartesianamente: morior ergo sum (2018: 41)10.

Pues bien, si es verdad lo que estamos sosteniendo, habría que concluir que la totalidad 

a la que remite nuestra condición de mortales no es en primer término la totalidad del 

yo, sino más bien la totalidad del mundo, es decir, del conjunto de posibilidades de 

manifestación que configuran el “ahí” al que pertenecemos. Es esta última totalidad la 

que compromete de modo más radical a la finitud que nos hace posibles. Con esto no se 

trata, en modo alguno, de quitarle hierro al hecho de la propia muerte. Se trata de mostrar 

que el yo (ese que puede angustiarse ante la perspectiva de su propia aniquilación) nunca 

constituye ni siquiera el centro de mi existencia, considerada esta desde el punto de vista 

de su ser, es decir, de sus condiciones de posibilidad. Para empezar, porque existir es habitar 

en un plexo de posibilidades que estaban en curso antes de mi nacimiento y se extenderán 

más allá de mi muerte. Por otra parte, porque la intervención humana en el troquelado de 

dichas posibilidades se ejerce a través de una comunidad, de suerte que, como se afirma en 

el planteamiento inicial de Ser y tiempo, el coexistir unos con otros siempre tiene prioridad 

sobre el existir individual11. Y además, porque lo humano es sólo un factor del espacio abierto 

en el que nos es posible obrar y comportarnos; señala A. Escudero glosando el ensayo de 

Heidegger Meditación (1938-39): “lo Abierto incluye a la existencia humana, pero a la vez, 

la excede y la desborda” (Escudero Pérez, 2021: 313). El ser humano es un “factor a priori 

de lo Abierto”, pero no, desde luego, el único, ni tampoco su clave de bóveda. Seguimos de 

nuevo la exposición que hace A. Escudero de este delicado y relevante asunto: 

9 Sobre el estatuto del “sí mismo” en Ser y tiempo, vid. Romano (2021).

10 Continúa el filósofo surcoreano: “La aspiración a poseerse a sí mismo es inherente a lo que ‘mi 
muerte’ tiene de mía. En cierto sentido, la heteronomía es encarnada por aquel ‘uno impersonal’ 
del que la existencia, al resolverse a sí misma, se aparta expresamente cuando ‘se adelanta hacia la 
muerte’. A ella se le opone la ‘autonomía’, en el sentido de ‘tener consistencia por sí mismo’. Pese 
a todas las diferencias, en su estructura profunda esa ‘autonomía’ se parece a la constitución de 
la ‘razón autónoma’ o del ‘yo auténtico’ en Kant” (2018: 41-42). A este mismo respecto, F. Dastur 
reproduce las siguientes palabras de Heidegger: “Únicamente en el morir puedo en cierto modo 
decir en sentido absoluto ‘yo soy’” (1994: 437-438, cit. Dastur, 2008: 148). 

11 Es cierto que en Ser y tiempo se reconoce lo comunitario como constitutivo de la existencia, pero no 
es menos cierto que la fenomenología de la muerte desemboca allí en un “solipsismo existencial”. Dicho 
solipsismo ha sido abundantemente cuestionado; por ejemplo, por parte de Gabriel Marcel (2005).



218 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

[…] El existir está a priori vertido en la exterioridad: el centro de gravedad está, para el ser 
humano, siempre fuera de sí mismo, es decir, en los desempeños con los que realiza su 
vida mundana. Estar en lo Abierto es vivir en el Afuera volcado en la comprensión del ente 
en sus distintos ámbitos (ciencia, técnica, arte, política, etc.) (Escudero Pérez, 2021: 313). 

Y esto implica que la existencia se tenga que definir “relacionalmente, nunca 

sustancialmente o autorreferencialmente” (Escudero Pérez, 2021: 313).

Con estas observaciones no pretendemos restar valor a la fenomenología del ser-mortal 

que se delinea en Ser y tiempo, ni mucho menos desecharla. Dicho análisis aporta elementos 

irrenunciables a la hora de pensar nuestra condición de seres concernidos por la muerte y la 

finitud. Pensamos, eso sí, que este planteamiento de la obra publicada por Heidegger en 1927 

se merece, por un lado, algunas matizaciones y, por otro lado, una re-ubicación dentro una 

ontología centrada en el acontecer del ser12. En el capítulo de matizaciones, habría que retomar 

la cuestión “¿qué muerte nos es más constitutiva, la propia o la de los y las demás?”. Y, aunque 

los argumentos que le llevan a Heidegger a decantarse por la primera de estas dos opciones no 

carecen de peso, por nuestra parte creemos, en coherencia con las observaciones anteriores, 

que la “dimensión intersubjetiva del morir”13 ha de tomarse como la realidad primaria.

3. Finitud óntica y donación-reservar(se) del ser

Ocupémonos ahora, para finalizar nuestra propuesta, de la mencionada re-ubicación. 

Siguiendo la coyuntura de Ser y tiempo, se trata de retomar la oposición que allí se 

establece entre “autenticidad” e “inautenticidad”, pero de modo que ya no gire sobre 

el comportamiento autorreferencial por el que el Dasein se expropia y apropia a sí 

mismo, comportamiento que allí es considerado como el eje de la apertura del mundo. 

En cambio, dicha oposición ha de focalizarse en el hundimiento y la emergencia de una 

configuración de mundo como tal, en el acontecimiento límite (y limitante: dador de una 

trama de posibilidades finitas) de su destitución-restitución. 

¿Cómo les concierne a los mortales dicho acontecimiento –garante primordial de la 

finitud–, sin que ellos sean su único ingrediente ni su punto arquimédico? F. Dastur, en 

diversos puntos de La muerte. Ensayo sobre la finitud, ofrece pistas muy certeras a la hora 

de responder a esta pregunta. Así, vincula nuestra constitutiva exposición a la muerte con la 

posibilidad de experimentar la extrañeza radical, el fondo enigmático que rodea al ser-en-

el-mundo (2008: 171-172). El cuidado de dicho enigma tendría la virtud de “impedir toda 

12 Tomamos la idea de esta reubicación de A. Escudero: “Debe redefinirse la distinción entre 
autenticidad e inautenticidad (distinción que de algún modo hay que mantener, pues posee un 
alcance ‘crítico’ del que la filosofía no puede prescindir)” (2009: 151).
13 La expresión procede de A. Carrasco Conde (2024).



219 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

obstinación respecto a la existencia ya alcanzada” (2008: 176) y haría posible la “libertad” 

de “ser arrancados de la inmersión en el ente” (2008: 172). Al mismo tiempo, la filósofa 

francesa afirma que la diferencia heideggeriana entre inautenticidad y autenticidad “es 

análoga a la que estableció el platonismo entre la dóxa […] y la episteme” (2008: 162).  

En efecto, uno de nuestros modos de contribuir a la apertura del “mundo” en el 

que habitamos (la cual implica el desarrollo de las posibilidades que ya están en juego, 

pero también la eventualidad de una cancelación y una reinauguración del propio juego 

en sus términos definitorios) es el ejercicio de la crítica y la investigación tocante a los 

presupuestos constitutivos de ese mundo, ejercicio al que se encuentra dirigida, de modo 

señalado, la actividad filosófica. A tal epojé o suspensión del “juego que ya estábamos 

jugando”14 remite la abstención que, en el contexto de Ser y tiempo, lleva a cabo el Dasein 

cuando se distancia de esa “cotidianeidad de término medio” en la que se desarrollan 

sus actividades comunes y corrientes. Dicha epojé filosófica es necesaria, no porque el 

mundo compartido –tal y como tiene lugar ordinariamente en los diversos saberes que 

conforman una época– represente una situación “decadente” o “deficiente”15 (pues, al 

contrario, no hay otro modo de habitar la tierra que desde determinados repertorios de 

posibilidades instituidos en común), pero sí porque esa configuración mundana tiende 

de suyo a anquilosarse, a estereotiparse, a funcionar en modo piloto automático; con 

ello pierde su frescor, su vivacidad, la savia que requiere su desenvolvimiento, y además 

se vuelve ciega para las posibilidades otras que puedan estar emergiendo, es decir, para 

el acontecimiento ex-propiador y re-apropiador por el que fragua una configuración de 

mundo inédita (es decir, para aquello que el segundo Heidegger llama “Ereignis”).

Así, la conciencia que nos toca en tanto que mortales sirve al cometido de atenuar 

la insistencia en lo dado, el apego a lo ente en su definición instituida, para no obturar 

la donación que lo hace posible, esto es, el acontecer del ser en su inagotable dar(se) y 

reservar(se)16. Pues sólo gracias al abismarse de una determinada configuración de mundo 

es posible la emergencia de otra(s) configuración(es). Afirma Dastur en la conclusión de su 

libro, afín al universo del segundo Heidegger: “Lo que otorga […] la muerte” es la “donación 

aún impensada de lo inconmensurable” (2008: 240). De modo que la recurrencia de la 

14 La expresión procede de F. Martínez Marzoa, vid., por ejemplo, (2000).

15 Estamos aludiendo, como es notorio, a la noción de “caída” (Verfallen) puesta en juego por 
Heidegger en Ser y tiempo (§ 38, principalmente).

16 Afirma A. Escudero, en su interpretación de la obra de Heidegger Meditación: “En este marco se 
señala […] un aspecto o vertiente del existir en su inautenticidad (un extravío o una huida de lo propio) 
diciendo que ésta consiste en un obstinado aferrarse al ente ya descubierto (empecinándose, pues, 
en la seguridad de lo manifiesto, seguridad que culmina en agarrarse a un Fundamento que detiene el 
devenir encorsetándolo en un orden fijo, permanente, acabado, definitivo […]”, (2021: 318).



220 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

donación del ser requiere una escurridiza, pero efectiva, intervención de la nada. En esto 

radica, en nuestra opinión, la principal contribución de Heidegger al problema filosófico de 

la muerte y la finitud: en invitarnos a pensar la nada, no ya como negación lógica de un ente 

total, al estilo tradicional de la metafísica, sino como un “anonadar(se)” que sólo puede estar 

enraizado en el ser. En una de las últimas páginas de la obra que estamos comentando se 

reproduce el siguiente pasaje de la conferencia “La cosa”, elaborada por Heidegger en 1950:

La muerte es el cofre de la nada, es decir, de aquello que desde ningún punto de vista es algo 
que simplemente es, pero que, a pesar de todo, esencia, incluso como el misterio del ser 
mismo. La muerte, como cofre de la nada, alberga en sí lo esenciante del ser (das Wesende 
des Seins). La muerte, como cofre de la nada, es el albergue del ser (Dastur, 2008: 235).

4. Conclusión	

Con estas observaciones a propósito de La muerte. Ensayo sobre la finitud, hemos intentado 

defender que la relevancia ontológica del tema de la muerte no radica principalmente 

en la categoría del “yo”, sino más bien en la del “mundo”, como totalidad finita de 

posibilidades en la que habita, en cada caso y junto con otros seres, una determinada 

comunidad humana; hemos tratado de argumentar también que la marca y garantía 

de la finitud de cada configuración de mundo es su condición de “emergida”, y por lo 

tanto su posibilidad de “hundirse”. Hay que preguntar también si el acontecimiento de la 

destitución/donación de un mundo (ese acontecimiento que parece apelar a la conciencia 

de la muerte y a la reflexión filosófica) tiene algo de autorreferencial, de retorno sobre sí 

mismo. Pues, en realidad, el abismarse de un mundo, más que revertir sobre él, recae 

siempre sobre la eclosión de otro mundo. Es decir: dicho hundimiento/emergencia actúa 

en todo caso en favor de la(s) diferencia(s). Pero si esto es así, ¿quizás habría que decir 

que lo primero aquí es la natalidad, antes que la mortalidad? F. Dastur advierte que la 

“comprensión de la mortalidad como finitud constitutiva de la apertura al mundo […] 

es al mismo tiempo una comprensión del nacimiento como capacidad finita de tener un 

mundo” (208: 227); y dedica unas pocas páginas de La muerte… al vínculo entre “finitud y 

natalidad”, en las que trae a colación ideas de Hannah Arendt, pero en el conjunto de esta 

obra, la categoría de la natalidad queda “sepultada” por lo que la propia autora llama la 

“omnipotencia” de la muerte (2008: 234).

En las últimas décadas se ha generado una abundante y variopinta literatura filosófica en torno 

al tema del nacimiento en su dimensión ontológica17; sin duda hay que celebrar esta iniciativa 

17 Dentro de esta literatura hay que mencionar, para empezar, los trabajos pioneros de Hannah Arendt 
(que tematiza el nacimiento en diversos puntos de sus obras principales, así, en La condición humana 
[1958] y en Entre el pasado y el futuro [1954 a 1968]). Además, destaca aquí muy especialmente la 



221 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

y calibrarla como parte de los intentos que se están aventurando para salir de la crisis de la 

Modernidad, es decir, como brotes prometedores de un posible mundo por venir. Ciertamente, 

cuando se repara en la atención que ha merecido la categoría de la muerte en la historia de 

la filosofía occidental (una atención machacona, casi obsesiva y desproporcionadamente 

grande en relación con la que se le ha prestado al motivo del nacimiento), cabe sospechar 

que “aquí hay gato encerrado”. ¿No esconderá esta focalización de la muerte, desde Homero 

hasta el primer Heidegger, un cierto énfasis del yo18, coherente con un cierto tipo de sociedad 

o de civilización19? Un enfoque prioritario del nacimiento, ¿nos ayudaría tal vez a descubrir la 

preeminencia de lo comunitario sobre lo individual, de la alteridad sobre la identidad y de la 

matriz receptiva de la vida sobre su vertiente productiva o proyectiva? Al fin y al cabo, es posible 

darse muerte, pero no es posible darse nacimiento, de modo que el don de haber nacido (en un 

mundo finito) comparece como lo indisponible por excelencia20.

Sea como fuere, lo más importante no se cifra ni el nacimiento ni en la muerte, sino 

en lo de en medio21, en el “entre” (Zwischen, en términos del segundo Heidegger) 

perspectiva feminista, por ejemplo, el enfoque de Luce Irigaray, quien ha relacionado el olvido de la 
categoría ontológica del nacimiento con el patriarcado y con un “matricidio simbólico” que estaría 
en la base de nuestra cultura (puede encontrarse una interesante y provocativa puesta en escena de 
dicho enfoque en la obra de A. Cavarero (2024)). Recordemos también las iniciativas de E. Lévinas, M. 
Henry (M. Lipsitz aborda conjuntamente las propuestas de ambos autores en Eros y nacimiento fuera 
de la ontología griega (2004)) y P. Sloterdijk (2003; 2006). Por último, reparemos en dos estudios 
relativamente recientes: el de F. Jacquet (2018), y el de J. Llorente (2023), quien recoge las principales 
aportaciones de la tradición fenomenológica a este mismo asunto (las de Jean-Luc Marion, Michel 
Henry, Claude Romano y Jan Patočka, fundamentalmente). 
18 Como se ha visto antes, la expresión “énfasis del yo” procede de B.-Ch. Han (2018: 41-ss).

19 La sospecha a la que estamos aludiendo queda puesta de manifiesto, por ejemplo, cuando se lee 
entre líneas el ensayo de J.-P. Vernant El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia (1989), 
en particular el artículo “La muerte en Grecia, una muerte con dos caras” (2001: 81-83), en el que 
se caracteriza la muerte, en el contexto de la Grecia arcaica, como “ideal de vida heroica”. En efecto, 
el aspecto horroroso con el que se presenta la muerte del héroe individual (Aquiles, por excelencia) 
en los poemas homéricos parece servir, antes que nada, a los intereses de una sociedad competitiva 
(a una cultura de guerra) y aristocrática. 

20 No es este el lugar para calibrar a fondo en qué medida la categoría del “arrojamiento” 
(Geworfenheit), próxima al significado ontológico del nacimiento, comporta en Ser y tiempo ciertas 
connotaciones negativas, por cuanto se la relaciona con una “falta” y con una “deuda” o “culpa” 
(Schuld). Leemos en el § 58 de Ser y tiempo: “Tanto en la estructura de la condición de arrojado 
como en la del proyecto, se da esencialmente una nihilidad (Nichtigkeit)” (1997: 304). ¿No implica 
esto concebir negativamente uno de nuestros límites posibilitantes?

21 A. Carrasco relaciona nuestra condición “intermedia” con nuestra condición “relacional”, es decir, 
comunitaria: “Ni seres para la muerte (o mortales), como sostendría Heidegger, ni seres natales con 
todo por hacer, como diría Hannah Arendt, el ser humano está en el medio: ni el final tajante del 
camino o el comienzo lleno de posibilidades, sino un devenir (gr. gignomai) que nos enlaza con los 
otros; de hecho, de gignomai proceden las palabras ‘genealogía’, ‘generación’ y también ‘genética’. 
Este ‘nacer comenzados’ se completa con un ‘vivir relacionalmente’” (2024: 243).



222 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO

al que pertenecemos y en cuyo obrarse podemos participar, tanto contribuyendo al 

desenvolvimiento de un campo de posibilidades previamente abierto como permitiendo 

–mediante el ejercicio del desapego y el del asombro– su destitución en favor de lo(s) otro(s). 

Para los y las mortales-natales, dicho obrarse fluctúa siempre entre el érgon y la enérgeia, 

entre la obra como signo muerto y sus re-vivificaciones. Una fluctuación que va cabalgando 

a lomos del enigma, pues, como dice F. Dastur, “ese don que es la muerte sigue siendo lo 

impensado de todas las inútiles estratagemas imaginadas para superarla” (2008: 241).

Referencias bibliográficas

Carrasco Conde, A. (2024). La muerte en común. Sobre la dimensión intersubjetiva del morir. 
Barcelona: Galaxia Gutenberg.

Cavarero, A. (2024). A pesar de Platón. Figuras femeninas en la filosofía antigua. Tr. D. Paradela. 
Barcelona: Galaxia Gutenberg.

Dastur, F. (2007a). La mort. Essai sur la finitude. Paris: Presses Universitaires de France [(2008). La 
muerte. Ensayo sobre la finitud. Tr. M. Pons Irazábal. Barcelona: Herder]. 

Dastur, F. (2007b). Heidegger. La question du Logos. París: Vrin.

Dastur, F. (2011). Heidegger et la pensée à venir. París: Vrin.

Escudero Pérez, A. (2009). El tiempo del sujeto. Un diagnóstico de la crisis de la modernidad. 
Madrid: Arena Libros.

Escudero Pérez, A. (2010). “Del comportamiento y el fenómeno: el a priori de correlación”. Endoxa 
1 (25), 235-266. DOI: 10.5944/endoxa.25.2010.5233.

Escudero Pérez, A. (2021). “Existencia humana y acontecer del ser”. Eikasía, 91, 293-326. DOI: 
10.57027/eikasia.97.235.

Han, B.-C. (2012). Tod und Alterität. Paderborn: Wilhelm Fink [(2018). Muerte y alteridad. Tr. A. Ciria. 
Barcelona: Herder].

Heidegger, M. (1975). “Die Onto-Theo-Logische Verfassung der Metaphysik” [1956-57]. Identität 
und Differenz. GA 11. Frankfurt am Main: Klosterman: 51-79 [(1988) “La constitución onto-teo-
lógica de la metafísica”, Identidad y Diferencia, ed. bil. A. Leyte. Barcelona: Ánthropos, 98-157].

Heidegger, M. (1977). Sein und Zeit. GA 2 [1927], Frankfurt am Main: Klostermann [(1951) El ser y 
el tiempo. Tr. J. Gaos. México: FCE; (1997). Ser y tiempo. Tr. E. Rivera. Santiago de Chile: Editorial 
Universitaria); (2003) Ser y tiempo. Tr. E. Rivera. Madrid: Trotta].

Heidegger, M. (1989). Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis). GA 65 [1936-1938]. Frankfurt am 
Main: Klostermann [(2006). Aportes a la filosofía. Acerca del evento. Tr. D.V. Picotti, Buenos 
Aires: Biblos].

Heidegger, M. (1994). Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. GA 20 [1925], Frankfurt am 
Main: Klostermann.

Heidegger, M. (1997). Besinnung. GA 66. [1938/1939]. Frankfurt am Main: Klostermann.

Heidegger, M. (2007). “Zeit und Sein”. Zur Sache des Denkens. GA 14 [1962-1964]. Frankfurt am 
Main: Klostermann [(2009). Tiempo y ser. Tr. M. Garrido, J.L. Molinuevo y F. Duque. Madrid: 
Tecnos].

Heidegger, M. (2013). Zum Ereignis-Denken. GA 73 [1932], Frankfurt am Main: Klostermann.



223 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223

Heidegger, M. (2018). Metaphysik und Nihilismus. GA 67 [1938-1939; 1946-1948], Frankfurt am 
Main: Klostermann.

Heidegger, M. (2022). Die Geschichte des Seyns. GA 69 [1938-1940], Frankfurt am Main: Klostermann.

Jacquet, F. (2018). Métaphysique de la naissance. Louvain-la-Neuve: Peeters.

Kuhn, T.S. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: Chicago University Press [(1971)
La estructura de las revoluciones científicas. Tr. C. Solís. México-Madrid-Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica].

Lipsitz, M. (2004). Eros y nacimiento fuera de la ontología griega. Buenos Aires: Prometeo.

Llorente, J. (2023). Filosofía y fenomenología del nacimiento. Hermenéutica de una presencia 
inmemorial. Granada: Comares.

Marcel, G. (2005). “Muerte e inmortalidad”. Homo Viator. Prolegómenos a una metafísica de la 
esperanza. Tr. M.J. de Torres. Salamanca: Sígueme.

Martínez Marzoa, F. (2000). Historia de la Filosofía I. Madrid, Istmo.

Romano, C. (2021). “El enigma del Selbst en la ontología fundamental heideggeriana”. Studia 
Heideggeriana, X, 7-26. DOI: 10.46605/sh.vol10.2021.156.

Vernant, J.-P. (1989). L´individu, la mort, l´amour. Soi-même et l´autre en Grèce ancienne. París: 
Gallimard [(2001). El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia. Tr. J. Palacio. Barcelona-
Buenos Aires-México: Paidós].

Sloterdijk, P. (2003). Esferas I. Burbujas. Microsferología. Tr. I. Reguera. Madrid: Siruela.

Sloterdijk, P. (2006). Venir al mundo, venir al lenguaje. Tr. G. Cano. Valencia: Pre-textos.



224 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO



225 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223



226 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO



227 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223



228 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO



229 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223



230 

CRISTINA GARCÍA SANTOS
LA EXISTENCIA, LA MUERTE Y EL MUNDO EN LA COYUNTURA DE SER Y TIEMPO



231 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 – E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.14. pp. 211-223


