Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.08 [pp. 109-129]

Recibido: 17/08/2025 — Aceptado: 9/9/2025

Mas alla de la hermenéutica: un estudio comparativo entre
Oscar Wilde y Roland Barthes

Beyond hermeneutics: a comparative study between Oscar
Wilde and Roland Barthes

Alejandro Mardones de la Fuente

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: La obra critica y filosofica de Oscar Wilde ocupa un lugar especial en la practica hermenéutica
y en el estudio de la interpretacion. Frente a las voces clasicas de Mathew Arnold -que entenderia como
funcién primaria de la critica “ver el objeto como realmente es”- y de Walter Pater -que la entenderia como
“ver el propio objeto tal y como es”, introduciendo ese elemento subjetivo- Wilde revolucionaria el papel
de la critica artistica al postularla como herramienta para “ver el objeto como en realidad no es”. La critica
deviene en si misma obra de arte. Este componente radicalmente creativo, al proponer la obra original
como materia prima para producir una nueva mediante la critica, problematiza los limites de la disciplina, en
sintonia con las practicas posestructuralistas que envolvieron Francia durante la segunda mitad del siglo XX.
Rescataremos en este articulo el caso paradigmatico de Roland Barthes y cdmo su pluralidad de sentido, la
apertura del texto y el lector auténomo dialogan a través del tiempo con las lineas tedricas de Oscar Wilde.

Abstract: Oscar Wilde's critical and philosophical work occupies a special place in hermeneutic practice
and the study of interpretation. In contrast to the classical voices of Mathew Arnold -who understood the
primary function of criticism to be “seeing the object as it really is”- and Walter Pater -who understood
it as “seeing the object as it is”, introducing that subjective element- Wilde revolutionised the role of
art criticism by positing it as a tool for “seeing the object as it is not”. Criticism becomes a work of art in
itself. This radically creative component, by proposing the original work as raw material for producing a
new one through criticism, problematises the limits of the discipline, in line with the post-structuralist
practices that enveloped France during the second half of the 20th century. In this article, we will revisit
the paradigmatic case of Roland Barthes and how his plurality of meaning, the openness of the text and
the autonomous reader dialogue over time with Oscar Wilde’s theoretical lines.

Palabras clave/Keywords: Paradoja (Paradox); Autor (Author); Individualismo (Individualism);
Sentido (Meaning); Critica (Criticism).

109



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

1. Introduccién

Durante las ultimas décadas, los estudiosos de Oscar Wilde han tomado cada vez mas
conciencia del amor y el profundo conocimiento que el autor irlandés tenia de la filosofia
(Bennet, 2017: 1). Estas investigaciones interdisciplinares mas recientes han trazado una
nueva relacion entre Wilde y una de las figuras mds relevantes del panorama filoséfico
contemporaneo: Roland Barthes. El interés no es uno aleatorio, son varios los elementos
que fuerzan una lectura comun de estos dos autores, atendiendo a debates y vivencias
que definieron su produccidn literaria pese a verse separados por casi un siglo de historia.
Elementos biograficos, personalidad, influencias literarias y reflexiones filoséficas se
cruzan constantemente ente los escritos de ambos pensadores.

La primera linea de investigacion que conecta a Wilde con Barthes es la de los estudios
del dandismo. G. Willoughby identifica los acentos irdnicos y graves del ultimo Barthes,
su estilo aforistico y sus juicios de un yo autoral imposible de precisar en el ingenioso
dandi Oscar Wilde (1991) . Mientras tanto, K. Cerankowski rescata la vision de Barthes en
torno al dandismo, entendiéndolo como un estilo de un determinado periodo de tiempo,
y la contrasta con los elementos decadentes del literato irlandés (2013). Las visiones de
ambos pensadores en torno al estilo, la moda y la innovacién también son problematicas
que ponen en didlogo a Wilde y Barthes junto con otras figuras de gran interés filoséfico
(Nelson, 2007; Garland, 2008; Schiffer, 2008; Visser, 2011).

Otro de los campos mas prolificos en el que podemos ver comparada la obra de Wilde
y de Barthes es, siguiendo la ténica biografica, lo que en los ultimos afios se ha dado
a conocer como gay studies o queer theory. Varios autores (Kopelson, 1994; Sinfield,
1994; Kaye, 2004; Eribon, 2015) han estudiado la relacidn entre subjetividades queer y
los postulados filosdficos de ambas figuras, atendiendo a cdmo las problematicas vitales
y sexuales tanto de Wilde como de Barthes se ponen de manifiesto, de una forma u otra,
en su obra. Debemos destacar los trabajos de H. Beaver (1981) y E. Kosofsky (2008), que
profundiza en las teorias estéticas de los pensadores y la manera en la que conectan con
la homosexualidad, lo erdtico y el caracter engafioso del arte.

Sin embargo, el pensamiento de Wilde no solo se ha entendido filoséficamente a
través de cuestiones como el estilo, la sexualidad o la biografia. Debemos subrayar el
tratamiento de su obra critica por parte de la Escuela de Yale, pilar fundamental para
la recepcion del pensamiento deconstructivista de finales de los setenta. Siguiendo el
enfoque de critica literaria que trabajaron varios pensadores, Wilde fue en multitud de
ocasiones asociado al posestructuralismo de autores como Derrida, Deleuze o el propio
Barthes. Mientras que Hartman (2007) reflexiona en torno a la distancia que Wilde

110



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

impone entre la persona y la mascara y como décadas mas tarde la teoria moderna de
la persona intentaria reparar el dafio, el mayor estudioso de la obra de Wilde en esta
escuela de pensamiento no es otro que Harold Bloom. Debemos sefialar su Oscar Wilde
(Bloom, 2008), una seleccidn critica de textos que tratan obras clave del artista irlandés,
precedido de una emotiva introduccion donde se pone de manifiesto la relacién entre
el pensamiento estético de Wilde y la creacién de sentido propia del posestructuralismo
de Yale. Destacamos también The anxiety of influence. A theory of poetry (Bloom, 1997),
aportacion clave en el ambito de la critica literaria de la década de los setenta. A través
del concepto de misreading, gesto propio de la obra de Oscar Wilde (Doody, 2000), Bloom
estudia con detenimiento el papel que juega las influencias literarias en la produccién
artistica. En How to read and Why (2000), Bloom estudia el teatro de Wilde y lo compara
con la literatura del sinsentido de Lewis Carrol®.

En los ultimos afios, tanto el ambito anglosajén como el francés han dedicado un mayor
interés a estudiar a Wilde y Barthes bajo el paradigma del posestructuralismo y los limites
de la hermenéutica clasica, poniendo en comun elementos como la creatividad, el lenguaje
o la autoridad. En el dmbito anglosajon, debemos subrayar en primer lugar el trabajo de
Richard Ellman, identificando a Wilde como un Roland Barthes ancestral (Ellman, 1969:
7-8) y recogiendo el afan del irlandés por liberar a los criticos de la subordinacion de la
obra original, concediéndoles una mayor participacién en la produccién literaria (Ellman,
1969: 9). Siguiendo esta linea, debemos reconocer el trabajo de K. Hext (2011), colocando
a Wilde en una trayectoria anti-hegeliana que le conecta con pensadores andrquicos como
Nietzsche o Barthes, o el de M. Knox (2017), exponiendo cémo el posestructuralismo se
ha relacionado con la nocion de personalidad, tan presente en Wilde y en Barthes. Varias
investigaciones también se han producido tratando de identificar problematicas propias del
posestructuralismo en la obra de Wilde, como la representacién (Small, 1985), el dialogismo
bajtiniano (Gagnier, 1997), el texto (Danson, 1997) o la propia deconstruccion (Varty, 1998).

En el ambito francés, Wilde y Barthes han sido en varias ocasiones identificados
como tedricos del arte clave para el desarrollo de la disciplina, junto a demas autores
posestructuralistas (Talan-Hugon, 2017). La Unica novela de Wilde, El retrato de Dorian
Gray, se ha trabajado desde 6pticas poshermenéuticas a través de elementos clave como
los epigramas, la imposibilidad de representacion o el caracter abierto de la obra de arte
(Giudicelli, 2009; Gillespie, 2015). Temas centrales para el pensamiento de Wilde y de

Barthes como la produccion de sentido, el comprender la critica como una actividad libre

1 Algunos trabajos a tener en cuenta para comprender la relacion entre Harold Bloom, Oscar Wilde
y la superacién del paradigma hermenéutico clasico: A. Watkitn, (2010), D. Rosenberg (2019), o
Doody (2000).

111



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

o la capacidad del arte a la hora de construir una nueva realidad, han sido notablemente
investigados por autores como B. Gendrel (2020), acercandose a los postulados barthesianos
de la “critica patética”, Y. Landerouin (2008; 2015; 2019), teorizando en torno a la dimensién

creativa de la critica, o J. de Langlade (1987) escribiendo sobre la imagen de la méscara.

El presente articulo busca continuar el ejercicio critico de estos recientes trabajos.
Pese a que la relacidn filoséfica entre Oscar Wilde y el posestructuralismo en general,
y entre Oscar Wilde y Roland Barthes en particular, haya generado cierto interés en los
ultimos afios, aun queda por sefialar conexiones claras y completas entre las obras de
ambos pensadores. En este punto conviene recordar que la recepcion de Wilde también
puede situarse frente a los marcos de la hermenéutica clasica. Desde Schleiermacher
hasta Dilthey, la tarea de la interpretacidon habia consistido en reconstruir la intencion
original del autor y en reinscribir la obra dentro de su horizonte histdrico. La critica
wildeana subvierte este paradigma al no aspirar ni a la fidelidad al autor ni a la continuidad
histdrica, sino a la confeccidn de nuevos usos con una libertad fuera del alcance del autor
(Bashford, 1988: 422). Asi, Wilde emerge como un pensador que se enfrenta a la doctrina
hermenéutica de que interpretar es revivir la experiencia implicita de la obra y propone
una reinterpretacion total y novedosa (Basford, 1988: 418).

El objetivo del siguiente trabajo es identificar qué conceptos presentes en la obra
de Barthes operan también en la obra critica de Wilde, articulando postulados estéticos
rompedores para su época. A través del analisis de tres ideas clave, sean la paradoja; la
muerte del autor; y el individualismo, articularemos un estudio comparativo integro y
exhaustivo que ponga en didlogo a dos figuras intelectuales separadas por casi un siglo de
historia, con el afan de exponer la critica creativa y productora de sentido de Oscar Wilde
manifiesta en la obra de Roland Barthes.

2. La paradoja

La actitud paraddjica de los enunciados, las posibilidades que ésta ofrece a través de la
ruptura con el lenguaje cotidiano, es el primer elemento sobre el que Barthes y Wilde
pivotan en comun. Presentemos, en un primer lugar, como opera este elemento en la
obra de Roland Barthes. En su comentario reflexivo, bajo el titulo de Roland Barthes por

Roland, el autor francés comienza a dar forma a la nociéon de paradoja:

Todo parece indicar que su discurso funciona segin una dialéctica de dos términos:
la opinién comun y su contrario, la Doxa y su paradoja, el estereotipo y su novacion,
el cansancio y la frescura, el gusto y el asco: amo/no amo. Esta dialéctica binaria es la
dialéctica misma del sentido (marcado/no marcado) y del juego freudiano (Fort/Da): la
dialéctica del valor (Barthes, 1978: 79).

112



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

Barthes entiende por Doxa esa “Opinion publica, el Espiritu mayoritario, el Consenso
pequefioburgués, la Voz de lo Natural” (Barthes, 1978: 56). Comparte con el irlandés,
como veremos, el rechazo a priori de aquello que se viste como natural, como dado, como
verdadero segun las masas. En ocasiones, Barthes iguala Doxa con Ley (Barthes, 1978: 74),
apelando a ese caracter imperturbable, sacro, con el que la Ciencia impide todo intento
de transgresion. El estilo de Barthes presenta la paradoja como desafios imposibles para
el lector torpe, complicando el texto y enfatizando las contradicciones (Chaudier, 2015:
77). Al final, la paradoja, la mentira, no es otra cosa que una transgresion, un intento por

escapar a las limitaciones lingliisticas (Sione, 2014: 58) y producir aun m3s significados.

La Ley, la Doxa, la Ciencia no quieren comprender que la perversion, sencillamente,
hace feliz; o, para precisar, que produce un mds: soy mas sensible, mas perceptivo, mas
locuaz, me distraigo mejor, etc. y en este mds reside la diferencia (y de alli el Texto de la
vida, la vida como texto) (Barthes, 1978: 74).

Roland Barthes por Roland Barthes nos aporta una presencia polisémica del personaje,
un Barthes de entre los infinitos posibles, en sintonia con un movimiento perpetuo a
través de inversiones y paradojas (Amossy, 2017: 86). Esta obra de Barthes encapsula a
la perfeccion la potencia de la critica como arte, que también veremos en Oscar Wilde:
la problematica posmoderna, posestructuralista, de identificar un sujeto que ha sido
confeccionado por la gramatica, por el gesto, por los estados de animo. “El objeto inductor
no es, sin embargo, el autor del que hablo sino mas bien lo que éste me lleva a decir de él:
yo me influencio a mi mismo con su permiso: lo que digo de él me obliga a pensarlo de mi

mismo (o a no pensarlo), etc.” (Barthes, 1978: 117).

La forma en la que queda configurada Roland Barthes por Roland Barthes es, en si
misma, paraddjica: un Barthes que se comenta a si mismo como si estudiara a un autor
completamente ajeno y desconocido en unas ocasiones, como si fuera un amigo cercano
en otras, o reconociendo en momentos concretos ser él mismo al usar la primera persona.
Un Barthes que, a través de imagenes, fragmentos y la constante escritura y reescritura de
sus textos, se constituye como sujeto estallado, desintegrado y paraddjico (Sione, 2014: 58).

El tratamiento de la paradoja, enrelacion con el estilo, es uno muy similar al que podemos
analizar en la obra de Oscar Wilde. La paradoja, como procedimiento estilistico y filoséfico,
tensiona directamente el marco hermenéutico cldsico. Mientras que la hermenéutica
romantica buscaba reconstruir un sentido unitario que reposara en la intencién del autor
0 en su contexto histdrico, la paradoja wildeana desmantela esa aspiracion a la coherencia
y abre el texto a una proliferacion incontrolada de significados. Frente al esfuerzo
hermenéutico por restituir la unidad del sentido, Wilde propone la discontinuidad, el

artificio y la contradiccion como motores creativos. En este punto, se revela una primera

113



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

fisura respecto de la tradicién hermenéutica: la paradoja no interpreta para comprender
mejor, sino que inventa para producir mas. Siguiendo la exposicidn anterior, encontramos
en Intentions una voz teatral vistiendo las reflexiones filosoéficas en torno al arte y la critica.
Hay una atencidn minuciosa al detalle que queda sobre la superficie, a la sorpresa, al resorte
que se activa al leer la frase de una sola pasada. En la lectura de los ensayos de Wilde, es
facil percibir cierta alegria infantil, cierto juego con las palabras. La actitud plasmada en el
texto no es algo baladi: frente al tono serio, académico, que seria el idéneo para presentar
las ideas de una forma mas clara y ordenada, con mayor andamiaje y recursos sobre los que
sustentar el argumentario, Wilde decide adoptar este otro burlesco, a pesar de que pueda
ser entendido como un pasatiempo insipido o una gracieta efimera.

But fracture is, | believe, what Wilde intended his audience to see: a discontinuity (by
contemporary standards), for instance between seriousness and frivolity, which would
correspond at the level of the work to the discontinuities Wilde finds at the level of the
‘personality’ (Kemp, 2013: 49).

Podemos poner como ejemplo La decadencia de la mentira: “The final relevation is
that Lying, the telling of beautiful untrue things, is the proper aim of Art” (Wilde, 1969:
349). Este primer juego de palabras, este primer enunciado paraddjico en el que Wilde
trata de enfrentar la belleza regia de lo que podria ser la Verdad platénica con la bajeza
moral de “las cosas que son mentira”, es un mecanismo para poder mostrar lo artificioso

del pensamiento y suprimir la naturaleza seria de la reflexion:

Through confrontation with a serious point couched in an obvious lie, the reader is
forced to consider the point closely on their own terms. The critical position, thus, is
made stronger because it is bereft of a conveniently packaged point, uncritically to be
digested wholesale (de Vries, 2012: 53).

La creatividad paradodjica del lenguaje teatral permite manifestar lo que habria sido
imposible si se hubiera seguido uno coherente y plano. A través de la mentira, Wilde consigue
explotar los recursos lingliisticos al maximo para presentar una multiplicidad infinita:

[...]Jand over our heads Will float the Blue Bird singing beautiful and imposible things, of
things that are lovely and that never happen, of thing that are not and that should be.
But before this comes to pass we must cultivate the lost art of Lying (Wilde, 1969: 348).

La mentira funcionan en la obra de Wilde como un catalizador de la personalidad. “I live
in terror of not being misunderstood” (Wilde, 1969: 379), la opacidad y lo obscuro de los
razonamientos circulares o contradictorios permiten llegar a aquellos rincones reflexivos que
de otra manera no habriamos podido apreciar. Lejos de ser un defecto, el laberinto metaférico
es una herramienta mas para la produccién de sentido: “What people call insincerity is
simply a method by which we can multiply our personalities” (Wilde, 1969: 424). Este juego
de mascaras permite la multiplicidad del hablante, la evasién y mutabilidad de la propia

identidad, el anonimato que hace posible una lectura libre y una expresién fuera de la moral.

114



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

Y para presentar esta mentira, esta disolucién de los juicios que posibilitan una potenciacion
de la personalidad, Wilde escoge la paradoja; un gesto que tiende hacia lo indecible y que

por el camino amenaza con desestabilizar o destruir aquello a lo que llamamos verdad.

El ejercicio no es uno de contraargumentacion, tampoco de nihilismo absoluto. Lo que
propone Wilde es una plétora de juicios, una mirada caleidoscdpica sobre el lenguaje que pone
a disposicion del sujeto un patio de juegos en el que desarrollarse. Este conjunto de enunciados
paraddjicamente abiertos esen gran medida lo que descansaba en el corazén del posmodernismo
de Lyotard (Kemp, 2013: 48). Si trazamos la paralela con la corriente postestructuralista, esta
multiplicidad de afirmaciones corroeria la narrativa decimondnica de que existe una unica
Verdad. La fragmentacion y consiguiente problematizacion de todas estas mdscaras sirve para
generar una nueva concepcion de la estética que rechace frontalmente la jerarquizacién del
arte y de la critica. En Wilde, como veremos a lo largo del escrito, creacion y critica acaban por
igualarse. En el momento en el que fragmentamos la obra original, en el momento en el que
la critica es capaz de producir por si misma una nueva obra de arte reinventando el enfoque o
la lectura que se da sobre su materia prima, la paradoja se materializa: |a critica es mayor que
la obra de arte, el critico se convierte en un artista. El enunciado paradoéjico permite a Wilde
mostrar al lector la discontinuidad que se maneja entre esos dos tonos que comentdbamos al
principio. La fractura entre lo serio y lo frivolo, entre lo regio y lo burlesco, permiten trabajar
con discontinuidades productoras de sentido, de personalidad.

El critico wildeano no tiene ninguna razén para ser sincero (Moore-Gilbert, 1993:59),
podemos comprobarlo en el personaje de Lord Henry cuando se enuncia que “the
probabilities are that the more insiscere the man is, the more purely intelectual will the
idea be” (Wilde, 2003:23). Para alcanzar una personalidad verdaderamente libre, el critico
necesita constantemente de nuevos puntos de vista. Detras de la mascara, Wilde no tiene
gue preocuparse por convencer a un lector. Mediante la mentira, la ficcidn, el lector se ve
obligado a creer y a desconfiar de Wilde al mismo tiempo:

If “Atruthin art is that whose contradictory is also true”, how can we trust any statement
on art, including this one? How are we to believe that in this passage the ‘truth’ is being
spoken? Could it be another lie? Furthermore, accustomed as we are to reading essays
to access the author’s ‘truth’, how can we trust what we have read? We have entered,
through the portal of this passage, a universe of radical uncertainty, a postmodern space
in which language is unbalanced and truth unstable and multiple —making it deeply
contradictory (Kemp, 2013: 44).

Un analisis de todas las posibilidades que abre el pensamiento paraddjico del irlandés
esinabarcable; el lector se ve obligado a leer sin la pretension de una verdad que articular,
de un secreto que descubrir. La performatividad de su lenguaje permite ahondar en el

misterio sin necesidad de resolverlo.

115



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

La critica wildeana trata de observar, de presentar a su objeto de estudio como
verdaderamente no es: rechaza lo Natural, lo consensuado, lo auténtico en tanto que
demuestra que no existe algo como lo esencial bajo un texto. Se da espacio en la escritura
para hacer de la actitud critica un impulso tan creativo como el propio arte, presentando
la teoria estética como novela, en el caso de El retrato de Dorian Gray o de drama, en
el caso de los ensayos criticos (Moore-Gilbert, 1993:59). Sus paradojas acarrean un
descentramiento del significado y de sus agencias autorizantes, que de alguna u otra
forma adelantan el tropo posestructuralista del autor como texto o de la muerte del autor
(Kemp, 2013: 16) expuesto por Barthes. Ambos pensadores encuentran en la funcién de
la paradoja una herramienta para liberar a la sintaxis y permitir la produccién constante
de nuevos sentidos. En la desarticulacion de un discurso coherente, lineal y discursivo, el
estilo teatral de Wilde y de Barthes no solo problematizan el texto, sino que la voz autorial
queda resquebrajada. Estudiemos, a continuacién, dénde queda el Autor en la obra de
ambos auotres después de esta fisura estilistica.

3. La muerte del autor
3.1 Pluralidad de sentidos

Asentemos las bases de este desplazamiento de la figura del Autor atendiendo a la obra
de Barthes en primer lugar. En el texto inestable, consecuencia de la liberacion paraddjica
del sentido, el autor acaba por perderse en un laberinto del que se hace imposible
salir. En De la obra al texto, Barthes entiende el texto como un elemento plural. Esta
idea de pluralidad no se limita a enunciar que, efectivamente, conviven varios sentidos
en el texto, “sino que realiza la misma pluralidad del sentido: una pluralidad irreductible
(Barthes, 1994: 77). En el texto, una pluralidad de sentidos, de voces, de autores, dibuja
la constelacion de referencias e interpretaciones contra la que nos enfrentamos al leer.
Etimoldgicamente, la palabra texto proviene del latin textus, paticipio de texo, del verbo
texere, que significa tejer, trenzar, entrelazar. El texto brota de una marafa, de una red
infinita de conexiones imposibles de identificar y clasificar. “El texto se hace, se trabaja
a través de un entrelazado perpetuo; perdido en ese tejido —esa textura— el sujeto se
deshace en él como una araia que se disuelve en las segregaciones constructivas de su
tela (Barthes, 1993: 104)".

La disolucion de la que habla Barthes se nos presenta incompatible con la instauracién
de una Unica interpretacion del texto, ni siquiera con la instauracion de una liberal; la
pluralidad de sentidos tan sélo puede entenderse como “una explosion, una diseminacién”

(Barthes, 1994: 77). El lector acaba percibiendo una multiplicidad irreductible, un

116



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

entramado de “luces, colores, vegetaciones, calor, aire, tenues explosiones de ruidos,
delicados gritos de pajaros, voces de nifios del otro lado del valle, pasos, gestos, ropas de
habitantes muy cercanos o muy lejanos” (Barthes, 1994: 77), accidentes dispares que van
tejiendo en su interaccién el campo metodoldgico sobre el que trabajamos. Esta pluralidad
de sentidos revoluciona la coherencia del texto, abriéndolo y poniendo en duda su unidad.
El lector se acaba por enfrentar a todas las huellas que constituyen el escrito, siendo
incapaz de localizar el origen de cada una (Barthes, 1994: 71). El lector se convierte asi en
un puro espacio de recogida de sentido, y no en otro Autor; en un individuo que se limita a
especular negando a la figura que pone fin al texto (Haffas, 2024: 99). Ahondando en esta
apertura del texto, en esta pluralidad de sentidos imposibles de identificar, Barthes recoge

la nocidn de intertextualidad, trabajada en profundidad por su colega Julia Kristeva.

La intertextualidad en la que esta inserto todo texto, ya que él mismo es el entretexto de otro
texto, no debe confundirse con ninguin origen del texto: buscar las “fuentes”, las “influencias”
de una obra es satisfacer el mito de la filiacion; las citas que forman un texto son anénimas,
ilocalizables y, no obstante, ya leidas antes: son citas sin entrecomillado (Barthes, 1994: 78).

Oscar Wilde, en una de sus piezas periodisticas, reflexiona sobre la presunta originalidad
que se espera de un verdadero artista, en consonancia con este huir de las fuentes y los
entrecomillados: “The originality, | mean, which we ask from the artist, is originality of treatment,
not of subject. It is only the unimaginative who ever invents. The true artist is known by the use

he makes of what he annexes, and he annexes everything” (Wilde, 2003: 955).

No existe una originalidad respecto del sujeto, respecto del tema que tratamos o las
ideas que exponemos, tan solo podemos esperar cierta originalidad en la forma, en el
tratamiento de este contenido. El artista es aquel capaz de operar con todas las referencias
que durante sus procesos de socializacidn e investigacidn ha ido recopilando o que han ido
calando en él. Deja de ser relevante identificar las ideas, las formulas o las citas concretas
y colocarlas en boca de este o esta otra autora; el verdadero artista es aquel que consigue
empaparse de todo y expresarlo todo. Wilde propone abandonar ese sentimiento de culpa
al subrayar que uno ha adaptado esta idea de esta fuente, pues no nos podemos apropiar
de algo que no sea ya nuestro, que no nos constituya ya como individuo: “He, indeed,
knows neither the origin of his deeds nor their results. From the field in which he thought
that he had sown thorns, we have gathered our vintage, and the fig-tree that he planted for
our pleasure is as barren as the thistle, and more bitter” (Wilde, 1969: 389).

3.2 La labor de la critica

La muerte del autor no significa que, a partir de entonces, la literatura entre en una etapa de
nihilismo oscuro, incapaz de avanzar hacia el futuro (Nachtergael, 2013: 29). La creatividad

117



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

que comienza con la pluralidad de sentidos permite un enfoque ludico a la hora de trabajar
sobre un texto. Entendiendo la escritura como multiplicidad, el lector-escritor se encuentra
con un todo desordenado que no necesita de una reconfiguracion para responder a leyes o
estructuras fijas; se ve obligado a recorrer el espacio de la escritura sin atravesarlo.

Por eso mismo, la literatura (seria mejor decir la escritura, de ahora en adelante), al
rehusar la asignacion al texto (y al mundo como texto) de un “secreto”, es decir, un
sentido ultimo, se entrega a una actividad que se podria llamar contrateoldgica,
revolucionaria en sentido propio, pues rehusar la detencién del sentido, es, en definitiva
rechazar a Dios y a sus hipdstasis, la razon, la ciencia, la ley (Barthes, 1994: 70).

En Critica y verdad, Barthes sefala que la labor del critico es |la de levantar una segunda
escritura sobre la primera, la de “abrir el camino a margenes imprevisibles, suscitar el
juego infinito de los espejos” (Barthes, 1966: 13-14). La significacién no se encuentra
atesorada por el autor en la obra, la significacién se produce en la interaccion de estos
dos papeles, en la interaccidn entre las referencias que manejan tanto Autor como Lector,
intercambiando roles y produciendo constantemente. Llegados a este punto, los papeles
del autor, del lector y del critico comienzan a diluirse unos en otros, desdibujando del
todo las lineas fronterizas que delimitan sus especificidades. La muerte del autor no deja
un vacio, sino que da paso a otra instancia narrativa (Nachteragael, 2013: 32). El nuevo
sujeto abierto a la pluralidad de sentidos no busca descifrar el significado de un texto, no
busca desenmascarar a un mentiroso, sino disfrutar de lo que su paradoja, su alteracion,
su ficcidn, puede aportar de novedoso: “Una vez alejado el Autor, se vuelve indtil la
pretensidn de “descifrar” un texto. Darle a un texto un Autor es imponerle un seguro,

proveerlo de un significado ultimo, cerrar la escritura” (Barthes, 1994: 70).

El contraste con la tradicidn interpretativa resulta aqui todavia mas evidente. Tanto
Wilde como Barthes se descuelgan del lema hermenéutico “comprender a un autor mejor
de lo que él se comprendid a si mismo” (Dilthey, 2000: 78) y la figura del autor no se
recupera como origen de sentido, sino que se declara su desaparicion como condicion
para que la interpretacion pueda ser creativa. La muerte del autor funciona, en este
sentido, como un gesto antihermenéutico, que desplaza la centralidad de la autoria y la
sustituye por una pluralidad de voces irreductibles. La légica a la hora de relacionarse con
un texto deja de ser comprensiva, deja de preguntarse por el sentido ultimo, y pasa a ser
metonimica, en palabras de Barthes. Trabajamos ahora con asociaciones, contigliidades,
traslados, que acaban forzando una liberacion de la energia simbdlica (Barthes, 1994: 76).
El texto deja de ser un objeto sagrado, hermético frente a los comentarios que vengan
desde el exterior. El texto deja de ser una figura venerable, y pasa a ser un elemento con
el que relacionarnos desde el juego, interpretandolo y rompiéndolo. El critico se convierte
en un intérprete, siguiendo el ejemplo musical que recoge Barthes:

118



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

Iu

[...]es sabido que hoy, la musica postserial ha revolucionado el papel del “intérprete”,
al que se le pide de alguna manera que sea el coautor de la partitura que, mas que
“expresar”, completa. El Texto es mas o menos una partitura de ese nuevo estilo: solicita
del lector una colaboracidn practica. Gran innovacidn, porque ¢quién ejecuta la obra? (Ya
se planted la pregunta Mallarmé, y pretende que el auditorio produce el libro.) Tan sélo
el critico ejecuta hoy en dia la obra (admito el juego de palabras) (Barthes, 1994: 80).

La actitud Iudica expuesta por Barthes a la hora de comprender la critica como un
ejercicio de produccion de sentidos, como un hacerse cargo de la pluralidad que compone
al texto, se encuentra muy presente en la obra de Oscar Wilde. Wilde, siguiendo con el
elemento paraddjico que comentdbamos en el primer epigrafe, se enfrenta a la tradicién
de critica artistica inglesa de finales del siglo XIX. Donde Mathew Arnold firmaria que
el objetivo de toda critica es ver el objeto como es en realidad, Walter Pater sugeriria
que, por encima de eso, deberiamos antes conocer la impresiéon que tenemos del objeto
tal y como es. Wilde ironiza con los postulados imperantes en su época y reformula el

verdadero propdsito de la critica de arte: ver el objeto como no es en realidad.

ERNEST: The highest Criticism, then, is more creative than creation, and the primary aim
of the critic is to see the object as in itself it really is not; that is your theory, | believe?

GILBERT: Yes, that is my theory. To the critic the work of art is simply a suggestion for a
new work of his own, that need not necessarily bear any obvious resemblance to the
thing it criticises. The one characteristic of a beautiful form is that one can put into it
whatever one wishes, and see in it whatever one chooses to see [...] (Wilde, 1969: 398).

La nueva critica que propone Wilde no es un burdo intento de explicar la obra de arte,
de presentarla como verdaderamente ella es porque, desde un enfoque intertextual, eso
seria imposible. No habria un significado originario establecido por un autor originario;
seria imposible identificar una originalidad detras de la infinidad de mascaras que hay
tras un texto. Para el critico wildeano, la obra sobre la que se trabaja es solo un impulso
para crear algo nuevo, algo que no requiera de una conexién fija, de una identidad en
el contenido y en la forma con su materia prima: “The one duty we owe to history is
to rewrite it” (Wilde, 1969: 390). El critico no busca desenterrar un sentido dado, sino
producir infinidad de sentidos novedosos. Lejos de resolver un misterio, Wilde propone
jugar con él: “Yet his object will not always be to explain the work of art. He may seek
rather to deepen its mystery, to raise round it, and round its maker, that mist of wonder
which is dear to both gods and worshippers alike” (Wilde, 1969: 403).

La tarea del critico, en armonia con la descrita por Barthes, es la de intensificar el secreto
antes que revelarlo, “ The critic will certainly be an interpreter, but he will not treat Art as
a riddling Sphinx, whose shallow secret may be guessed and revealed by one whose feet
are wounded and who knows not his name” (Wilde, 1969: 403). La libertad creativa es una

consecuencia directa de la muerte del autor, de esta desestabilizacion de la unidad autoral.

119



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

Que el critico-artista pierda el miedo a reescribir la historia, que se aventure a reestructurar la
obra en su propio ejercicio de lectura, creando nuevos sentidos al cruzar las referencias que él
atesora y que se relacionan con la que el texto, en potencia, maneja, implica la imposibilidad
de establecer como fija ninguna postura, ni siquiera la del autor. Este impulso teatral, lGdico,
“treats the work of art simply as a starting-point for a new creation” (Wilde, 1969: 397), sin
verse limitada por el Autor, ese “padre y propietario de su obra” (Barthes, 1969: 78).

Finalicemos esta muerte del autor diacrénica con un ejemplo practico que Wilde
rescata de uno de sus mentores citados con anterioridad, Walter Pater:

Who, again, cares whether Mr. Pater has put into the portrait of Monna Lisa something that
Lionardo never dreamed of? [...]. The painter may have been merely the slave of an archaic
smile, as some have fancied, but whenever | pass into the cool galleries of the Palace of
the Louvre, and stand before that strange figure “set in its marble chair in that cirque of
fantastic rocks, as in some faint light under sea,” | murmur to myself [...] (Wilde, 1969: 397).

Profundizando en el argumentario de Wilde, el cuadro de La Gioconda se transforma
en una obra de arte mas maravillosa de la que ya era; el critico presenta la obra como no
es en realidad para hacerla explotar con nuevos sentidos y significados. La labor critica-
creativa no se daria si nos limitdramos a preguntarnos por la intencién de Leonardo. Si le
hubiéramos preguntado al florentino por el animalismo de Grecia, la lujuria de Roma o
por los pecados de los Borgias (Wilde, 1969: 397) que nosotros como criticos podriamos
ver en el retrato de esa mujer, Leonardo habria respondido que nada de eso esta en su
cuadro, que él solo trataba de representar ciertas lineas y masas, ciertas armonias entre
el verde y el azul (Wilde, 1969: 397). Si el Autor siguiera respondiendo por el critico, la
capacidad creativa se veria completamente inhibida. La posicion del lector, del critico, se
revaloriza al permitirle participar de la produccidn de sentido de un cuadro o de un texto.
El lector debe actuar como co-creador de la obra aportando esa pieza de significado que,

si bien no estaba presente de forma clara, si estaba implicita.

Para Barthes, la muerte del autor es, antes que cualquier caracterizacion metafisica, o
lingliistica, un problema literario (Haffas, 2024: 100); también es asi en la critica de la Gioconda
de Wilde. El critico, el intérprete, completa la obra al aportar todos estos nuevos sentidos, la
hace mas grande vy rica. El critico se convierte en artista (de la misma forma que el lector se
convierte en escritor) al participar de esta colaboracion practica. Una partitura solo se ve
ejecutada si se interpreta, de la misma forma que un libro solo se ejecuta si se lee, y un cuadro

si se observa. El auditorio produce la pieza musical; los lectores, los criticos, producen el libro.

El Autor muere por tension, por exceso de autores, por capas y capas de voces, de
sentidos, de reinterpretaciones que impiden fijar una en el tiempo. “Yes; the critic will be
an interpreter, if he chooses (Wilde, 1969: 402).

120



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

4. El individualismo

El sujeto que emerge de estas operaciones criticas no coincide con la concepcion
hermenéutica de la identidad narrativa formulada por Paul Ricoeur. Para Ricoeur,
comprender un texto implica articular un “si mismo” coherente mediante el relato
(Vélez, 2010: 112). Wilde y Barthes, en cambio, dinamitan esa posibilidad de clausura
identitaria: la critica paraddjica y la muerte del autor inauguran un sujeto fragmentado,
estallado en multiples voces, imposible de reconciliar en una unidad narrativa. Alli donde
la hermenéutica apuesta por el circulo comprensivo que reconduce a la identidad, Wilde
y Barthes apuestan por la dispersién como forma de libertad estética y politica. Los dos
movimientos criticos previamente analizados, el estilo paradéjico de ambos autores y su
problematizacion de la figura del autor, desembocan en un tercer movimiento de marcado
caracter humanista y cosmopolita. De los planteamientos en pos de una pluralidad de
sentidos y una creatividad liberada se deriva un proyecto ético que tiene por objetivo
rearticular la nocién de sujeto moderno.

La nocién de texto neutro trabajada por Roland Barthes puede que nos sirva para
asentar las bases de este nuevo programa ético:

No puedo dosificar, imaginar que el texto sea perfectible, dispuesto a entrar en un juego de
predicados normativos: es demasiado esto, no es suficiente esto otro; el texto (ocurre lo mismo
con la voz que canta) no puede arrancarme sino un juicio no adjetivo: jes esto! Y todavia mas:
jes esto para mi! Este para mi no es subjetivo ni existencial sino nietzscheano (“...en el fondo
no es siempre la misma cuestion: ¢qué significa esto para mi?”) (Barthes, 1993: 24).

El texto neutro ejerce una transformacion epistémica del sujeto que se acerca a él. El
lector se ve incapaz de ocupar la posicion despética del autor incluso después de leer y de
encontrarse con un significado, puesto que los juicios adjetivos han dejado de tener cabida
en esta marafa. Uno solo puede enunciar, llegados a este punto, un juicio eminentemente
nietzscheano: qué sentido saca uno, qué sentido produce uno en el texto, sin imponer
una interpretacion que absolutice el resto. La nueva conceptualizacién del lector como
escritor, del critico como artista, pone en jaque la idea de una subjetividad unificada.
Barthes trabaja por diluir al Yo en una miriada de textos, de cddigos infinitos de los cuales
la personalidad se nutre y se ensancha. En un ejercicio de radical empatia, el critico-artista
buscara transitar todo el abanico de emociones, leera en el texto todas las posibilidades
y abrazard la enunciacién paraddjica. El texto supone, asi, el espacio en el que “ningun
lenguaje tiene poder sobre otro, es el espacio en el que los lenguajes circulan (conservan
el sentido circular del término)” (Barthes, 1994: 81).

El sujeto de la escritura se mantiene en un devenir constante, atravesando la pluralidad

de sentidos del texto y evolucionando en base a todas esas intensidades literarias que le

121



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

atraviesa. Se erige como un sujeto universal, en tanto que se ve conformado por todo el
entramado intertextual: “El objeto inductor no es, sin embargo, el autor del que hablo sino
mas bien lo que éste me lleva a decir de él: yo me influencio a mi mismo con su permiso: lo
que digo de él me obliga a pensarlo de mi mismo (o a no pensarlo), etc.” (Barthes, 1978: 117).

Este planteamiento ético, fruto de una reflexién en torno a la autonomia de la
critica artistica, ya se encontraba presente también en los textos de Oscar Wilde2. De
su acercamiento a la figura del critico-artista, se deduce un “lenguaje vertiginoso de la
incertidumbre” (Kemp, 2013: 46), un espacio abierto de contradiccion sin limites. En la
critica autdbnoma no se consigue establecer ninguna verdad ultima, sino que se aboga por
un fluir constante del lenguaje, impidiendo asi una articulacion fija. Esta critica trabaja por
construir un discurso que no afirme ni uno ni su contrario, sino que celebre en secreto su
estatus hibrido e indeterminado (Kemp, 2013: 46).

It is Criticism that, recognizing no position as final, and refusing to bind itself by the
shallow shibboleths of any sect or school, creates that serene philosophic temper
which loves truth for its own sake, and loves it not the less because it knows it to be
unattainable (Wilde, 1969: 436).

Ambos autores comparten la misma vision: la autonomia de la critica artistica implica una
autonomia también del sujeto que la enuncia, una libertad ala hora de interpretar el texto y de
construir una nueva produccion. Sin embargo, este sujeto libre no puede configurarse como
un individuo ya dado, ya completado, al ser un fiel reflejo del texto. El circulo hermenéutico
no puede completarse haciendo referencia a una subjetividad coherente y contenida en el
lector (Moore-Gilbert, 1993:58); la nueva critica artistica empuja a Wilde a

Wonder at the shallow psychology of those who conceive the Ego in man as a thing
simple, permanent, reliable, and of one essence. To him, man was a being with myriad
lives and myriads sensations, a complex, multiform creature that bore within itself
strange legacies of thought and passion (Wilde, 2003:107)

El texto solo puede arrancarle al critico-artista juicios no-adjetivos, como habiamos
visto con Barthes. Se recahaza una clasificacion fija y determinada, buscando aprehender
la heterogeneidad e indeterminacion de un texto que no coloca ningun sentido por encima
de otro. Wilde escribe en El retrato de Dorian Gray que para su protagonista, “man was
a being with myriad lives and myriad sensations, acomplex multiform creature that bore
within itself strange legacies of thought and passion” (Wilde, 2003: 107); la personalidad
perfecta no es otra cosa que el reflejo de este texto neutro y abierto, un “entrelazamiento
dindmico entre ella y su entorno dificil de cuantificar” (Willoughby, 1989: 321). El critico

2 “Wilde seems, in his formulation of a new kind of art-criticism, to express something that Roland
Barthes would develop sixty odd years later: the self-sufficiency of criticism as an end in itself, or as
a new form of aesthetic expression” (Kemp, 2013: 39).

122



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

como artista no deja de ser una figura pegada a ese sentimiento de mismidad a pesar de
la postergacion infinita del logos derridiano, el colapso del sujeto de Foucault o el ataque
incisivo de Kristeva al chovinisimo de la unidad (Willoughby, 1989: 321). Wilde, en este
sentido, es un pensador proto-postestructuralista: el sujeto se diluye en un constante
ejercicio de critica, en una constante reinterpretacion del texto que abandona toda
estructuracion fija de la personalidad, buscando una absoluta y libre: “Through constant

change, and through constant change alone, he will find his true unity” (Wilde, 1969: 423).

Las premisas planteadas tanto por Wilde como por Barthes implican una transformacion
politica del individuo, renegando de una visidn estructuralista del Yo como principio organizado
y abriendo camino a un ideal humanista que defina el desarrollo ético e intelectual en términos
de ensanchamiento de la personalidad y de empatia para con el otro (Tompkins, 1980:18).

La idea de un sentido infinitamente amplio implica una postura humilde, abierta al
cambio y dispuesta a mejorar, alejandose de un paquete de asunciones inmdviles. Apunta
a una comunidad posible en el que el critico entienda como propio, como parte de su
personalidad, todos estos sentidos en un ejercicio de empatia absoluta “To arrive at what
one really believes, one must speak through lips different from one’s own. To know the
truth one must imagine myriads of falsehoods” (Wilde, 1969: 423). Wilde tiene un pasaje
en El Critico como Artista que funciona como eje articulador del proyecto, de la misma
forma que lo hacia esa interpretacion de La Gioconda de Pater en el epigrafe anterior:

No: the emotions will not make us cosmopolitan, any more than the greed for gain could
do so. It is only by the cultivation of the habit of intellectual criticism that we shall be
able to rise superior to race prejudices [...]. As long as war is regarded as wicked, it will
always have its fascination. When it is looked upon as vulgar, it will cease to be popular.
The change will, of course, be slow, and people will not be conscious of it. They will not
say “We will not war against France because her prose is perfect,” but because the prose
of France is perfect, they will not hate the land. Intellectual criticism will bind Europe
together in bonds far closer than those that can be forged by shopman or sentimentalist.
It will give us the peace that springs from understanding (Wilde, 1969: 435-436).

Wilde defiende un proyecto cosmopolita, en el que las diferencias nacionales o
regionales no lleguen a suponer un obstaculo por lo unitario y positivo de la personalidad
basada en la cultura artistica. El habito de la critica es la herramienta fundamental para
superar los distintos prejuicios que no hacen sino limitar al ser humano, como podemos
leer en El Alma del Hombre Bajo el Socialismo®. Wilde insiste en una unidad del ser

humano que, sin embargo, descansa en la infinita multiplicidad de formas.

3 “La obra de arte ha de dominar al espectador, y no el espectador a la obra de arte. El especta-
dor tiene que ser receptivo. Ha de ser el violin en el que el maestro va a tocar. Y cuanto mas logre
suprimir sus propios necios puntos de vista, sus propios disparatados prejuicios, sus propias ideas
absurdas de lo que deberia ser o no deberia ser el arte, con tanta mds probabilidad entendera y
apreciard la obra de arte en cuestién” (Wilde, 2022: 46-47)

123



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

El irlandés ve en la figura de Goethe ese primer paso para reconocerse en el otro,
para reconocerse en la heterogeneidad de la que se compone el mundo. El critico se ve
reconocido en esa imagen caleidoscépica del ser humano, es capaz de reconocerse en
cada una de las interpretaciones del texto, porque todas, de alguna u otra forma, dicen

“wu

algo de si: ““Condcete a ti mismo”, estaba escrito en el portal del mundo antiguo. Sobre el
portal del nuevo mundo se habra de escribir “Sé ti mismo”“ (Wilde, 2022: 27). La utopia
social de Wilde descansa en un Individualismo absoluto, en una personalidad ensanchada.
Una vez mas, haciendo gala del pensamiento paraddjico, del epigrama, Wilde asegura que
los prejuicios no se veran solventados a través de la reflexion critica, a posteriori, sino que
una actitud como la del critico-artista harad imposible en un primer momento esa ofensa

contra aquello que le pertenece, que le habla a él.

Esta revolucidn epistemoldgica llevada a cabo tanto por Wilde como por Barthes tiene
como resultado la re-politizacion de la figura del lector, del ejercicio de la lectura. Esta
nueva dimension politica implica el desarrollo de la figura del lector, transformandolo en un
escritor de primer orden, en un artista, al dotarle de herramientas para producir significado
y texto. El nuevo helenismo wildeano también se comprende desde un prisma discursivo, de
hegemonias: “When discourse is responsable for reality and not merely a reflection of it, then
whose discourse prevails makes all the difference” (Tompkins, 1980: 25). Que el relato, la
interpretacion, pueda por fin disputarse implica el avistamiento de lineas de fuga por las que
los sujetos politicos puedan adquirir mayor presencia y poder para luchar por sus situaciones
sociales y materiales. Lo vemos en las aspiraciones politicas de Wilde en El alma del hombre

bajo el socialismo* y lo vemos en los comentarios fragmentados de Barthes en S/Z:

Por lo tanto, el significado tiene evidentemente un valor hermenéutico: todo proceso de sentido
es un proceso de verdad; en el texto clasico (correspondiente a una ideologia histdrica), el
sentido es confundido con la verdad, la significacion es el camino de la verdad: si se consigue
denotar al anciano, su verdad (de castrado) queda inmediatamente revelada (Barthes, 2011: 76).

El nuevo critico, sin embargo, debera evitar convertirse de nuevo en Autor. La
potencialidad politica se encuentra ligada a la ética: la liberacion del significado es

incompatible con una posterior imposicién, con una rearticulacién del mismo en pos de la
produccion de sentido. Tanto el proyecto de Wilde como el de Barthes saben hacerse cargo

4 “La verdadera personalidad del hombre sera, cuando la veamos, algo maravilloso. Crecera de ma-
nera gradual y simple, como una flor, o como crece un arbol. No estard en discordia. Nunca discutira
o disputara. No probara cosas. Lo sabra todo. Y, sin embargo, no se preocupara del conocimiento.
Tendra sabiduria. Su valor no se medira con criterios materiales. No tendra nada. Y, sin embargo, lo
tendra todo, y cualquiera que sea la cosa que se le quite, la seguird teniendo, tan rico serd. No estara
siempre entrometiéndose en la vida de los demas, o pidiéndoles que sean como él. Los amara por-
que son diferentes. Y al no entrometerse, ayudard a todos, como un objeto bello nos ayuda siendo
lo que es. La personalidad del hombre sera maravillosa. Tanto como la de un nifio” (Wilde, 2022: 27)

124



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

de esta paradoja. El critico jamas se convertird en Autor al buscar constantemente nuevos
enfoques, nuevas sensaciones; transicionara todo el espectro emocional del individuo en
aras de ensanchar su personalidad al maximo, renegando de imponer una Unica visién
del mundo y haciéndose cargo de todas: “Beauty has as many meanings as man has
moods” (Wilde, 1960: 397). Barthes, siguiendo la misma linea politica, encontrara en el
deslizamiento la herramienta perfecta para sortear el fascismo implicito en toda lengua.

Desplazarse puede significar entonces colocarse alli donde no se los espera o, todavia
y mas radicalmente, abjurar de lo que se ha escrito (pero no forzosamente de lo que se ha
pensado) cuando el poder gregario lo utiliza y lo serviliza (Barthes, 1993: 132).

Mediante el desplazamiento, esta nueva literatura a cargo de Escritores, y no de
Autores, puede encontrarse en un movimiento constante de amplitud y heterogeneidad.
Alejarse en el momento de colocar una estructura, dinamitar la interpretacién en el
momento de su enunciacion con otra, no permitirse habitar el mismo estado durante mas
de un instante: construir “una verdadera heteronomia de las cosas” (Barthes, 1993: 133).

5. Conclusiones

Este Individualismo parece, en ocasiones, entrar en contradiccion con todo el proyecto
postestructuralista que se ha expuesto durante el ensayo. Sin embargo, la utopia cosmopolita
de Wilde se puede leer contra la concepcion neoliberal del sujeto aislado y que vela por sus
propios intereses. Wilde, al hablar de Individualismo, se refiere a esa unidad del ser humano
sustentada en la infinidad de formas que adquiere sus lecturas. Los epigramas y paradojas
del autor irlandés permiten al sujeto expresarse en el maximo de sus posibilidades, en su
contradiccion mas absoluta, abandonan los limites del lenguaje y pensamiento logico que
funcionaban como barrera fronteriza. La Doxa de Barthes se puede contestar gracias a
este retorcer los conceptos que permite el epigrama. Este baile de mascaras conecta a la
perfeccién con el aspecto ético-politico de Wilde, proponiendo un sujeto que no requiera
de una subjetividad Unica, que pueda presentarse de manera caleidoscopica. El réquiem
por la figura del Autor defiende el mismo proyecto, desgajando toda autoridad fantasma
que pudiera forzar una forma de leer, de pensar o de relacionarse con el mundo. Siguiendo
el pensamiento de Barthes, el sujeto es capaz de escapar de si mismo a través de todos
estos movimientos de intertextualidad y de critica independiente. Individualismo, en Wilde,
tiene un caracter radicalmente antiautoritario, se trata de un ejercicio honesto por presentar
al individuo como es: una contradiccidon constante, un fluir de criticas®. El Individualismo

wildeano noesotracosaque una paradoja, comovenia haciendo el autorirlandésdurante toda

5 Recuerda de forma natural a los versos de Whitman: “Yo soy inmenso y contengo multitudes”.

125



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

su produccidn critica, un intento por darle la vuelta al término ya cargado ideolégicamente y
presentarlo en una nueva imagen productora de sentido. Individualismo significaria ahora la
autorrealizacion individual en una lucha contra las interpretaciones o lenguajes que una vez
se impusieron sobre él bajo el disfraz de la Verdad. El Individualismo es una defensa por la
unidad orgénica, paraddjica, del individuo y la sociedad en tanto que marafia, rizoma, espacio
neutro donde todo personaje se expresa y se transforma en una relacién constante. Tanto el
epigrama como la critica-artistica se postulan como herramientas para hacer del individuo
uno mas pleno, mas universal, permitiendo articular cada una de las diferencias en las que
encuentra un nuevo sentido o una nueva reinterpretacion, que se convierte en auténoma
plenamente. En palabras de Barthes, este nuevo critico como artista “reconoce[ria] la amplia
frescura del mundo presente” (Barthes, 2003: 59). Un inmenso impulso que arroja al sujeto
a crear un lenguaje libre, una multiplicidad de escrituras que configuren, finalmente, esa

utopia del lenguaje (Barthes, 2003: 64) que ambos autores ansian.

En este punto, resulta pertinente contrastar nuevamente a Wilde con la tradicidn
hermenéutica. La interpretacion artistica, desde posturas como las de Gadamer, supone
siempre un didlogo con la tradicion, una apertura a la verdad que se manifiesta en la obra
(Rodriguez-Grandjean, 2002: 7). Wilde, en cambio, se sitlia mas alla de esta ldgica dialdgica: su
critica no busca comprender ni actualizar un sentido heredado, sino forzar la creacién de uno
nuevo, radicalmente auténomo. En este sentido, la propuesta de Wilde puede leerse como una
alternativa estética a la hermenéutica clasica, pues desplaza la busqueda de verdad hacia la
produccion de ficciones, y convierte la critica en el lugar privilegiado donde el arte se reinventa.

Un Individualismo capaz de sobrepasar los limites del Individuo: ese es el potencial
emancipador del discurso ético-artistico que construye Wilde en torno a la paradojay la critica,
y que mas tarde recogeria toda una corriente filoséfica francesa para llevarla ain mas lejos.

Por ejemplo, [Wilde] y [Barthes] estan separados por fendémenos de lenguay por accidentes
de estilo; sin embargo, practican un lenguaje cargado de la misma intencionalidad, se refieren
a una misma idea de la forma y del fondo, aceptan un mismo orden de convenciones, son el
encuentro de los mismos reflejos técnicos, emplean con los mismos gestos, a [un siglo] de
distancia, un instrumento idéntico, sin duda un poco modificado en su aspecto, pero en modo
alguno en su situacién o en su uso: en suma, tienen la misma escritura® (Barthes, 2003: 20).

6 Cita modificada. La original reza asi: “Por ejemplo, Merimée y Fénelon estan separados por
fendmenos de lengua y por accidentes de es- tilo; sin embargo, practican un lenguaje cargado de
la misma intencionalidad, se refieren a una misma idea de la forma y del fondo, aceptan un mismo
orden de convenciones, son el encuentro de los mismos reflejos técnicos, emplean con los mismos
gestos, a un siglo y medio de distancia, un instrumento idéntico, sin duda un poco modificado en
su aspecto, pero en modo alguno en su situacion o en su uso: en suma, tienen la misma escritura”

126



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

Referencias bibliograficas

AMOSSY, R. (2017) “Roland Barthes et I'image d’auteur: écrits posthumes et hommages amicaux”,
Littérature, 186(2), 82-95.

BARTHES, R. (1966). Critica y verdad. Madrid: Siglo XXI.

BARTHES, R. (1978). Roland Barthes por Roland Barthes. Barcelona: Kairos.

BARTHES, R. (1993). £l placer del texto, sequido por Leccion inaugural. Madrid: Siglo XXI.

BARTHES, R. (1994). El susurro del lenguaje. Barcelona: Paidos.

BARTHES, R. (2003). El grado cero de la escritura seguido de Nuevos ensayos criticos. Madrid: Siglo XXI

BARTHES, R. (2011). S/Z. Madrid: Siglo XXI.

BASHFORD, B. (1988). “Hermeneutics in Oscar Wilde’s The Portrait of Mr. W. H.”. Papers on Language
and Literature, 24(4), 412-422.

BEAVER, H. (1981) “Homosexual Signs (In memory of Roland Barthes)”. Critical Inquiry, 8(1), 99-119.

BLOOM, H. (1997). The Anxiety of Influence. A Theory of Poetry. Oxford & New York: Oxford University
Press.

BLoomMm, H. (2000). How to read and Why, New York: Scribner.
BLooMm, H. (eds.) (2008) Bloom’s Classic Critical Views: Oscar Wilde. New York: Infobase Publishing.

CERANKOWSKI, K.J. (2013). “Queer Dandy Style: The Cultural Politics of Tim Gunn’s Asexuality”. WSQ:
Women'’s Studies Quarterly, 41(1), 226-244.

CHAUDIER, S. (2015). “Le vouloir-étre-intelligent: sur le style compliqué de Roland Barthes”. JOUSSET.
P. (ed.). ’homme dans le style et réciproquement. Marseille: Presses Universitaires de Provence.

DANSON, L. (1997). “Wilde as Critic and Theorist”. RABY, P. (ed.). The Cambridge Companion to Oscar
Wilde. Cambridge: Cambridge University Press.

DILTHEY, W. (2000). Dos escritos sobre hermenéutica. Madrid: Istmo.

Dooby, N (2000). “Precursor and Ephebe: Oscar Wilde, Harold Bloom and the Theory of Poetry as
Influence”. Bells: Barcelona English language and literature studies, 11, 25-31.

ERIBON, D. (2015). Theories de la littérature. Systeme du genre et verdicts sexuels. Paris: Presses
Universitaires de France.

GAGNIER, R. (1997). “Wilde and the Victorians”. RABY, P. (ed.). The Cambridge Companion to Oscar
Wilde. Cambridge: Cambridge University Press.

GARLAND, S. (2008), ““This temptation to be undone...” Sontag, Barthes, and the Uses of Style”.
CoMFORT, K. (ed). Art and Life in Aestheticism. London: Palgrave Macmillan.

GENDREL, B. (2020). “De la basse continue dans le roman. Pour une autre critique pathetique”,
Poétique, 187, 33-45.

GILLESPIE, M. (2015). “The Picture of Dorian Gray as a Postmodern Work”. Etudes Anglais, 65, 19-31.

GIUDICELLI, X. (2009). “The Picture of Dorian Gray: les paradoxes de la représentation”. Etudes
Anglais, 62, 28-41.

HAFFAS, S. (2024). “La mort de l'auteur entre Barthes, Derrida et Foucault”. World Literature Studies,
1(16), 97-108.

HARTMAN, G. (2007). Criticism in the wilderness. Connecticut: Yale University Press.

HexT, K. (2011). “Oscar Wilde and Friederich Nietzsche: Rebels in the name of beauty”
Victoriographies, 1, 202-222.

KAYE, R. (2004). “Gay studies/queer theory and Oscar Wilde”. RODEN, F. (ed.). Palgrave advances in
Oscar Wilde studies. New York: Palgrave Macmillan, Nueva York.

127



ALEJANDRO MARDONES DE LA FUENTE
MAS ALLA DE LA HERMENEUTICA: UN ESTUDIO COMPARATIVO ENTRE OSCAR WILDE Y ROLAND BARTHES

KEMP, J. (2013), “The Importance of Being Postmodern: Oscar Wilde and the Untimely”. Rupkatha
Journal, V, 3, 39-53.

KNoX, M. (2017). “Homo ludens: Oscar Wilde’s Philosophy”. BENNET, M. (ed.). Philosophy and Oscar
Wilde. New York: Palgrave-Macmillan.

KOPELSON, K. (1994). Love’s Litany: The Writing of Modern Homoerotics. Stanford: Stanford University
Press.
KOSOFsky, E. (2008). Epistemology of the Closet. Berkeley: University of California Press.

ru

LANDEROUIN, Y. (2008). “Critique créative’ et ‘critique de créateurs’”. Willy et Debussy, Poétique,

155, 333-343.

LANDEROUIN, Y. (2015). La critique créative. Une autre fagon de commenter les ceuvres. Paris: Honoré
Champion Editeur.

LANDEROUIN, Y. (2019), “La créativité du ‘critique comme artiste’— retour sur la théorie wildienne”,
Revue de littérature comparée, 369, 109-119.

DELANGLADE, J. (1987). Oscar Wilde, ou, La vérité des masques. Paris: Mazarine.

MOORE-GILBERT, B. (1993). “Oscar Wilde and Reader-Response Criticism”. DAY, G. (eds.). The British
Critical Tradition. A Re-evaluation. London: Plagrave-Macmillan

NACHTERGAEL, M. (2013). “Nouvelles figures de l'auteur : I'ére photographique (1970-2010)". Revue
des sciences humaines. 310, 29-42.

NELSON, B. (2007). “Dandies, Dandyism, and the Uses of Style”. MAGERsKI, C.; SAVAGE, R.; WELLER, C.
(eds.). Moderne begreifen. Minchen: DUV.

RODRIGUEZ-GRANDIEAN, P. (2002). “Experiencia, tradicion e historia en Gadamer”. A Parte Rei: revista
de filosofia, 24, pp. 1-18.

ROSENBERG, D. (2019). “The pedagogy of the aesthete: Oscar Wilde and Harold Bloom”. Sympoke,
27, 333-336.

SCHIFFER, D. (2008). Philosophie du dandysme. Une esthétique de I'dme et du corps (Kierkegaard,
Wilde, Nietzsche, Baudelaire). Paris: Presses Universitaires de France.

SINFIELD, A. (1994). The Wilde Century: Effimancy, Oscar Wilde and the Queer Moment. Columbia:
Columbia University Press.

SIONE, M. (2014). “Barthes et Nietzsche : une pensée nomade”. Philosophia, 8, 50-59.

SMALL, I. (1985). “Semiotics and Oscar Wilde’s Accounts of Art”. British Journal of Aesthetics, 25.
50-56.

TALAN-HUGON, C. (ed). (2017). Les théoriciens de I'art. Paris: Presses Universitaires de France.

TOMPKINS, J. (1980). “An Introduction to Reader-Response Criticism”. Reader-Response Criticism.
From formalism to post-structuralism. London: The Johns Hopkins University Press.

VARTY, A. (1998). A Preface to Oscar Wilde. Harlow: Addison Wesley Longman.
VELEZ, M. (2010), “Ricoeur y el concepto de texto”. Co-herencia, 7(12), pp. 85-116.

VISSER, J. (2011). “The Dandy as an Innovator: the Usefulness of Paradoxes”. Fashion & Luxury:
Between Heritage & Innovation. Paris: Institut Frangais de la Mode.

DEVRIES, K. (2012). Oscar Wilde and Postmodern Thought, Tesis doctoral, Bangor University.
WATKITN, A. (2010). Bloom’s How to Write about Oscar Wilde. New York: Infobase Publishing.

WILDE, O. (1969), The Artist as Critic. Critical Writings of Oscar Wilde, (R. Ellmann, ed.). New York:
Random House.

WILDE, O. (2003). The Complete Works of Oscar Wilde. London: HarperCollins.

128



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.08. PP. 109-129

WILDE, O. (2022). El alma del hombre bajo el socialismo. Barcelona: Arpa & Alfil.
WILLOUGHBY, G. (1989). “Oscar Wilde and Poststructuralism”. Philosophy and Literature, 13, 2, 316-324.

WILLOUGHBY, G. (1991). “The Dandy’s aesthetics: Wilde, Gide, Barthes”. English Academy Review, 8(1),
60-72.

WILLOUGHBY, G. (2007). “The Dandy’s aesthetic: Wilde, Gide, Barthes”. Southern African Journal of English
Studies, 8, 1, 60-72.

129



