Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - DoI: 10.12795/Differenz.2026.i12.13 [pp. 193-207]

Recibido: 15/8/2025 — Aceptado: 12/12/2025

Lasdimensionesdelacosa(dieSache)enlafilosofiahermenéutica

The Dimensions of the Thing (die Sache) in Hermeneutic Philosophy

Erika Whitney

Universitat Freiburg

Resumen: En Verdad y método (1960), Hans-Georg Gadamer subraya la dificultad que enfrentan las
ciencias del espiritu al intentar ajustarse a los criterios metodoldgicos de las ciencias naturales. En sus
palabras: “No existe un método propio de las ciencias del espiritu. [...] cabe desde luego preguntarse
[...] éEstard lo cientifico de las ciencias del espiritu, a fin de cuentas, mas en él [el tacto] que en su
método?” (1977: 36). Gadamer considera que es la cosa (die Sache) la que debe orientar el modo
de acceso a ella; por lo tanto, el método ha de adecuarse a su objeto, y no al revés. En ello radica su
critica a la absolutizacién moderna del método como Unica via de validacién del conocimiento. Hacia
el final de Verdad y método, Gadamer introduce la nocién de un “hacer de la cosa” (Tun der Sache).
¢Es la cosa aquello que se nos da de forma aparentemente inmediata, o implica también un hacer por
parte del intérprete? La hipdtesis que orienta y estructura el presente trabajo es que la cosa no se da
como un dato acabado, tampoco se la puede comprender de un solo golpe y para siempre, sino que
se desarrolla en y a partir esfuerzo que realiza el comprender para integrarla en su propio horizonte.

Abstract: In Truth and Method (1960), Hans-Georg Gadamer highlights the difficulty faced by the
humanities in attempting to conform to the methodological criteria of the natural sciences. In his words:
“The human sciences have no method of their own. Yet one might well ask [...] What is the basis of this
tact? How is it acquired? Does not what is scientific about the human sciences lie rather here than in their
methodology?” (2004: 7). Gadamer believes that it is the thing (die Sache) that must guide the way of
accessing it; therefore, the method must be adapted to its object, and not the other way around. This is
the basis of his criticism of the modern absolutisation of method as the only way of validating knowledge.
Towards the end of Truth and Method, Gadamer introduces the notion of ‘doing the thing’ (Tun der Sache).
Is the thing that which is given to us in an apparently immediate way, or does it also imply an action on
the part of the interpreter? The hypothesis that guides and structures this work is that the thing does not
occur as a finished fact, nor can it be understood in one fell swoop and forever, but rather develops in and
from the effort made to understand it in order to integrate it into one’s own horizon.

Palabras clave/Keywords: Gadamer; die Sache; Fenomenologia (Phenomenology); Hermenéutica
filoséfica (Philosophical Hermeneutics).

193



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

1. La interpelacion (Anrede)

En el marco de la fenomenologia husserliana, el llamado a “ir a las cosas mismas” (Zu
den Sachen selbst) expresa el propdsito de retornar a lo dado en la intuicién originaria,
es decir, a la cosa tal como aparece en la conciencia. En este contexto, la cosa (die Sache)
es aquello que se manifiesta como correlato de una vivencia de conciencia intencional.
Pese a la pretensién de neutralidad de la fenomenologia y a la primacia de la subjetividad
trascendental, Gadamer hereda (Whitney, 2025) este interés por “la cosa misma”, aunque
lo reformula en clave hermenéutica.

La comprensién comienza con la interpelacion de la “cosa” —que aun ha de
determinarse— al intérprete. Siguiendo el desarrollo de Verdad y método, en particular
en la primera parte dedicada al andlisis del juego como modo de ser del arte —y mas
adelante del lenguaje—, puede pensarse esta interrelacion en estrecha conexién con la
actitud contemplativa del espectador. Gadamer escribe: “El juego representado es el que
habla al espectador en virtud de su representacidn, de manera que el espectador forma
parte de él pese a toda la distancia de su estar enfrente” (1977: 160). A esta interpelacion
le corresponde, en un primer momento, una actitud pasiva, entendida no como mera

inactividad, sino como disponibilidad u apertura ante aquello que se presenta.

Ahora bien, la cosa o el asunto —como suele traducirse en espafiol die Sache— no posee,
en la hermenéutica filosofica, el mismo estatuto que un objeto empirico —como podria ser
Verdad y método en tanto libro— ni el de una entidad puramente abstracta —como un nimero
0 un concepto ldgico'—. La cosa no se presenta como una entidad aislada o autosuficiente,
sino como perteneciente a una tradicidn y en relacidn con su transmisién histérica.

Esta pertenencia, aunque en cierto sentido contextual, posee un cardacter vinculante.
Gadamer escribe: “[e]s “perteneciente” cuando es alcanzado por la interpelaciéon de la
tradicién” (1977: 554). La hermenéutica filosofica muestra que la comprension no tiene
lugar sin esta relacion previa, esto es, sin una precomprensién. Ahora bien, ¢qué sucede
cuando la cosa pertenece a una tradicidn distinta? ¢Es posible comprenderla? Y, de serlo,
épermanece la cosa idéntica a si misma o se reconfigura cada vez que se presenta en
el horizonte de una nueva comprension? ¢Cémo determinar su unidad o su mismidad?
¢Podemos hablar de una sola cosa o de tantas como interpretaciones posibles? ¢Es la
misma cosa incluso para un mismo intérprete en distintos momentos histéricos de su

comprensién?

1 Sobre el objeto historico Gadamer escribe: “No hay acceso inmediato al objeto histdrico, capaz
de proporcionarnos objetivamente su valor proposicional. El historiador tiene que realizar la misma
reflexion que debe guiar al jurista” (1977: 399).

194



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

Estas preguntas introducen el problema de la identidad de la cosa, cuya elucidacion
orientara el este trabajo. Con este fin, en el primer apartado analizaré la circularidad del
comprender y la tensidn constitutiva entre sus momentos pasivo y activo; en el segundo
apartado examinaré la determinacién de la cosa como “objeto” del comprender.

2. La circularidad del comprender

En el prélogo a la segunda edicion (1965) de Verdad y método, ante las primeras criticas
que tiene la recepcidn de esta obra, Gadamer aclara lo siguiente:

En este sentido también la presente investigacion plantea una pregunta filoséfica. Pero
no se la plantea en modo alguno sdlo a las llamadas ciencias del espiritu (en el interior
de las cuales daria ademas prelacion a determinadas disciplinas clasicas); ni siquiera se
la plantea a la ciencia y sus formas de experiencia: su interpelado es el conjuntoo de
la experiencia humana del mundo y de la praxis vital. Por expresarlo kantianamente,
pregunta como es posible la comprensién (1977: 12).

El comprender no es una metodologia, ni un ideal resignado propio de las ciencias del espiritu.
Mas bien, se trata de una parte del acontecer del sentido. Gadamer sostiene que hay dos partes
implicadas en el proceso de la comprensién, el comprender? y la cosa del comprender®. En la
primera seccion de Verdad y método, Gadamer describe el caracter pasivo del comprender, en
tanto se ve afectado por la cosa, mientras que en la segunda, enfatiza el aspecto activo de este,
caracterizandolo como un hacer por parte del intérprete, que se apropia de la cosa.

Se trata ahora de analizar en qué sentido estas dimensiones de pasividad vy
actividad pueden ser distinguidas y, al mismo tiempo, cémo se entrelazan y se suceden
temporalmente en el proceso hermenéutico. Para ello, se examina la siguiente hipdtesis:

toda interpretacion presupone un acontecer de sentido.

Gadamer introduce, en la primera seccidén de su obra principal, el concepto de
juego con el objetivo de continuar el proyecto de superacién de la metafisica —mas
precisamente, para cuestionar una determinada actitud estética que ya Heidegger habia
comenzado a problematizar en El origen de la obra de arte (1936). Desde este horizonte,
el concepto de juego funciona como alternativa al esquema tradicional de oposicién
sujeto-objeto, abriendo una nueva perspectiva sobre la relaciéon entre conocimiento y

mundo. La tesis central de Gadamer afirma que el juego como sujeto tiene un primacia

2 “La comprensién debe entenderse como parte de un acontecer de sentido en el que se forma y concluye
el sentido de todo enunciado, tanto del arte como de cualquier otro género de tradicion” (1977: 217).

3 “Nuestra tesis es, pues, que el ser del arte no puede determinarse como objeto de una conciencia
estética, porque a la inversa el comportamiento estético es mas que lo que él sabe de si mismo. Es parte
del proceso dntico de la representacion, y pertenece esencialmente al juego como tal” (1977: 161).

195



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

ante de la conciencia del jugador. Esto quiere decir que el juego no se desarrolla como
una expresion de la voluntad subjetiva, sino segiin una légica interna del juego mismo a la
que los jugadores se ven arrastrados por un movimiento que escapa a su control. En otros
términos: el juego tiene una dindmica propia que trasciende la conciencia individual. Pero
para que esto suceda, es condicidon necesaria la suspensién temporal de la subjetividad:
los fines e intereses individuales deben ser puestos entre paréntesis mientras se juega.
Solo en esa disposicion de apertura ludica puede realizarse verdaderamente el juego (Cfr.
Gadamer, 1977: 143—ss). A esta pasividad Gadamer la llama el “ser jugado”.

El concepto de juego resalta, ademas, que el jugador no se sitda frente a un objeto,
sino que se encuentra inmerso en el juego, participa activamente en él. Esta actitud
participativa Gadamer la denomina tedrica y difiere radicalmente de la comprension
habitual que se tiene a partir de la modernidad de teoria. Gadamer escribe:

[..] la theoria no debe pensarse primeramente como un comportamiento de la
subjetividad, como una autodeterminacion del sujeto, sino a partir de lo que es
contemplado. Theoria es verdadera participacion, no hacer sino padecer (pathos), un
sentirse arrastrado y poseido por la contemplaciéon (1977:170).

Esta cita subraya el momento receptivo y contemplativo de la theoria, en contraste con el ideal
de conocimiento que privilegia la accidn del sujeto y que persiste en la concepcidn tradicional de
la hermenéutica, de la cual Gadamer procura distanciarse. Gadamer insiste en que comprender
siempre esta inmerso en un acontecer que escapa al control absoluto del intérprete.

Estos dos rasgos fundamentales —la primacia del juego como sujeto y la actitud pasiva
contemplativa— definen el modo de ser del arte. Para Gadamer, el arte es modelo de
elucidacion del fenémeno hermenéutico, en la medida en que implica un acontecer en
el que el espectador o intérprete se ven implicados. Su tesis central respecto de la obra
de arte es que su sentido es inagotable, pues: “[...] todo encuentro con el lenguaje del
arte es encuentro con un acontecer inconcluso y es a su vez parte de este acontecer”
(1977:141). Esto deja entrever la apertura que necesariamente requiere toda relacién con
el objeto hermenéutico. Gadamer subraya la dimension medial y pasiva del comprender:
comprender no se reduce a una actividad proyectiva de construccion subjetiva del sentido
por parte del intérprete, sino que consiste en una participacion en algo que acontece y

que, en cierto modo, sobrepasa al intérprete.

En la segunda seccion de Verdad y método, Gadamer se distancia de la tradicion
hermenéutica, tanto de la hermenéutica romantica como histdrica,* que considera el

4 “Nuestras consideraciones no nos permiten dividir el planteamiento en la subjetividad del intérprete y la
objetividad del sentido que se trata de comprender. Este procedimiento partiria de una falsa contraposicion
que tampoco se supera en el reconocimiento de la dialéctica de lo subejtivo y lo objetivo. La distincién entre

196



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

comprender como metodologia para evitar malentendidos. Pore | contrario, recupera el

analisis existencial del Dasein en Heidegger® y escribe:

Es verdad que en la lengua alemana la comprensién, Verstehen, designa también un saber
hacer practico: er versteht nicht zu lesen, literalmente ‘él no entiende leer’, significa tanto
como ‘no se orienta en la lectura’, esto es, no sabe hacerlo. Pero esto parece muy distinto
del comrpender orientado cognitivamente en el ejercicio de la ciencias. Por supuesto,
que si se mira mas atentamente aparecen rasgos comunes: en los dos significados
aparece la idea de conocer, reconocer, desenvolverse con conocimiento en algo. El que
‘comprende’ un texto (o incluso una ley) no sélo se proyecta a si mismo, comrpendiendo,
por referencia a un sentido —en el esfuerzo del comprender—, sino que la compresion
lograda representa un nuevo estadio de libertad espiritual (1977: 326).

Aqui se destaca el caracter activo del comprender, es decir, como un hacer del intérprete.
Este es un hacer que conlleva un comprenderse, pues el intérprete al comprender el objeto,
se comprende también a si mismo. Es decir, comprender no es algo que ocurre fuera de
uno mismo, sino un acto en el que el intérprete redefine y actualiza su propia comprension
de si y del mundo que lo rodea.® Se pasa asi del modelo de la experiencia del arte —como
paradigma de la experiencia de verdad— en el cual se hace mas explicito, esto no quiere
decir que no se de en la experiencia del arte, la historicidad del comprender. Ahora bien,
éimplica este cambio que Gadamer se contradiga, al dar mayor énfasis al caracter activo

del comprender? ¢O mas bien nos invita a replantear qué significa, en rigor, comprender?

La comprension comienza con la interpelacién al intérprete, el cual responde a ella
desde una anticipacion inicial de sentido, que se ird transformando continuamente en

una funcién normativa y una funcién cognitiva escinde definitivamente lo que claramente es uno. El sentido
de la ley tal como se muestra en su aplicacion normativa no es en principio algo distinto del sentido de una
tema tal como se hace valer en la comprension de un texto” (1977: 382). “Pero esto quiere decir que la
ciencia histdrica intenta en principio comprender cada texto por si mismo, no reproduciendo a su vez las
ideas de contenido sino dejando en suspenso su posible verdad. Comprender es desde luego concretar,
pero un concretar vinculado a la actitud basica de la distancia hermenéutica. Sélo comprende el que sabe
mantenerse personalmente fuera de juego. Tal es el requisito de la ciencia” (1977: 407). Esta Ultima cita es
fundamental y no es casual que Gadamer se refiera a esta actitud cientifica como un comprender fuera de
juego, mientras que él ve el comprender como una actitud participativa de quien sabe jugar.

5 Aqui también conviene tener en cuenta la importancia de la hermenuetica juridica y teoldgica
para la nueva determinacion de la tarea hermenéutica. Sobre las que Gadamer escribe lo siguiente:
“[...] el verdadero modelo lo constituyen la hermenéutica juridica y teoldgica. La interpretacion de
la voluntad juridica o de la promesa divina nos on evidentemente formas de dominio, sino mas bien
de servidumbre. Al servicio de aquello cuya validez debe ser mostrada, ellas son interpretaciones
que comprenden su aplicacién” (1977: 383).

6 “El que quiere comprender un texto tiene que estar en principio dispuesto a dejarse decir algo por
él. Una conciencia formada hermenéuticamente tiene que mostrarse receptiva desde el principio
para la alteridad del texto. Pero esta receptividad no presupone ni neutralidad frente a las cosas ni
tampoco autocancelacidn, sino que incluye una matizada incorporacion de las propias opiniones
previas y prejuicios” (1977: 336).

197



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

el proceso de comprension. El comprender es un proceso circular: el lector interpreta
a partir de sus propios conceptos, pero el texto puede exigir una modificacion de esos
mismos conceptos si no son adecuados para tratar el asunto. El modelo textual se funda
en la idea de un didlogo entre lector y texto, en el que el sentido no esta previamente

fijado, sino que emerge en la interaccién interpretativa.

Tanto la anticipacion de sentido y como la anticipacion de perfeccion (Gadamer, 1977:
364) son condiciones necesarias para que ese didlogo tenga lugar. Toda comprension esta
determinada por las expectativas del intérprete, las cuales surgen de su situacion hermenéutica.
El lector siempre se encuentra en un horizonte, configurado por su situaciéon geografica,
histérica y conceptual, que determina su comprension. A esto se suman motivaciones y
preguntas particulares, que en el caso de una investigacion filoséfica pueden variar segun el
enfoque analitico o continental por dar un ejemplo. Por eso Gadamer exige la explicitacion
de la situacion hermenéutica, a fin de reconocer todo aquello que estad en juego, de forma
explicita o implicita, en la interpretacion. El comprender tiene un movimiento de vaivén entre la
precomprension del intérprete y la unidad interna del texto. Este proceso dindmico demuestra

que los prejuicios tienen un papel decisivo y productivo en el comprender (Wright, 2000).

Ahora bien, las posibles anticipaciones de sentido varia con cada interpretacion, incluso en
las diversas lecturas que un mismo lector hace. Esto plantea una dificultad fundamental: écual
de estas anticipaciones resulta valida? ¢ Qué ocurre con aquellas que se revelan como equivocas?
Dado que las anticipaciones no siempre coinciden con la cosa misma del texto, es preciso
someterlas a una revision constante. Esta revision tiene que ser un ejercicio constante, pues, no
es posible llevar de una vez y para siempre la elucidacion de los prejuicios. La regla hermenéutica
fundamental podria formularse en estos términos: cuanto mas se concentre el intérprete en la
cosa, tanto mas podra reconocer y corregir los prejuicios ilegitimos que dificultan la comprensidn.

Para Gadamer, se trata de explicitar “cuanto acontecer es operante en todo comprender”
(1977: 25). El caracter de acontecer abarca la totalidad del proceso histérico y lingtiistico del
comprender; incluye tanto la apertura de sentido como la posibilidad misma del entendimiento,
lo que Gadamer denomina fusidn de horizontes (Horizontverschmelzung).” Gadamer no pone el
acento en la adaptacidn del objeto al sujeto que conoce, sino en la critica de los prejuicios del
intérprete para hacer justicia a la cosa misma: “Elaborar los proyectos correctos y adecuados a

las cosas, que como proyectos son anticipaciones que deben confirmarse “en las cosas”, tal es la

7 Segln J. Grondin la fusion de horizonte de podria ser el criterio de verdad hermenéutica (Grondin,
2004). La circularidad del comprender implica una interdependencia entre las partes y el todo, lo que
repercute directamente en su concepcion de la verdad. En este marco, la verdad no es una entidad
estatica ni un dato absoluto, sino un proceso dindmico y siempre inacabado de interpretacion, que
se despliega en el entretejido de la historia y el lenguaje.

198



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

tarea constante de la comprensién. Aqui no hay otr objetividad que la convalidacién que obtiene
las opiniones previas a lo largo de su elaboracion” (1977: 333). Pero incluso esta reflexion
rigurosa sobre los propios prejuicios no elimina la productividad de la distancia temporal: la
aparicion de nuevas expectativas de sentido. Por ello, Gadamer puede sostener lo siguiente:

Comprender no es comprender mejor, ni en el sentido objetivo de saber mas en virtud
de conceptos mas claros, ni en el de la superioridad basica que posee lo consciente
respecto a lo inconsciente de la produccién. Bastaria decir que, cuando se comprende,
se comprende de un modo diferente (1977: 367)

Un comprender logrado se distingue tanto del no-comprender como del malentender,
porque evita interpretaciones arbitrarias y capta, con la medida justa, el sentido del texto.
Quien comprende puede fundamentar su interpretacién. En la falta de comprensién no
hay ninguna orientacidn; en cambio, en el malentender se cree haber comprendido, pero
en realidad el texto se refiere a algo completamente distinto.

Se puede afirmar que, mientras el modelo del arte en la primera seccién de Verdad y
método describe una actitud que puede entenderse como pasiva —una apertura receptiva
al aparecer del sentido—, el modelo del texto exige una actitud mas critica y reflexiva
frente a los propios prejuicios. El comprender como acontecer remite a una dimension
trascendente, donde el sentido supera la voluntad del sujeto; en cambio, el comprender
como hacer destacala participacion activa del intérprete frente al caracter inagotable del
sentido y a la imposibilidad de una determinacién absoluta y definitiva.

Esto es fundamental para comprender la especificidad del enfoque hermenéutico de
Gadamer en contraste con los planteamientos de Schleiermacher y Dilthey. Schleiermacher
concebia la comprensidon como una reconstruccion empatica y psicoldgica de la intencidn
del autor, en la que el intérprete, mediante una combinacion de comprension gramatical y
técnica, buscaba incluso alcanzar una comprension mas completa que la del propio autor.
Dilthey, por su parte, abordaba la comprensiéon como una via de acceso a las vivencias
histdricas del espiritu, con la aspiracion de dotar a las ciencias del espiritu de una objetividad
metodoldgica comparable a la de las ciencias naturales. Frente a ambas posturas, Gadamer
rompe con la idea de un sujeto que “posee” el sentido y, en su lugar, lo sitda en una relacién

de dependencia respecto de algo que lo precede y lo excede, a saber, la tradicion.

3. La construccion (Gebilde)

La reelaboracion que Gadamer hace del concepto de “simbolo” en Verdad y método sirve
para pensar el modo de ser de la cosa. Gadamer menciona el concepto de simbolo en dos
pasajes claves: primero, en el apartado “Los limites del arte vivencial. Rehabilitacion de la

199



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

alegria” (1977: 108-ss), donde ofrece un anélisis filoldgico que cuestiona la oposicion entre
alegoriay simbolo®; y segundo, en el apartado “El fundamento ontolégico de lo ocasional y lo

decorativo” (1977: 193-ss). donde lo distingue de la determinacion ontoldgica de la imagen®.

En el ensayo La actualidad de lo bello (1974), el concepto de “simbolo” aparece —junto
con los conceptos de “juego” y “fiesta”— como uno de los pilares fundamentales de su
reflexion sobre el arte. El simbolo tiene en este contexto una connotacién distinta de lamera
referencia. Seglin Gadamer, la elaboracidn del concepto de “simbolo” que él plantea tiene
que ver con “la posibilidad de reconocernos a nosotros mismos” (1991: 39-40). El simbolo
tiene una presencia significativa: lo simbdlico expresa una pertenencia ontoldgica a lo que
manifiesta.’? Desde esta perspectiva y a mi entender, se puede sostener que la cosa del
comprender —aquello que interpela y se transforma en el proceso hermenéutico— tiene
una estructura simbdlica: se muestra, remite mas alla de si misma, es decir, a todo lo no

dicho en ella, sin perder su unidad inmanente que se actualiza con cada interpretacidn.

En Experiencia estética y experiencia religiosa (1964/1978), donde se explora el vinculo entre
la experiencia del arte y la experiencia religiosa, Gadamer afirma lo siguiente: “[I]a estructura
simbdlica parece idéntica en ambas experiencias como re-conocimiento” (1998: 150). Lo que
ambas comparten es que en ellas se experimenta algo real, una presencia que se da a si mismay
que, al mismo tiempo, funciona como forma de validacidn de la experiencia que de ella se hace.

Desde esta perspectiva hermenéutica, el concepto de “simbolo” remite a Ia
configuracion de todo objeto posible de la experiencia hermenéutica. No se trata de algo

8 “[...] el simbolo no esta restringido a la esfera del logos, pues no plantea en virtud de su significado una
referencia a un significado distinto, sino que es su propio ser sensible el que tiene “significado”. Es algo que
se muestra y en lo cual se reconoce otra cosa; tal es la funcidn del tessera hospitalis y cosas semejantes.
Evidentemente se da el nombre de simbolo a aquello que vale no sélo por su contenido, sino por su
capacidad de ser mostrado [...] el significado del symbolon reposa en cualquier caso en su presencia, y sélo
gana su funcidn representadora por la actualidad de su ser mostrado o dicho” (1977: 110).

9 “La esencia de la imagen se encuentra mds o menos a medio camino entre dos extremos. Estos
extremos de la representacion son por una parte la pura referencia a algo —que es la esencia del
signo— vy por la otra el puro estar por otra cosa— que es la esencia del simbolo—" (1977: 202-203).

10 “[...] el simbolo, la experiencia de lo simbdlico, quiere decir que este individual, este particular,
se representa como un fragmento de Ser que promete complementar en un todo integro al que se
corresponda con él; o, también, quiere decir que existe el otro fragmento, siempre buscado, que
complementara en un todo nuestro propio fragmento vital. No me parece que este «significado»
esté ligado a condiciones sociales especiales —como es el caso de la religion de la cultura burguesa
tardia—, sino, mas bien, que la experiencia de lo bello y, en particular, de lo bello en el arte, es la
evocacion de un orden integro posible, dondequiera que éste se encuentre” (1991: 39-40).

11 “Die Symbolstruktur erscheint in beiden Erfahrungen als Wiedererkennung die gleiche” (GW
8, 153). Gadamer agrega a continuacion: “Y, sin embargo, la especie de notoriedad sobre la que
descansa el re-conocimiento en unay otra es fundamentalmente diferente” (1998: 150).

200



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

meramente representado, sino de algo que se hace presente y se da a conocer en su
verdad. No media aqui una relacién de simple designacidn, sino un acontecer de sentido
en el que algo se revela en su significatividad. El simbolo articula y enlaza la cosa —
esto es, el sentido de un texto, un acontecimiento historico o una obra de arte— con la
experiencia hermenéutica. Lo que tiene lugar es una mediacién, que constituye el modo
de acceso al objeto hermenéutico. El simbolo da cuenta, a su vez, de la estructura abierta
de la experiencia hermenéutica: una estructura en la que el sentido no esta cerrado de
antemano en si mismo, sino que se despliega en el acto mismo de comprender.

En el ensayo Palabra e imagen (‘tan verdadero, tan siendo’) (1992), Gadamer analiza lo
que tienen en comun la palabra (artes reproductivas) y la imagen (artes plasticas). Alli escribe:

[...] lo que a mi me ocupa ahora es la cuestion de como comparten una tarea comun la
palabra y la imagen, el arte de la palabra y el conjunto de las artes plasticas, y como se
definen, dentro de esa comunidad, los papeles que cumplen unay otra forma de arte en
la configuacion de nuestra cultura (1998: 280).

¢En qué consiste esta comunidad entre imagen y poesia?

En Verdad y método el concepto de “imagen” estd en estrecha relacién con el de “juego”.
Mientras que el concepto de juego resulta ejemplar para describir la estructura de las artes
escénicas y reproductivas, el concepto de imagen le permite a Gadamer mostrar como, en las
artes plasticas, se manifiesta esa misma ldgica de auto-presentacién que caracteriza al juego
del arte.”> Ambos conceptos comparten el modo de ser, es decir, el proceso de venir algo a la
presencia (Zur Darstellung kommen) en la experiencia del arte. El juego alcanza, segtin Gadamer, su
perfeccion en el juego del arte, porque lo que ahi sucede es una “transformacion en construccién”
(Verwandlung ins Gebilde). Gadamer escribe: “[s]6lo en este giro gana el juego su idealidad, de
forma que pueda ser pensado y entendido como él mismo” (1977: 154). Y mas adelante agrega:

El juego es una construccion; esta tesis quiere decir que a pesar de su referencia a que se lo
represente se trata de un todo significativo, que como tal puede ser representado repetidamente
y ser entendido en su sentido. Pero la construccion es también juego, porque, a pesar de esta su
unidad ideal, solo alcanza su ser pleno cuando se lo juega en cada caso (1977: 161).

Esta transformacion en construccion tiene “el caracter de obra, de ergon, no sélo de
energeia” (1977: 154)®. Lo que caracteriza a estas conformaciones es su caracter inobjetual

(ungegenstdndlich), lo que las diferencia del concepto de “obra” (Werk). La obra de arte,

12 “Desde luego el concepto de imagen de los ultimos siglos no puede tomarse como un punto de
partida evidente. La presente investigacidn intentard liberarse de este presupuesto, proponiendo
para el modo de ser de la imagen una acepcion que la libere de su referencia a la conciencia estética
y al concepto de cuadro al que nos ha habituado la moderna galeria” (1977: 184-185).

13 “Es hat den Charakter des Werkes, des >Ergon< und nicht nur der >Energeia< In diesem Sinne
nenne ich es ein Gebilde” (GW 1, 116).

201



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

sea poesia o escultura, esta en un proceso permanente de génesis, ya que es, como dice
Gadamer, un circulo cerrado en si mismo, pero que el espectador completa y actualiza con
cada lectura o interpretacion. Asi escribe Gadamer sobre la obra de arte: “Por eso, casi me
parece mas correcto no llamarlo una obra [Werk], sino una conformacion (Gebilde). Pues en
esta palabra, “conformacion”, va implicito el que el fendémeno haya dejado tras de si, de un
raro modo, el proceso de su surgimiento, o lo haya desterrado hacia lo indeterminado, para
presentarse totalmente plantada sobre si misma, en su propio aspecto y su aparecer” (1998:
132)*. Gebilde quiere decir también “formacion de sentido” (Sinnbildung), y es aquello que
se forma a partir de la unidad significativa de la obra de arte y el didlogo que entabla con él el
intérprete. Cuando Gadamer habla de fusidn de horizontes esta pensando en esta formacién
y ampliacidn del sentido: con cada interpretacion lograda, el horizonte del intérprete y el del
texto se entrelazan, y el sentido se enriquece y expande mas alla de su formulacion inicial.

¢Qué tipo de unidad (identidad) problematiza Gadamer cuando afirma que no
hay tal cosa como una obra (Werk)? Queda claro que, al enfatizar el concepto de
“conformacion” (Gebilde) y no el de “obra” (Werk), Gadamer puede elaborar el aspecto
comun entre palabra e imagen. Sin embargo, équé pasa con la materialidad de la obra de
arte, a la que hace referencia el concepto de “obra” (Werk)? Gadamer no ignora ni desconoce
el rol de esta dimensidn en la concresion de sentido, lo que sostiene es que el sentido de un
obra de arte o no se puede reducir a su materialidad.®® Tampoco puede el sentido de una
obra reducirse a su génesis histdrica ni a la intencion de su creador. El encuentro del receptor
con la obra no ocurre en condiciones ideales, sino reales.’ Dado que tanto el espectador
como la obra estan situados histéricamente, el sentido de la obra se actualiza una y otra vez.
Es importante subrayar esta idea: el intérprete actualiza el sentido. Determinar hasta qué
punto este proceso implica también un momento de creacidn es una cuestion relevante, que
me gustaria abordar, pero que excede los limites del presente trabajo.

La atencion a la historicidad y a |la perspectiva en el enfoque hermenéutico de Gadamer
no es accidental, sino que se inscribe en su ampliacion del concepto de experiencia
(Erfahrung). Que Gadamer reconozca la importancia de las condiciones concretas del

14 En Verdad y método se traduce Gebilde como “construccion”, mientras que en esta antologia se traduce
como “conformacion”. En este trabajo adopto la traduccidn “conformacién”, ya que considero que evita un
posible malentendido: el de pensar que la determinacion del sentido recae enteramente en el intérprete.

15 “La conformacién no remite tanto al proceso de su formacién como exige ser percibida en si
misma como pura manifestacion. Esto resulta especialmente palpable en las artes transitorias. La
poesia, la musica y la danza no tienen para nada la tangibilidad de una cosa en si, y sin embargo, la
materia fluyende y fugitiva de la que estan hechas se estructura hasta llegar a la unidad fija de una
conformacidn, siempre la misma” (Gadamer, 1998: 132).

16 El espacio y la distancia entre ambos conforman un espacio condicionado.

202



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

espectador —como el contexto, la perspectivay la situacidon hermenéutica— no implica que
la unidad de sentido de la obra se disuelva en la interpretacion individual del espectador,
es decir, el sentido de una obra de arte tampoco se agota en su recepcion. Precisamente
esta es su critica a posturas como la del poeta Paul Valéry, quien reduce —a los ojos de

Gadamer— la experiencia estética a mera recepcion subjetiva del intérprete (1977: 136).

Por el contrariopb, Gadamer enfatiza la dimensidon trascendente de
la conformacion (Gebilde), que ninguna interpretacién puede agotar. Cabe aclarar que por
trascendencia, en este contexto, se entiende aquello que excede la dimensidn subjetiva.
Gadamer escribe en el ensayo Agradecer y recordar (2000): “[...] una experiencia de
trascendencia. Quiero decir con esto que es algo que rebasa siempre el horizonte de
expectativas dentro del cual la gente plantea sus relaciones reciprocas como sistema de
compensaciones” (2002: 260). Y en el ensayo El saber entre el ayer y el mafiana (1998)
sostiene: “Lo que en filosofia se denomina la trascendencia expresa de diversas maneras el
hecho de que hay un limite para toda previsién y precaucion” (2002: 270). La trascendencia
no es un “mas alld” inaccesible, sino aquello que también se experimenta como limite, en

tanto algo que escapa a la capacidad de anticipar, controlar o agotar el sentido.

A continuacion, me gustaria sefialar tres aspectos que profundizan la relacidon entre
trascendencia y simbolo. Esta relacion es importante porque da indicios, por un lado, de
la inobjetualidad’” de la conformacién (Gebilde) y, por otro, de la no reductibilidad de
esta conformacidn a una dimension subjetiva. (1) La superioridad de aquello que se ha de
interpretar respecto a las meras representaciones subjetivas; (2) La auto-validacién de lo que
se presenta como algo que se sostiene en su verdad y (3) el reconocimiento de algo mas en lo
que se presenta. Creo que estos aspectos permiten describir el modo de ser de todo fendmeno
hermenéutico.'® Para evitar el riesgo de equiparar sin matices la diversidad de los objetos de
las ciencias humanas, quisiera sefialar que mi interés radica en identificar aquello que estos

fendmenos tienen en comun, sin reducir su modo de ser Unicamente a ese rasgo compartido®.

17 La in-objetualidad no impide que algo tenga estructura; impide que esa estructura se reduzca a un objeto.

18 “Es cierto que, en su meticuloso trabajo descriptivo, Husserl mismo se comportaba de un modo
absolutamente hermenéutico, y su esfuerzo, dentro de horizontes cada vez mas amplios, con una
precision cada vez mas elevada, estaba dirigido constantemente a la tarea de “interpretar” (auslegen)
los fendmenos. Pero nunca se pard a reflexionar hasta qué punto el concepto de fendmeno mismo se
halla entretejido con el “interpretar”. Eso es algo que hacemos desde Heidegger” (Gadamer, 1998: 183).

19 Esta idea se podria reforzar si te tiene en cuenta las reflexiones de Gadamer en torno a la no
diferencia estructural respecto al modo de acceso al objeto del historiador como del filélogo.
Gadamer sostiene que la diferetencia en estos casos es de patron: “Si el fildlogo comprende un
texto dado, o lo que es lo mismo, si se comprende a si mismo en el texto, en el sentido mencionado,
el historiador comprende también el gran texto de la historia del mundo que él mas bien adivina,
y del que cada texto transmitido no es sino un fragmento, una letra; y también él se comprende a

203



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

El primer aspecto, la superioridad (Ubermacht), designa el caracter irreductible de aquello
quese presenta en la experiencia hermenéutica, en lamedida en que escapaa unadeterminacion
absoluta. El simbolo es en si mismo una forma de presencia de sentido que excede cualquier
conceptualizacidn. No se deja reducir a una Unica interpretacion ni agotarse en una explicacion
total. La referencia a la totalidad del sentido, tal como se manifiesta en la obra de arte, desborda

las expectativas, categorias y actitudes meramente cognitivas del intérprete.

Tal era el sentido del simbolo y de lo simbdlico: que en él tiene lugar una especie
de paraddjica remisidn que, a la vez, materializa en si mismo, e incluso garantiza, el
significado al que remite. Sélo de esta forma, que se resiste a una comprension pura
por medio de conceptos, sale el arte al encuentro —es un impacto que la grandeza
del arte nos produce—; porque siempre se nos expone de improviso, sin defensa, a
la potencia de una obra convincente. De ahi que la esencia de lo simbdlico consista
precisamente en que no esta referido a un fin con un significado que haya de alcanzarse
intelectualmente, sino que detenta en si su significado (Gadamer, 1991: 44).

La ciencia puede esclarecer multiples aspectos de una obra —su contexto histérico, sus
condiciones materiales, su estructura formal—, pero no por ello alcanza su verdad en su totalidad.

El segundo aspecto es la auto-validacion (Selbstbeglaubigung). Este aspecto apunta a
que la configuracién no requiere una legitimacion externa: no necesita ser “comprobada”

‘"

por criterios extrinsecos para “valer” como obra. Su validez se sostiene en su propia
capacidad de mostrarse como significativa, en su fuerza expresiva y en poder de
interpelacion. En relacion al simbolo se hizo hincapié en que no se trata de un medio de
referencia, sino que el simbolo contiene en si su significado. Esta auto-validacién, propia
tanto de la experiencia del arte como de la experiencia hermenéutica en general, se
configura como una participacién en una verdad no deducida, que no se obtiene por via

de justificacidn légica, sino que acontece y en la cual el intérprete esta implicado.

Finalmente, el tercer aspecto es el reconocimiento (Wiedererkennung). Gadamer lo
entiende como una experiencia esencial en la comprension hermenéutica. Se trata de un
“reconocer” en el sentido de que en la obra —sea una imagen, un texto o una melodia—
se actualiza algo que nos resulta, al mismo tiempo, nuevo y familiar. El reconocimiento no
significa aqui identificar un objeto previamente conocido, sino mas bien descubrir algo como
significativo, como ya perteneciente a nuestra experiencia, aunque no lo supiéramos de
antemano. Gadamer cierra su ensayo Estética y verdad (1964) con las siguientes palabras: “La
intimidad con que nos afecta la obra de arte es, a la vez, de modo enigmatico, estremecimiento

|ll

y desmoronamiento de lo habitual. No es solo el “ese eres tu” que se descubre en un horror

si mismo en este gran texto. Tanto el filélogo como el historiador retornan asi del autoolvido en el
que los mantenia aherrojados un pensamiento fijado en la concienca metodoldgica de la ciencia
moderna como un patrén Unico. Es la conciencia de la historia efectual la que constituye el centro
en el que uno y otro vienen a confluir como en su verdadero fundamento ” (1977: 414).

204



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

alegreyterrible. También nos dice: “iHaz de cambiar tu vida!”” (1998: 62). Este reconocimiento
esta intimamente vinculado con la verdad. No se trata de una verdad cientifica o demostrativa,
sino de una verdad que acontece en la experiencia misma cuando hay comprensién de la
cosa. Asi, comprender una obra implica dejarse afectar por ella, permitir que nos diga algo

gue ya nos concierne, aunque aun no supiéramos cémo nombrarlo.

En conjunto, estos tres aspectos o dimensiones —la superioridad, la auto-validacion
y el reconocimiento— permiten describir el modo de ser de aquello que Gadamer
llama conformacidon (Gebilde), aspecto que comparten la palabra y la imagen y que a mi
ver pueder servir para pensar lo que tienen en comun los diversos “objetos” de estudio
las humanidades. Objeto no en el sentido clasico —es decir, como algo independiente del
sujeto que observa—, sino mas bien como un fenémeno que se despliega en la experiencia
compartida, se actualiza en la interpretacién y mantiene una tension viva entre alteridad
y familiaridad, asi como entre pasado y presente. El Gebilde estd determinado por la
experiencia hermenéutica —es decir, aparece en ella y por ella—, pero no se reduce a
ninguna experiencia concreta. Este modo de ser caracteriza a los fendmenos de las ciencias
humanas, cuyo campo no estd determinado por hechos empiricos, sino por sentidos que se
abren y se cierran. Y como sentidos se expresan siempre en un lenguaje y en un contexto
historico determinados, los fendmenos de las ciencias del espiritu no son hechos acabados,
sino realidades en constante devenir. La exigencia hermenéutica recuerda a las cientificas y a
los cientificos que su tarea no es contemplar el objeto desde fuera como meros espectadores,
sino entrar en didlogo con él, apropiarse de su sentido y dejarse afectar por ese encuentro.

4. Consideraciones finales

é¢COmo se determinar la relacidn entre la inobjetualidad de los fenémenos hermenéuticos
y la cosa del comprender? La inobjetualidad de dichos fendmenos constituye la condicion
de posibilidad de que la cosa del comprender no se dé como un objeto previamente
constituido, sino como un acontecer de sentido que sélo tiene lugar en el acto mismo de

comprender.

En Verdad y método Gadamer sostiene que la comprensién no se reduce a un
conjunto de opiniones ni a posiciones meramente subjetivas, sino que implica el venir a
la presencia de la cosa (die Sache) en el lenguaje. La palabra no ocupa un rango inferior al
de la cosa pensada; por el contrario, es en el lenguaje donde la cosa del pensar encuentra
su manifestacion propia. En este sentido, el lenguaje no es vestido del pensamiento, sino
el medio originario en el que el pensamiento mismo se despliega. Esta concepcién es

205



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

desarrollada por Gadamer en el apartado “El lenguaje como medio de la experiencia
hermenéutica” (1977: 461-ss).

La cosa se da, asi, como aquello que nos interpela. No se trata, por tanto, de
“constituir” la cosa —como ocurre en el modelo fenomenoldgico clasico—, sino de
experimentarla como algo que se day se transforma en el propio acto de la comprension.
Por ello, Gadamer puede afirmar que comprender no es una accion del sujeto sobre un
objeto, sino una forma de participacidon en un proceso que nos antecede, nos implica y
nos excede. Ahora bien, mediante la interpretacién es posible un esclarecimiento de la
comprension, lo que habilita la fusidon de horizonte. Esta concepcion se distancia de la
clausura sistematica del idealismo hegeliano: la cosa no se resuelve en un saber absoluto,
sino que permanece abierta, histdrica y finita. Gadamer subraya, ante todo, el caracter
linglistico, situado e inagotable de la cosa, que no se reduce ni a una esencia eidética ni a
una totalidad dialéctica cerrada.

Si la cosa se da siempre de manera situada y, por lo tanto, plural, en la medida en
que se actualiza en relacién con circunstancias histéricas determinadas, ¢por qué seguir
hablando de “la” cosa? Precisamente porque esa pluralidad no equivale a una dispersion
arbitraria del sentido. La pregunta remite al problema de la identidad de la cosa en su
diferencia. El fendmeno hermenéutico no se caracteriza Unicamente por la apertura
del sentido, sino también por el caracter vinculante de ese sentido, que se despliega
tensionalmente en la comprension. El hecho de que existan diversas lecturas de una
misma obra —pongamos por ejemplo las multiples interpretaciones cinematograficas de
Los miserables (1862), de Victor Hugo— no implica que, en dichas interpretaciones, el
asunto tenga un rango menor que en la obra original. Aunque en ninguna de ellas se
agota el asunto, en todas se reconoce que se trata de la obra principal de Victor Hugo?.
El asunto —la problematica de la justicia, el perddn y la dignidad humana— es tratado en
cada una de ellas de modos distintos, pero no de manera arbitraria. Podria decirse, mas
bien, que en cada una de estas interpretaciones se destaca un aspecto de la cosa. Siempre
que la interpretacion es lograda, es la cosa la que actia como hilo conductor entre las
distintas interpretaciones: aquella que otorga sentido y unidad a cada una y que, al mismo
tiempo, se manifiesta en ellas como concrecién de sentido, es decir, como actualizacion
particular del sentido de Los miserables.

A modo de sintesis, puede decirse entonces que la cosa de la hermenéutica no es

o
|

un concepto totalizador y tampoco remite al sentido “en si” de un texto ni de cualquier

otro fendmeno hermenéutico. Por el contrario, la cosa posee una unidad, una identidad

20 ‘Los Miserables’: Un Siglo de Adaptaciones https://delefoco.com/?action=news-view&id=200

206



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

dindmica que se despliega en la relacidn entre lo ya comprendido y lo alin por comprender,
en la medida en que toda comprension esta siempre vinculada a una aplicacion, es decir, a

la actualizacion de su sentido en circunstancias concretas.

La cosa tiene un pie en la objetividad (Sachlichkeit) del texto y otro en la elaboracion
que el intérprete realiza de la misma. Ninguno de estos polos puede reducirse al otro:
la objetividad del texto se hace presente precisamente cuando la mediacién de la
comprensidon desaparece en cuanto tal. Por ello, la verdad de la cosa no se mide en
términos de adecuacion a una realidad objetiva previa —esto es, a un sentido dado de
antemano—, sino en virtud de la fuerza de su decir. Comprender significa, desde esta

perspectiva, hacer hablar a la cosa.

Referencias bibliograficas

GADAMER, H.-G. (1977). Verdad y método. Salamanca: Sigueme.

GADAMER, H.-G. (1986). Verdad y método II. Salamanca: Sigueme.

GADAMER, H.-G. (1998). Estética y hermenéutica. Madrid: Técnos.

A

a

GADAMER, H.-G. (1991). La actualidad de lo bello. Barcelona: Paidds.
A

GADAMER, H.-G. (

GADAMER, H.-G. (2004). Truth and Method. London: Continuum.

GRONDIN, J. (2004). “El legado de Gadamer”. Zufiiga, J.F.; Sdez, L.; Pérez Tapias, J.A.; Nicolas, J.A.;
Acero, J.J. (Coords.) El legado de Gadamer. Granada: Universidad de Granada.

2002). Acotaciones hermenéuticas. Madrid: Trotta.

“Los Miserables”: Un Siglo de Adaptaciones. Ext. https://delefoco.com/?action=news-view&id=200

WRIGHT, K. (2000). “Gestimmtheit, Vorurteil und Horizontverschmelzung”. FIGAL, G.; GRONDIN, J. &
SCHMIDT, D.J. (eds.). Hermeneutische Wege. Hans-Georg Gadamer zum Hundertsten. Tubingen:
Mohr Siebeck.

207



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

208



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

209



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

210



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

211



ERIKA WHITNEY
LAS DIMENSIONES DE LA COSA (DIE SACHE) EN LA FILOSOFIA HERMENEUTICA

212



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.13. pP. 193-207

213



