
Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

177 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.05 [pp. 177-191]

Recibido: 6/8/2025 – Aceptado: 21/11/2025

Hermenêutica e filosofia prática: a questão filosófica da 
formação humana 

Hermeneutics and Practical Philosophy: The Philosophical 
Question of Human Formation

Rosana Silva de Moura 

Universidade Federal de Santa Catarina

Resumen: O texto mostra um esforço hermenêutico para dizer, em alguma medida, elementos da 
formação a partir do contributo do horizonte da fenomenologia, considerando a orientação de uma 
filosofia da facticidade defendida por Martin Heidegger. Desde a indicação de sua fenomenologia 
hermenêutica, a formação humana tem sido uma questão filosófica central na filosofia da educação, 
que representa uma das diversas áreas do conhecimento no entorno acadêmico. Ao se aproximar do 
horizonte heideggeriano, enquanto abertura de sentido do ser, a formação humana necessita enfrentar 
a tradição da filosofia ocidental, mas, ao estar imediatamente vinculada à educação acadêmica, 
enfrenta, igualmente, a demanda normativa e teleológica. O indicativo é de que, na contemporaneidade, 
não é mais possível tratar filosoficamente a questão da formação desde uma perspectiva idealista 
de normatividade humana. Isso porque se a situacionalidade do ser-aí for considerada –isto é, sua 
temporalização, geralmente marcada como sendo em-mundo e sob o signo da finitude, transitoriedade 
e provisoriedade–, então, algo fundamental sempre poderá ser dito novamente em relação à formação 
humana. E isso ocorre porque estamos imersos na vida fática, relacional, já que com ela, e por ela, 
seguimos em experiências formativas por meio de suas temporalidades.

Abstract: The text shows a hermeneutic effort to address, to some extent, elements of formation from the 
contribution of the horizon of phenomenology, considering the orientation of a philosophy of facticity, 
defended by Martin Heidegger. Since the introduction of his hermeneutic phenomenology, human 
formation has been a central philosophical question in the philosophy of education, which represents one 
of several areas of knowledge in academia. As it approaches the Heideggerian horizon, as an opening of 
the meaning of being, human formation needs to confront the tradition of Western philosophy. However, 
being immediately linked to academic education, it also faces normative and teleological demands. The 
indication is that, in contemporary times, it is no longer possible to philosophically address the issue 
of formation from an idealistic perspective of human normativity. This is because if the situationality 



178 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

of being-there is considered—that is, its temporalization, generally marked as in-world and under the 
sign of finitude, transience, and provisionality—then something fundamental can always be said anew 
regarding human development. And this occurs because we are immersed in factual, relational life, since 
with it, and through it, we continue formative experiences through its temporalities.

Palabras clave/Keywords: Heidegger; Formação humana (Human Formation); Vida fáctica (Factual 
Life); Filosofia da educação (Philosophy of Education); Pesquisa educacional (Educational Research).

1. Introdução

A hermenêutica tem como tarefa tornar acessível o ser-aí próprio em cada ocasião em 

seu caráter ontológico do ser-aí mesmo, de comunicá-lo, tem como tarefa aclarar essa 

alienação de si mesmo de que o ser-aí é atingido. Na hermenêutica configura-se ao ser-

aí como uma possibilidade de vir a compreender-se [ênfase adicionada] e de ser essa 

compreensão (Heidegger, 2012b: 21).

O título do presente artigo sinaliza para uma perspectiva interdisciplinar responsável, 

afinal, trata-se de, mesmo em diálogo com outros horizontes, dar escuta à pergunta: 

“como a filosofia pode exercer a interdisciplinaridade com outros campos do saber sem 

perder-se enquanto tal” (Ferreira, 2022: 19) entre a hermenêutica, a filosofia prática e a 

formação humana? Dito com outras palavras, de um “aberto no pleno mundo da vida, no 

qual junto com o mundo próprio está presente sempre também o mundo compartilhado 

e o mundo circunstante” (Heidegger, 2011a: 108). Sobre isso, e com isso, fala a filosofia. 

Trata-se, justamente, de um entre (Andrade, 2022: 7) que, ainda assim, apresenta suas 

especificidades ao aproximar determinadas esferas da filosofia (não quer dizer qualquer 

uma entre as diversas hermenêuticas, mas uma delas, pontualmente: a fenomenologia 

hermenêutica, tal como apresenta Stein (2001), e uma esfera própria da educação: a 

filosofia da educação). Diz respeito, portanto, a elaborar este entre a partir de uma filosofia 

prática na qual encontramos a primazia da vida fáctica e buscamos aberturas de sentido 

nela própria. Essa primazia repercute na aproximação de Martin Heidegger (1889-1976) à 

hermenêutica de Wilhelm Dilthey (1833-1911) que, como sabemos, foi a base fundacional 

das Geisteswissenchaften a partir da centralidade da vida humana (vale dizer, em uma 

categoria ainda sob a mirada epistemológica) em suas conexões vitais. Envolto na época de 

crise do historicismo (Bambach, 1995; Schnädelbach, 1991), Dilthey trouxe à luz a relevância 

da questão filosófica da vida no “transcurso histórico do mundo espiritual e na descoberta 

da sistemática neste mundo” (Dilthey, 2010: 168). Para o hermeneuta alemão, na “vida 

está contida a temporalidade como sua primeira determinação categorial, fundamental 

para todas as outras. Esse fato já vem à tona na expressão ‘transcurso da vida’” (Dilthey, 



179 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

2010: 169). Não nos detemos aqui com força maior no conceito de tempo que Dilthey 

e Kant projetam, mas sabemos que é a pedra de toque de todo o caminho traçado por 

Heidegger, e que fundou sua fenomenologia. Por essa razão, nos detemos agora um pouco 

mais na aproximação a partir do conceito de vida.     

Na primavera de 1925, durante seis dias, Heidegger desenvolveu conferências com 

as quais operou com o horizonte filosófico de Wilhelm Dilthey, especialmente, com o 

conceito diltheyano de vida. De modo breve, podemos afirmar que Heidegger reconheceu 

o contributo daqueles estudos, uma vez que levantam a importância do mundo histórico 

para a compreensão da vida humana, e cujo núcleo ainda estaria na consciência (Dilthey, 

2010). A vida em seu nexo estrutural, segundo Dilthey, compreenderia sobretudo dois 

campos: da história e da psicologia. Naquelas conferências, o jovem Heidegger evidenciou 

o limite da perspectiva de Dilthey, de sua filosofia da vida ancorada basicamente em uma 

hermenêutica ainda orientada no paradigma da consciência. Ainda assim, é evidente em 

Dilthey a importância que o caráter histórico adquire em sua concepção de mundo. Com 

a publicação daquelas conferências, podemos destacar sua perspectiva como sendo de 

um giro para outra fenomenologia, conforme ele mesmo sentenciou, ao argumentar que 

“la actitud fundamental de la fenomenología como nueva dirección de la investigación 

filosófica. Su relación con la filosofía tradicional y contemporánea” (Heidegger, 2024: 105). 

Logo, apesar de reconhecer a importante contribuição de Dilthey, Heidegger já sinalizou 

um déficit, dando sinais de habitar uma outra possibilidade, a qual irá configurar, logo a 

seguir, com a publicação, em 1927, de sua fenomenologia. Isso porque:

Dilthey penetró en la realidad que está en el sentido propio del ser-histórico, en el Dasein 
[ênfase adicionada] humano. Dilthey logra traer esta realidad al ámbito de donación, 
determinándola como viva, libre e histórica. Sin embargo, no hace la pregunta por la propia 
historicidad, la pregunta por el sentido del ser, por el ser del ente. Sólo hemos podido 
aclarar esta pregunta a partir de la formación de la fenomenología (Heidegger, 2024: 104). 

Contudo, vale lembrar que Heidegger já havia se debruçado sobre essa questão 

filosófica quando, entre 1921 e 1922, ofereceu o curso “Interpretações fenomenológicas 

sobre Aristóteles”. A partir dele, sob o influxo de alguns elementos da história da filosofia, 

passou a pensar acerca de questões prévias ao que estava lançando, a saber, a pesquisa 

fenomenológica. Para tanto, introduziu a importância da questão da filosofia enquanto 

filosofar, algo que havia sido igualmente esquecido na tradição, em sua relação com o 

histórico. Suas palavras chamam a atenção para este fático esquecido: “O histórico da 

filosofia só é apreendido no filosofar. Só é apreensível como existência, só é acessível a 

partir da dica puramente fática, portanto com e através da história” (Heidegger, 2011a: 9). 

O termo “vida fáctica” (faktischen Leben) é elaborado de modo direto, elemento 

central em seus desdobramentos filosóficos posteriores sobre a facticidade, a exemplo da 



180 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

Ontologia (hermenêutica da facticidade), em 1923, e dos estudos sobre Dilthey, conforme 

antes referido. Consideramos importante reportar, mesmo que brevemente, a essa 

datação entre as publicações do autor, pois podemos ver como a questão filosófica “vida” 

vai sendo edificada no diálogo que ele mantém com a tradição, seja por proximidade, seja 

por distanciamento. Logo, sob a orientação desse caminho fenomenológico percorrido por 

Heidegger para a compreensão e interpretação da vida, tomando-a sob a nomenclatura 

“vida fáctica”, importa sublinhar que toda e qualquer “pregunta por el sentido del ser, por 

el ser del ente” feita, implica, necessariamente, ancorá-la no solo da facticidade. Ou ainda, 

a temporalização fundamental desse ente. Assim sendo, fenômenos educacionais nos dão 

sinais de seus modos de ser e constituem o foco da educação que também se apresenta 

dividida em áreas, como acontece com as ciências “enquanto nexos de realização do 

comportamento cognitivo, na perspectiva de seu conteúdo, [que] são determinadas de 

modo que os objetos a que se dirige [...] estão delimitados de forma mais ou menos 

precisa”, (Heidegger, 2011a: 63), assim como suas formas de legitimação, seja no ensino, 

seja na pesquisa (Lyotard, 2004). No que concerne à filosofia da educação, a dificuldade 

de reconhecer seu estatuto enquanto uma área do campo mais alargada da educação 

diz respeito a ela ser uma área, de fato, de ensino e pesquisa na universidade em termos 

organizacionais, embora seu propósito maior seja o de alcançar um “comportamento 

cognitivo” próprio, mais familiar à filosofia do que às ciências (mesmo que, de forma 

paradoxal, o campo da educação, não raramente, se alinhe mais à ciência, o que se 

comprova com a profusão de pesquisas quantitativas realizadas no campo, ou ainda, a 

predominância de sua aplicabilidade na esfera do ensino). Nesse caso, de uma afinidade 

eletiva da filosofia da educação. Por certo, nos ancoramos na seguinte clarificação: “(Em 

sua indicação formal) filosofar é um comportar-se” (Heidegger, 2011a: 62), mas não 

em qualquer comportamento, salvo naquele que se encontra na escuta do sentido, já 

esquecido, do ser, aquele principial em relação ao ente:

E o que é para tal ente o principial? E o que é isso a que, em última instância, pode 
chegar no ente como tal? O ser, ou mais determinantemente, em vista do modo como 
esse “ser” pode ser apreendido: o “sentido do ser” [ênfase adicionada]. É preciso 
manter em vista expressamente: o ser, o sentido do ser é o principial filosófico de todo 
o ente; todavia, não é seu “universal”, o gênero generalíssimo, o que o ente teria sob si 
como caso específico. O ser não é o âmbito abrangente para todo e cada ente, a “região 
suprema”. O objeto de definição da filosofia [ênfase adicionada] está determinado, 
portanto, do seguinte modo: comportamento cognitivo para com o ente enquanto ser 
[ênfase adicionada] (Heidegger, 2011a: 66-67).

É a partir dessa sinalização que a ontologia fundamental, em sua via analítica existencial, 

coloca-se, em primeiro plano, no giro hermenêutico já referido, logo confirmado em 1927, 

quando, no § 7 de Ser e tempo, Heidegger sentencia que “a ontologia só é possível como 



181 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

fenomenologia” [ênfase adicionada] (2012a: 123). Com essa afirmação, fica sedimentada 

a marca da temporalidade enquanto finitude constituinte do ser-aí (Dasein). Ainda no 

mesmo parágrafo, a questão prossegue em relevo, nestes termos:

O termo “fenomenologia” exprime uma máxima que pode ser assim formulada: “às coisas 
elas!”, em oposição a todas as construções que flutuam no ar, aos achados fortuitos, à assunção 
de conceitos só em aparência demonstrados, às perguntas só aparentemente feitas e que são 
transmitidas com frequência ao longo das gerações como problemas (Heidegger, 2012a: 101). 

Conforme já destacamos, há uma orientação fundamental em sua fenomenologia, 

que ocorre a partir da temporalidade do ser. Portanto, em sua radicalidade, mais do que 

dizer, denunciar e registrar o que está se mostrando enquanto fenômeno, é necessário 

pensar sobre o como se pensa o que está aí, o como se acessa o que está aí em questão. 

Heidegger, como sabemos, chama esse esforço hermenêutico de “o passo de volta” 

(Heidegger, 2006: 59; Marzoa, 1999), para fazer valer o transcender ao mero ente em sua 

aparição ôntica. 

Ao mesmo tempo que tomamos a responsabilidade e o cuidado no (des)velamento 

ontológico, encontramo-nos mediante o limite de uma situação hermenêutica conferida 

desde uma área do conhecimento. Constituir-se como uma área (Gebiet) é também 

uma questão filosófica vigente no cotidiano, pois a filosofia se diferencia da ciência que, 

por sua vez, se define por suas áreas. Por outro lado, a educação, muitas vezes, quer se 

comportar como ciência. O que restaria, então, para uma filosofia da educação, isto é, 

qual o seu lugar na universidade? Logo, se “o que é vida fáctica precisa ser mostrado” 

(Heidegger, 2011a: 87), o mostrar precisa ser tomado mais além. E “mais além” quer 

dizer: transcender-em-mundo, abrindo a compreensão do como ocorre o que se mostra 

naquilo que se esconde. 

2. Algumas considerações sobre pensar, transcender, facticidade e mundo

No escrito de 1946, Carta sobre o humanismo, Heidegger nos abre uma clareira para a 

compreensão do que vem a ser o pensar: 

O pensar é igualmente pensar do ser, na medida em que pensar, pertencendo ao ser, 
escuta o ser. Enquanto pertence ao ser, escutando-o, o pensar é de acordo com sua 
proveniência essencial. O pensar é – isto significa que o ser tomou diligência da essência 
do pensar como destino histórico (Heidegger, 2008a: 329)1..

1 Em Pensar e errar, à luz dessa compreensão, Ernildo Stein, ao interpretar Heidegger, acrescenta 
que “pensar vem ligado com irren, errar, no sentido de errância, um vagar, um ir e vir do ser ao ser 
aí, um achar-se e perder-se na finitude, entre velamento e desvelamento, um deixar-se levar na 
compreensão e interpretação” (Stein, 2015: 28).



182 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

Portanto, o pensar implica uma radicalidade de escuta do ser em seu caminho, em 

seu despertar a um transcender, sendo ele próprio, em sua essência originária, ser-no-

mundo; transcender não apenas porque compreende o mundo, mas, de modo principial, 

compreende a si próprio enquanto aí-em-mundo: aqui o ser-aí encontra um “destino 

histórico” do existir. É nesse sentido que o pensar corresponde ao transcender, pois 

concerne ao esforço fenomenológico hermenêutico acessar a via da diferença ontológica 

constituinte do ser, embora velada, pensando o ser do ente em questão e transcendendo 

ao modo de sua mera aparição. O transcender, assim, repercute no salto ontológico que 

o ser-aí (Dasein) realiza em virtude de sua condição existencial privilegiada de ser-no-

mundo a tal ponto radical, podendo trans-formá-lo. Algo dessa tonalidade já havia sido 

dito em 1928-29, em Introdução à filosofia, quando Heidegger proferiu: “Transcender 

significa ser-no-mundo” (Heidegger, 2008b: 326), o que equivale a dizer: apenas em-

mundo. Com isso, fica clara a ideia de transcendência consagrada com a metafísica 

tradicional, com a qual Heidegger rompe e perde lugar para dizer o ser à medida que 

esse dizer vai se edificando com a própria temporalização inescapável do ser. Entra em 

jogo, de modo legítimo, a compreensão do ser em sua vida fáctica. Essa é a radicalidade 

maior, à qual Gadamer atribui, especialmente a partir de Dilthey e de sua linha sucessória, 

o “giro hermenêutico”, marcando toda uma época filosófica, um pensar que havia sido 

“preparado desde hace tiempo” (2007: 135), isto é, desde que a hermenêutica passou a 

se transmutar, até chegar ao ponto crucial da analítica existencial com Heidegger (Stein, 

2001), com a qual a finitude tem máxima irredutibilidade. Ou seja, é sempre salutar ter 

em vista que “la pérdida misma es lo esencial” (Marzoa, 1999: 14). Com essa analítica, 

então, o pensar precisa acompanhar a variabilidade e as modulações que a temporalidade 

nos oferece, aproximando-nos, de modo irremediável, do ser finito (Leyte, 2024).

[...] o ser-aí ultrapassa o ente de um tal modo que somente nessa ultrapassagem ele 
pode se comportar em relação ao ente; portanto, somente assim ele pode se comportar 
em relação a si mesmo como ente, isto é, pode se relacionar consigo mesmo, pode ser 
um si-próprio. O ser-aí transcende, ultrapassa o ente (Heidegger, 2008: 325-326). 

Em correspondência a essa indicação formal (Heidegger, 2011a), a tarefa ontológica 

da pesquisa educacional busca (des)cortinar o mais além do ente que o fenômeno 

mostra. O que se depreende da correspondência íntima entre pensar e transcender é 

a marca incontornável daquele que pensa e transcende como sendo ser-no-mundo. O 

ser-aí que somos em-mundo. Nunca fora dele. Transcender-em-mundo quer dizer o salto 

na própria imediatidade ôntica, não um mero sobrevoo, mas um salto na direção de um 

(des)velamento com ela, uma abertura de escuta ao ser mais próprio que aí se mostra 

enquanto fenômeno. Esse esforço da fenomenologia hermenêutica do transcender 

se liga, de modo inquestionável (porque se trata de uma determinação fundamental, 



183 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

inescapável), ao aí, do ser; ao seu fático e, contudo, próprio: “Facticidade [ênfase 

adicionada] é a designação para o caráter ontológico de ‘nosso’ ser-aí ‘próprio’. Mais 

especificamente, a expressão significa: esse ser-aí em cada ocasião [ênfase adicionada]” 

(Heidegger, 2012b: 13). Significa que o esforço para o desvelamento ontológico do que 

se mostra enquanto fenômeno não quer transcender a ele para fora de ser-no-mundo, 

para fora de sua temporalização (fosse isso possível). Ainda em Ontologia, Heidegger 

deixa claro: “Nosso tema é, pois, o ser-aí ocasional; nossa tarefa: colocá-lo de tal maneira 

numa perspectiva compreensiva de modo que possam ser evidenciadas as características 

fundamentais de seu ser” (2012b: 54). Nesse sentido, percebe-se uma conexão profunda 

entre a transcendência, a facticidade e o mundo que inaugura a nova ontologia de 

Heidegger. Embora não seja a linha argumentativa adotada nesse momento e não 

possamos nos deter naquela inauguração em toda a sua amplitude filosófica e histórica, 

vemos que há um entrelaçamento importante desses termos, pensar e transcender, 

nas duas publicações referidas até aqui, a saber, Ontologia e Introdução, perfazendo 

uma marca de um significante – finitude, para dizer a questão do ser. Trata-se de uma 

marca originária que ganha robustez no giro fenomenológico elaborado por Heidegger: 

a filosofia prática, em sua facticidade, repercute uma pre-ocupação principial, que é de 

caráter ontológico, a cada ser-aí. A formação humana, enquanto questão hermenêutica 

de pesquisa educacional, ou seja, em sua facticidade, repercute essa filosofia prática, 

operando exclusivamente com uma Existenz, o que, de fundo, repercute o câmbio que 

ocorreu de um paradigma da subjetividade, atravessado e desconstruído pela vigência 

da facticidade. E o que estamos tentando dizer aqui? Sendo a facticidade um elemento 

fundamental que possibilita pensar o ser em seu modo originário, ou seja, ek-sistente, 

temos aí um vínculo que indica o caráter determinante da ontologia fundamental, que 

se dá na via do como fenomenológico e do somente aí. Então, pensar e transcender são 

termos que implicam correspondência com o termo “mundo”. Assim sendo, a expressão 

ser-no-mundo indica uma ligação entre os termos e perfaz o sentido do ser. Por isso, a 

despeito das sutis modulações que encontramos nas obras das décadas de 1920 e 1950, 

ainda assim, segundo o autor: 

[...] “mundo” não significa um ente e nem o âmbito do ente, mas a abertura do ser. O 
homem é e é homem, na medida em que é ek-sistente. Ele está postado na e a caminho da 
abertura do ser, abertura que é, como tal o próprio ser [...] “Mundo” é a clareira do ser, na 
qual o homem, a partir de seu ser jogado, surge e se põe de pé (Heidegger, 2008a: 362).

Essencialmente, mundo afinado em temporalidade; finitude, enfim. Pensá-lo implica, 

necessariamente, pensar sua intimidade com o ser, daí, a definição de ser-no-mundo.   

Porém, ao contrário dessa profundidade filosófica que advém com o exercício 

hermenêutico de uma analítica existencial nos mostrando a diferença ontológica entre um 



184 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

mundo como um mero ente e um mundo como uma abertura maior do ser, a educação, 

muitas vezes, insiste em se definir a partir daquilo que ela própria entende como o “chão 

da escola”. Temos aí um problema de definição que se põe pela via de uma figuração 

ôntica. Se atentarmos às primeiras palavras que abrem a Carta sobre o humanismo, 

encontraremos alguma clarificação para esse fenômeno educacional contemporâneo: 

“Nós ainda estamos muito longe de pensar a essência do agir de maneira suficientemente 

decisiva. Só conhecemos o agir como a produção de um efeito, cuja realidade vem estimada 

segundo a sua utilidade” (2008a: 326).2 Na definição, o apressamento que instala o ente 

tem a ver com a mera conservação dele mesmo enquanto tal. Um tempo de evidente 

calculabilidade técnica e de “esvaziamento da linguagem, que avança violentamente e se 

estende com rapidez por toda parte” (2008a: 331). 

Todavia, talvez possamos pensar a formação humana desde outra perspectiva 

igualmente contemporânea. Referimo-nos à possibilidade de pensar filosoficamente 

a formação humana na e com a pesquisa educacional em filosofia da educação, sob a 

orientação do horizonte filosófico de Heidegger.

3. A questão filosófica da formação humana enquanto elemento indicativo para a 

abertura na pesquisa educacional

De acordo com essa orientação pela finitude do ser, o termo “enquanto” precisa ser 

destacado em sua vinculação com a abertura (Erschlossenheit), pois é um elemento 

fundamental para pensar os modos de ser-no-mundo, justamente enquanto lançado-

em-mundo, e que nos chega à escuta na pesquisa. O aberto constitui o ser-aí apenas 

por causa disso, por seu caráter pendente, de ainda-não (no qual Heidegger se detém 

no § 48, de Ser e Tempo), concernente ao que poderá vir-a-ser. O termo “enquanto” 

implica uma indicação de impermanência em virtude da temporalização da situação; 

sua provisoriedade é dada pelo transcurso do que aí se apresenta do ente, de sua 

circunstancialidade que atualiza os modos de ser. Logo, não há um único modo de ser 

da formação humana, perene nessa área, assim como não há para todo e qualquer ente 

privilegiado, em virtude de sua característica primaz fundamental: ser finito (Heidegger, 

2012a; Leyte, 2024). Mesmo assim, se por enquanto, em seu tempo presente como área, 

se configura também submetida e definida no compromisso que impõe a vida acadêmica 

em sua institucionalidade, também mantém a dubiedade no fazer de sua cotidianidade 

2 Cabe aqui o complemento: “Nós, quem? Nós, os homens de hoje, os homens de um hoje que já dura 
de há muito, que ainda durará muito, numa duração e numa demora para a qual nenhuma contagem 
da ciência histórica jamais implantará medida” (Heidegger, 2010: 118-119). O dizer mostra uma in-
terlocução com a poesia de Hölderlin e integra a conferência realizada em 1952, na Rádio da Baviera. 



185 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

de ensino e pesquisa, em pensar a formação humana e sua vida fáctica envolvida com 

fenômenos educacionais. A pesquisa educacional com Heidegger pede uma atenção 

própria em sua radicalidade de escuta, de estar-atento e de se demorar com a pesquisa. 

Se, conforme já mencionado, a questão se refere a um sentido hermenêutico muito 

próprio, a um comportamento cognitivo orientado na temporariedade do ser da pesquisa, 

por certo, evidencia-se nisso a marca do giro paradigmático instaurado publicamente com 

a publicação de Ser e Tempo. 

Então, a pesquisa fenomenológica hermenêutica ensina, a quem a realiza, sua própria 

condição de provisoriedade, seja mediante ao que se projeta enquanto questão filosófica 

a ser (des)velada (a questão do ser daquele fenômeno (de)limitado), seja a própria 

situação hermenêutica enquanto pesquisador. De acordo com essa compreensão:

Toda pesquisa –e não por último a que se move no âmbito da questão central que é a 
questão-do-ser– é uma possibilidade ôntica do Dasein, cujo ser encontra seu sentido 
na temporalidade. Essa é, contudo, ao mesmo tempo a condição de possibilidade de 
historicidade como um modo-de-ser temporal do Dasein ele mesmo, abstração feita de 
se e de como ele é um ente sendo “dentro do tempo” (Heidegger, 2012a: 81).

Em nosso entendimento, o que o autor nos diz com essas palavras se refere ao que, 

comumente, se esquece no fazer pesquisa: há aí uma questão a ser des-coberta. Tal questão 

é a historicidade encoberta e de quem a opera. O sentido atribuído ao termo “operar” 

significa habitar o ser da pesquisa. Por isso, ao dizermos “pesquisa”, estamos considerando 

não apenas a questão trazida à luz para além da dimensão ôntica, mas, igualmente, quem 

a edifica. Esse envolvimento, constituído em proximidade e distanciamento (Heidegger, 

2011a), ocorre entre o que se coloca em questão a pensar e quem percorre o caminho da 

analítica instalada desde o influxo do horizonte heideggeriano. Nesse sentido, a pesquisa 

com Heidegger, ao (des)velar a formação humana, indica um caminho formativo. 

No que tange à ambiência acadêmica em sua espacialidade formativa, “destaca-se a 

espacialidade de ser lugar e guarida do que vem, ou seja, ser lugar e guarida do que pode-

ser, principalmente, se habitamos no âmbito de uma tarefa humana de formação” (Viana, 

2024: 217), pois sabemos que o tempo presente, nossa contemporaneidade, do mesmo 

modo que nos impõe limites existenciais, pode igualmente nos lançar em aberturas 

para outras margens. Por isso, nos interrogamos: como operar a formação humana 

mediante a complexidade filosófica que se apresenta na aproximação ao horizonte 

filosófico em questão? Seria a pesquisa educacional uma ambiência que poderia acessar 

o entendimento da diferença ontológica com vistas a transcender a “fossilizada disciplina 

da filosofia nas universidades” (Heidegger, 2011a: 74)? Sabemos que, de modo amplo, 

a educação, lastro maior da universidade, se encontra sob esse prejuízo. Em seu anseio 

por atender à demanda normativa que a caracteriza, a educação, correntemente retém 



186 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

o ensino e a pesquisa no modo de ser ôntico. A partir desse diagnóstico inicial, a filosofia 

da educação busca constituir outros caminhos de pesquisa acadêmica, reconhecendo-a 

como um percurso formativo que se orienta pelo comportamento cognitivo. 

Assim sendo, o acontecimento da abertura provocada com o horizonte proposto por 

Heidegger instiga uma radicalidade de pensar por parte do pesquisador. Justamente a 

partir dessa validez que enseja a pesquisa educacional de matiz heideggeriano, emergem 

os sentidos que as palavras do pensador indicam: “Se o filosofar deve ser, aqui e 

agora, então só pode determinar-se na direção do nexo conjuntural da vida fáctica que 

designamos com o título universidade [ênfase adicionada]” (Heidegger, 2011a: 73). Com 

isso, encontramo-nos no ponto fulcral de nosso objetivo, qual seja, pensar a formação 

humana desde a ambiência acadêmica, o que suscita pensar em seu como, que ocorre a 

partir de seu enraizamento na vida. 

Portanto, a centralidade da “vida” enquanto “vida fáctica” tem relevância para a 

pesquisa educacional, estando relacionada à compreensão e interpretação de fenômenos 

educacionais e à pergunta pela formação humana.

O significado intransitivo do verbo “viver”, presentificado concretamente, explicita a si 
mesmo, sempre, como viver “em” algo, viver “a partir de” algo, viver “para” algo, viver “com” 
algo, “contra” algo, viver “em função” de algo, viver “de” algo. Esse “algo”, que indica sua 
multiplicidade de relações para com “viver” nessas expressões preposicionais, aparentemente 
arrebatadas e computadas apenas ocasionalmente, fixamos como o termo “mundo”. Para sua 
compreensão há que se manter em mira esse princípio que trata de seu destaque. Ele surge da 
interpretação fenomenológica do fenômeno “vida”, articulado pelo intransitivo ou transitivo 
em, a partir de, para, com e contra um mundo [ênfase adicionada]. (Heidegger, 2011a: 98-99). 

Pouco tempo depois, em Ontologia: hermenêutica da facticidade, após tecer a 

correspondência entre a fenomenologia e a pesquisa, observa-se o mesmo tom: 

“Fenomenologia é, portanto, um como da pesquisa” (Heidegger, 2012b: 80), que deixa 

entrever com precisão sua marca fenomenológica própria. Mais uma vez, podemos 

encontrá-lo na firme consideração da facticidade: seja na vida relacional que funda o ser-

no-mundo, seja no como da pesquisa, indicando a vida fáctica da universidade. Todos os 

modos e lugares provêm de uma condição existencial cujo sentido busca des-velar ser-

no-mundo. E esse nos parece ser um ponto fortuito para que possamos compreender 

como a pesquisa educacional fenomenológica atinge certo grau de legitimidade como 

uma filosofia prática. Afinal, temos acompanhado o pesquisador edificando sua formação 

pari passu com sua existência.  

Curiosamente, as palavras do autor indicam a vida fáctica da universidade, da qual 

temos proximidade e distanciamento, e que precisa ser considerada na edificação da 

tarefa contemporânea de formação humana na via filosófico-educacional. Proximidade, 



187 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

pois se trata da ambiência onde se faz a pesquisa, e distanciamento, porque essa mesma 

pesquisa, sob o influxo fenomenológico, necessita perguntar para aceder, em sua 

radicalidade, aos limites que ela própria busca transcender.

Logo, feito o caminho preparatório para a questão inicialmente proposta, a saber, a 

formação humana, cabe agora situá-la. E isso implica adentrar no problema da relação 

entre a filosofia e a questão de estar identificada como uma área (Gebiet) tensionada 

entre o campo da educação e a filosofia. E por que levantamos essa questão? Porque 

a formação humana é uma questão filosófica central na área onde se situa, isto é, na 

amplitude do campo da educação. E mediante tal condição, a filosofia da educação tende 

a operar filosoficamente com a formação humana, e dentre as perspectivas possíveis 

do pesquisar, está a fenomenologia hermenêutica. Porém, justamente a partir dessa 

perspectiva, precisamos considerar com maior atenção a ambiguidade constituída a partir 

de dois pontos: 1) a definição da filosofia na universidade alinhada a um comportamento 

cognitivo, 2) o comportamento cognitivo na filosofia aponta para outro modo de ser, com 

o qual pensar é igualmente um outro pensar para além do que é dado institucionalmente. 

Logo, é preciso considerar o caráter indicativo formal do comportar-se, que exige a 

compreensão do relacional (Heidegger, 2011a), o que nos parece levar a uma condição 

dramática (dran). Isso porque, como já sabemos, trata-se de uma determinação de ordem 

relacional, que preserva, contudo, uma ordem inerente do si própria; a tensão advém 

dessa conjunção inalienável, pois “o ente que temos a tarefa de examinar, nós o somos 

cada vez nós mesmos” (Heidegger 2012a: 139). De fato, no caminho hermenêutico que a 

pesquisa abre à luz do horizonte heideggeriano, deparamo-nos conosco propriamente – o 

pensar com Heidegger espelha a pergunta pela nossa própria existência. 

4. Justificativa de como uma área (Gebiet) pode provocar a pergunta pela existência 

com a pesquisa educacional fenomenológica

Queremos retomar o que já sinalizamos anteriormente: enquanto uma área, a filosofia da 

educação sofre de uma ambiguidade que lhe é constituinte: pode acessar filosoficamente 

a formação humana, embora se encontre restringida, justamente, pelo seu alinhamento 

institucional que lhe confere um estatuto de área do conhecimento, o que também pode 

comprometer aquele acesso, no sentido de travar o filosofar, à formação humana. A 

ambiência da universidade é permeada pela racionalidade epistemológica por conta de 

sua intensa herança científica e humanista moderna. Esse é um limite importante. E o 

outro se refere ao fato de se tomar o conceito de formação humana como um objeto 

(no sentido epistemológico) de pesquisa, ocupando-se, supostamente, em evocar 



188 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

metodologicamente seu conteúdo histórico e filosófico em diálogo com os elementos da 

tradição ocidental. Um exemplo emblemático para a área se refere à lida com o conceito a 

partir da referencialidade do termo clássico Bildung, nuclear para perspectivar, inclusive, 

os modos contemporâneos de formação (Dalbosco et al., 2019). Com isso, percebemos 

certa dificuldade para o transcender junto à formação humana quando tomada como um 

objeto de pesquisa que vai operar na atualização de projetos pedagógicos, algo como 

uma redução da amplitude do sentido de ser-no-mundo. Sob a luz dessa compreensão, 

encontramos esses limites na definição da Filosofia da Educação enquanto uma área de 

pesquisa que carrega consigo a forte implicação ôntica pelo fato de ser curricular e se 

debruçar sobre fenômenos atinentes à formação humana. O perigo de uma colonização 

ôntica na pesquisa se tornou iminente, a ponto de fortalecer o esquecimento da pergunta 

ontológica pelo ser. 

No entanto, apesar dos limites e perigo, também é preciso considerar o caráter 

fundamental de “mobilidade da vida fática” (Heidegger, 2011a: 147). Fundamentalmente, 

a vida fática, de modo contínuo, se contrai e se expande em sua potencialidade para-

ser. Entendemos que esse caráter precisa ser pensado no intuito de manter a atualização 

hermenêutica (Gadamer, 2015) na pesquisa, mantendo o círculo de compreensão em 

seu vigor de abertura. A escuta da pesquisa corresponde a esse estar-atento com o qual 

a formação humana opera (Mannes, 2023; Lima, 2024; Viana, 2024; Venzon, 2025) e, 

com isso, a própria assertividade da pesquisa. Pensar enquanto um pesquisar exige uma 

escuta atenta para que não se recaia na fragmentação ôntica hodierna que permeia nossa 

cotidianidade. O comportamento cognitivo precisa, então, ser exercido projetando, com a 

via ontológica, o transcender da fragmentação que nos chega por conta de um ainda-não 

des-encoberto. Em outras palavras, a pesquisa educacional orientada sob essa luz busca 

des-velar “a intransparência ôntica e pré-ontológica do Dasein” (Heidegger, 2012a: 145), 

pois, na cotidianidade da vida fáctica, com a qual a pesquisa fenomenológica educacional 

se relaciona, o modo de ser ôntico “reside em que ele é ontológico” (2012a: 59), à espera 

de ser (des)velado. 

Por conseguinte, a tarefa da pergunta pelo ser instiga seu querer-ser; instiga sua 

disposição para ser a abertura que lhe é pertinente, mas velada. Nesse sentido, estar 

disposto ao perguntar implica uma possibilidade de uma experiência aberta ao inusitado. 

A primazia da pergunta, de acordo com Gadamer (2015), tem uma relevância ontológica, 

pois abre, de um modo não-resolutivo, a possibilidade do querer-ser. É sob esse ângulo que 

encontramos o como da pesquisa com Heidegger: um caminho fenomenológico que se 

abre com a questão da pesquisa, com a qual o pesquisador des-vela a busca de sua vocação 

(Beruf): o seu ser-pesquisador. Isso porque, se estamos com a pesquisa fenomenológica, 



189 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

não nos encontramos mais no âmbito de uma epistemologia (Stein, 2008). Há um índice 

de indeterminidade do ser, apreendido a partir da compreensão de sua angústia (Mannes, 

2023), e que corresponde à sua estrutura fundamental de um ainda-não. Com isso, trata-

se de compreender o ponto fulcral da finitude. Ou seja, é sempre salutar ter em vista que 

“la pérdida misma es lo esencial” (Marzoa, 1999: 14). Logo, a formação humana jamais 

poderia ser dita desde um patamar de completude, pois lhe é inerente, desde sempre, 

um inacabamento próprio (Venzon, 2025). Portanto, a referência ao termo Bildung tem 

sido importante nas pesquisas, especialmente porque repercute uma escuta da tradição, 

conforme já referido, como uma permanente possibilidade de interpretação e atualização 

capaz de provocar uma abertura epocal e uma fusão de horizontes. A contribuição desse 

esforço hermenêutico para atribuir significância à formação e à sua historicidade filosófica 

(Bildung), parece-nos ter um caráter indicativo que possibilita outras aberturas. Mesmo 

assim, ainda pode alcançar uma maior abertura fenomenológica, a saber, a pergunta pelo 

ser da pesquisa, a situação hermenêutica do pesquisador enquanto ente privilegiado 

formador de mundo (Heidegger, 2011b: 228). Aí, o pesquisar enquanto filosofia prática 

se constitui em habitação do ser pesquisador, seu como na operação investigativa, 

provocando pensar não apenas o fenômeno educacional, mas também sua própria 

relação com ele. Por isso, não poderia acontecer em uma “atemporalidade imperturbada” 

(2011a: 75), conforme mostram algumas pesquisas na filosofia da educação que deixam 

ver ontologicamente o acontecimento da formação humana enquanto uma questão de 

Existenze (Mannes, 2023; Lima, 2024; Viana, 2024; Venzon, 2025). 

5. Conclusão

Pensar a formação humana a partir do aporte heideggeriano pode suscitar, de 

imediato, a curiosidade sobre a presença de Heidegger no campo da educação. Exímio 

professor, mesmo assim, ele não foi um educador no sentido estrito do termo. Não se 

tem notícia de algum texto filosófico dele explicitamente educacional, com um claro 

apelo à educação, e que seja, por isso, imediatamente reconhecido e aplicável ao campo 

do ensino, assim como encontramos nos espólios de clássicos ocidentais, a exemplo de 

Platão, Agostinho, Tomás de Aquino, Montaigne, Kant, Rousseau e até mesmo Nietzsche, 

entre outros (Pagni et al., 2007). Heidegger não é considerado um educador no sentido 

estrito tal como se atribui a esse elenco clássico, tampouco um filósofo que teoriza 

exaustivamente a educação. Não encontramos um paradigma teórico dele no campo das 

teorias da educação. Nesse sentido, extrair uma perspectiva dessa natureza, a partir de 

seu horizonte filosófico, continua sendo um esforço hermenêutico inventivo que implica 

situar-se abertamente enquanto ser-em-uma-dimensão-formativa-de-si-próprio, ser-em-



190 

ROSANA SILVA DE MOURA
HERMENÊUTICA E FILOSOFIA PRÁTICA: A QUESTÃO FILOSÓFICA DA FORMAÇÃO HUMANA

mundo, claramente mais do que de outrem, para então se liberar das orientações oriundas 

do “problema do conhecimento filosófico” (Stein, 2008: 107) que perfaz a tradição 

moderna, repercutindo nas teorias educacionais com seus paradigmas representativos. 

Como Heidegger não opera uma teoria educacional ou uma epistemologia da formação 

humana, sua base filosófica permanece alheia à relação sujeito-objeto, por isso, não 

repercute uma dimensão normativa para a educação. Dito isso, poderíamos defini-lo 

como mais um “educador”, tal como a tradição seguiu espelhando? Parece-nos, então, 

que não, pois, segundo ele próprio, o “sentido originário de definição” (Heidegger, 2011a: 

25) não deve conter um caráter resolutivo (e prescritivo). Precisa ser assumido em seu 

caráter essencialmente indicativo, guardando “a forma indeterminada” do ser enquanto 

se coloca em questão. Isso porque é direcionado com a ontologia fundamental a partir de 

um “sentido vazio”, não apriorístico e marcado, portanto, pela finitude que a vida fáctica 

do ser impõe em sua temporalização. 

Logo, é sob o indicativo desse sentido de radicalidade que a pesquisa educacional 

com Heidegger tem feito o esforço hermenêutico existencial de interpretar a questão 

do ser, pois “a hermenêutica não tem por objetivo a posse de conhecimentos, mas um 

conhecer existencial, isto é, um ser [ênfase adicionada]. A hermenêutica fala desde 

[ênfase adicionada] o ser interpretado e para o ser interpretado” (Heidegger, 2012b: 24).

Referências bibliográficas

AnDraDe, A. D. (2022). “Apresentação. O tempo do ‘entre’”. AnDraDe, A.D. & Furlan, R. (Orgs.), A 
fenomenologia entretempos. São Paulo; São Carlos: Cultura Acadêmica Editora; Pedro & João 
Editores, 7-15. 

Bambach, C.R. (1995). “German philosophy between scientism and historicismo”. Heidegger, 
Dilthey, and the crisis of the historicism. London: University Press, 21-55.

Ferreira, A. (2022). “O desafio da fenomenologia frente à crise da filosofia”. AnDraDe, A.D. & 
Furlan, R. (Orgs.), A fenomenologia entretempos. São Paulo; São Carlos: Cultura Acadêmica 
Editora; Pedro & João Editores, 19-38. 

GaDamer, H-G. (2007). El giro hermenéutico. Tr., A. Parada. Madrid: Cátedra. 

GaDamer, H-G. (2015). Verdade e método Tr. F.P. Meurer. Petrópolis: Vozes.

HeiDegger, M. (2006). Que é isto, a filosofia? Identidade e diferença. Tr. E. Stein. Petrópolis; São 
Paulo: Vozes; Livraria Duas Cidades.

HeiDegger, M. (2008a). “Carta sobre o humanismo”. Marcas do caminho. Tr. E.P. Giachini & E. Stein. 
Petrópolis: Vozes, 326-376.

HeiDegger, M. (2008b). Introdução à filosofia. Tr. M.A. Casanova. São Paulo: Martins Fontes.

HeiDegger, M. (2010). “O que quer dizer pensar?”. Ensaios e conferências (Tr. E.C. Leão, G. Fogel e 
M.S.C. Schuback). Petrópolis: Vozes, 111-124. 

HeiDegger, M. (2011a). Interpretações fenomenológicas sobre Aristóteles. Introdução à pesquisa 
fenomenológica. Tr. E.P. Giachini. Petrópolis: Vozes. 



191 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK 12, 2Ϭ2ϲ/1. ISSE 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ �ͳISSE 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �KI: 1Ϭ.12ϳϵ5/�IFF�R�E�.2Ϭ2ϲ.12.12. ÖÖ. 1ϳϳͳ1ϵ1

HeiDegger, M. (2011b). Os conceitos fundamentais da metafísica: mundo, finitude, solidão. Tr. M.A. 
Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitária.

HeiDegger, M. (2012a). Ser e tempo. Tr. F. Castilho. Campinas; Petrópolis: Editora da Unicamp; Vozes.

HeiDegger, M. (2012b). Ontologia. Hermenêutica da facticidade. Tr. R. Kirchner. Petrópolis: Vozes.

HeiDegger, M. (2024). Conferencias: 1915-1932. Tr. Á. Xolocotzi Yáñez. México: FCE. 

Leyte, A. (2024). Heidegger: una introducción. Madrid: Alianza Editorial. 

Lima, P. (2024). Pedagogia singular: uma (re)orientação fenomenológica do conceito de deficiência 
[Tese de Doutorado, Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositório Institucional da UFSC.

Mannes, I. (2023). A angústia enquanto uma sinalização de indeterminidade na formação humana 
[Tese de Doutorado, Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositório Institucional da UFSC. 

Martínez Marzoa, F. (1999). Heidegger y su tiempo. Madrid: Akal. 

Pagni, P.A., Silva, D.J., & Brocanelli, C.R. (2007). Introdução à filosofia da educação: temas 
contemporâneos e história. São Paulo: Avercamp. 

SchnaDelbäch, H. (1991). Filosofía en Alemania (1831-1933). Tr. P. Linares. Madrid: Cátedra.

Stein, E. (2001). Compreensão e finitude: estrutura e movimento da interrogação heideggeriana. 
Ijuí: Editora UNIJUÍ. 

Stein, E. (2008). Racionalidade e existência. O ambiente hermenêutico e as ciências humanas. Ijuí: 
Editora UNIJUÍ.

Stein, E. (2025). Pensar e errar: um ajuste com Heidegger. Ijuí: Editora UNIJUÍ.

Venzon, P. (2025). Fenomenologia da Formação Humana: do inacabamento [Tese de Doutorado, 
Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositório Institucional da UFSC.

Viana, D. (2024). Por um filosofar a espacialidade e a formação humana: uma leitura fenomenológico-
hermenêutica do espaço em Martin Heidegger na Filosofia da Educação [Tese de Doutorado, 
Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositório Institucional da UFSC.


