
Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

245 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.16 [pp. 245-248]

Recibido: 31/7/2025 – Aceptado: 3/10/2025

Reseña/Review: Belgrano, Mateo (2023). El oasis del arte en 
la filosofía de Martin Heidegger. Buenos Aires: SB, 2556 pp.

Esteban Raúl Cardone 

Universidad Nacional de Mar del Plata

La reflexión sobre el arte ocupa un lugar fragmentario en la vasta obra de Martin 

Heidegger, pero no por ello carece de importancia; su tratamiento representa un 

momento significativo en su itinerario filosófico. Siguiendo la línea de otros especialistas 

que reconocen en esta reflexión un punto clave para comprender su pensamiento, Mateo 

Belgrano ofrece una reinterpretación fundada de esa dedicación. Hablar de una “estética” 

en el marco del pensamiento heideggeriano resulta problemático por varias razones. En 

primer lugar, porque desde temprano Heidegger concibe el filosofar como anterior a 

la constitución de cualquier disciplina, lo que limita la posibilidad de definir un campo 

específico como el de la estética moderna. En segundo lugar, esta disciplina nace en la 

modernidad y se consolida con el sesgo subjetivista introducido por Kant. De allí que un 

pensamiento que busca desandar la metafísica de la subjetividad difícilmente legitime 

ámbitos construidos a partir de la noción de sujeto. No obstante, en Heidegger hay una 

atención constante a problemas que conciernen a lo estético.

¿Dónde radica la necesidad de Heidegger de reflexionar sobre el arte, y por qué lo hace 

tras la publicación de Ser y tiempo? La respuesta a estos interrogantes gira en torno a la 

interpretación del ensayo El origen de la obra de arte (1936), texto clave para comprender 

una inflexión en la modulación de su pensamiento y, con ello, de su proyecto filosófico más 

amplio. Belgrano se pronuncia con solvencia sobre las polémicas que genera este escrito. 

A su juicio, el ensayo no actúa como bisagra en el proyecto iniciado con la pregunta por el 



246 

ESTEBAN RAÚL CARDONE
Z�^�H�ͬZ�s/�t͗ ��>'Z�EK͕ M�d�K ΈϮϬϮϯΉ͘ �> K�^/^ ��> �Zd� �E >� &/>K^K&1� �� M�Zd/E H�/��''�Z

ser, sino más bien como una frontera entre momentos en diálogo dentro del pensamiento 

heideggeriano: “viene a ser una instancia de transición entre los dos momentos en tanto 

recoge lo desarrollado en la década del veinte, pero anticipa el pensar del Ereignis” (p.18). 

El matiz que introduce Belgrano orienta al lector a comprender el viraje heideggeriano 

de forma menos tajante, evitando así una lectura esquemática que presupone una etapa 

superada por otra. En su lugar, propone una visión del recorrido filosófico del autor 

alemán en la que resulta problemático hablar de una rectificación plena.

La investigación se organiza en seis capítulos que abordan la complejidad del ensayo 

heideggeriano sobre el arte de mediados de los años treinta. Desde el inicio, se expone la 

concepción del ser propia de los años de Ser y tiempo (1927). El capítulo I trata la relación 

entre ser y sentido, subrayando que el ser, como principio de inteligibilidad, es condición 

de posibilidad para toda comprensión: todo ente se vuelve significativo en virtud de la 

comprensión del ser, con el que se identifica. El análisis de la trama de sentido en la que 

los útiles encuentran su lugar remite, en última instancia, al ser humano, lo que revela su 

centralidad en la propuesta de 1927. La sospecha de haber quedado demasiado ligado 

al paradigma subjetivista que intentaba superar llevó a Heidegger a buscar un modo de 

pensar el sentido del ser más allá del Dasein. “La analítica del Dasein se presenta en el 

marco de una teoría de la subjetividad, aunque se distancie de la idea moderna de un 

sujeto omnipotente, y postula a la existencia como la instancia de fundación de sentido 

que articula el mundo” (pp.58-59). La atención al concepto de verdad será clave en el 

posterior viraje . Al retomar la noción griega de verdad como aletheia (desocultamiento), 

Heidegger logra resaltar lo siempre indisponible en el encuentro con la verdad.

En el capítulo II, Belgrano caracteriza la obra de arte como un ente “anfibio” entre 

el ser y el ente. Llega a esta formulación tras examinar el interés de Heidegger por el 

esquematismo kantiano desarrollado en la Crítica de la razón pura. Tras el giro (Kehre) 

posterior a Ser y tiempo, Heidegger pasa a privilegiar la condición de arrojado del Dasein: 

“la filosofía heideggeriana hace hincapié en que el Dasein está inmerso en posibilidades no 

elegidas. La pregunta será ahora por el origen del ser Ahí (Da), por cómo se constituye el ahí 

donde somos arrojados” (p.68). Si antes el énfasis recaía en el proyecto del Dasein, ahora 

se traslada hacia las determinaciones históricas que configuran su horizonte existencial. 

La obra de arte se convierte en la instancia que instituye el ámbito de sentido donde el 

Dasein es arrojado. Heidegger piensa esta función del arte de forma análoga al modo en 

que Kant concibe la relación entre las categorías del entendimiento y los fenómenos: el 

esquematismo, mediado por la imaginación, permite aplicar conceptos puros a la intuición 

empírica, gracias a su anclaje en el tiempo. “La esquematización consiste en adaptar un 

concepto puro del entendimiento a las condiciones del tiempo... En última instancia el 



247 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjD�ZK ϭ2, 2Ϭ26ͬϭ. /SSE 26ϵ5ͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/SSE 2ϯϴ6ͳϰϴϳϳ. �K/: ϭϬ.ϭ2ϳϵ5ͬ�/&&�Z�E�.2Ϭ26.ϭ2.ϭ6. ÖÖ. 2ϰ5ͳ2ϰϴ

tiempo es aquello que posibilita el vínculo entre las categorías y los fenómenos” (p.73). 

Aunque El origen de la obra de arte no menciona expresamente esta influencia, Belgrano 

sostiene que Heidegger se apropia creativamente de la doctrina del esquematismo. “La 

obra de arte es una prueba de la finitud de nuestro conocimiento y de la necesidad de que 

tanto el ente como sus condiciones de manifestación nos sean dadas” (p.84). El arte es 

entonces el ámbito que conforma el horizonte “que le es donado a la existencia, en el que 

es arrojada, y que determina cómo se nos manifiestan los entes” (p.84). Por ello, puede 

considerarse un ente anfibio, que transita entre lo óntico y lo ontológico.

El capítulo III explicita una pregunta central en el recorrido propuesto por Belgrano: ¿por 

qué la obra de arte es el ente privilegiado en su relación con la verdad? Para responder, el 

autor analiza las primeras secciones de El origen de la obra de arte, revisa las nociones de 

“cosa” allí tratadas y desentraña la verdad del útil, ejemplificada en el célebre cuadro de 

Van Gogh. La pintura pone en obra la verdad al desautomatizar nuestra percepción del útil, 

revelando así las condiciones de su manifestación. Este extrañamiento perturba la trama de 

sentidos que constituye el ser-en-el-mundo: “la obra de arte produce este choque porque 

es capaz de autoexhibirse, porque no se deja subsumir por el horizonte pragmático que 

inaugura el Dasein” (p.108). En Ser y tiempo, Heidegger ya había mostrado que el útil se hace 

visible cuando falla o se ausenta, pero esa visibilidad obedece a una decepción funcional. 

En cambio, la obra de arte no depende de un sistema de remisiones, sino que desoculta las 

condiciones mismas de manifestación de cualquier ente. Es precisamente ese “choque” lo 

que permite que se haga visible el orden de sentido en el que el ente aparece como tal.

El capítulo IV aborda cómo entiende Heidegger la verdad en relación con la obra 

de arte. Recuperando el sentido griego de aletheia, la verdad es pensada como el 

manifestarse del ente, anterior a toda representación. Sin embargo, este desocultamiento 

ocurre dentro del conflicto entre mundo y tierra. La tierra representa aquello que resiste 

toda apropiación por parte del Dasein. En palabras de Belgrano, “la tierra es a la obra de 

arte lo que el estado de arrojado (Geworfenheit) es al Dasein” (p.150). En ambos casos, 

se trata de una indisponibilidad de sentido. La obra, por tanto, mantiene una opacidad 

que señala su autonomía respecto de la existencia: “Que la obra no sea absolutamente 

transparente está hablando también de su autonomía frente a la existencia” (p.151). 

Pese a ello, la verdad que la obra inaugura es histórica. Por eso cobra sentido pensarla 

como acontecimiento (Ereignis), en contraposición a una idea de verdad invariante. La 

obra abre un mundo y abre futuras posibilidades. Esta dimensión histórica de la verdad 

marca el interés de Heidegger, quien en adelante se centrará en los distintos modos de 

desocultamiento en la historia de la metafísica, incluida la técnica (Gestell), que impone 

una comprensión del ente regida por la disponibilidad y el cálculo.



248 

ESTEBAN RAÚL CARDONE
Z�^�H�ͬZ�s/�t͗ ��>'Z�EK͕ M�d�K ΈϮϬϮϯΉ͘ �> K�^/^ ��> �Zd� �E >� &/>K^K&1� �� M�Zd/E H�/��''�Z

El capítulo V aborda la comprensión heideggeriana de la poesía y del lenguaje, 

concebido como “horizonte de todo horizonte” (p.172). Heidegger vincula el lenguaje con 

la esencia del arte, al entender la poesía (Dichtung) como un modo en que la verdad se 

presenta. Para que la obra de arte funde un mundo, debe haber ya un horizonte disponible; 

de lo contrario, lo fundado resultaría incomprensible. El lenguaje, entonces, aparece 

como una dimensión impersonal y previa al Dasein que posibilita toda constitución de 

sentido: “la verdad se da originariamente en el lenguaje, éste es el que abre al ente, 

permite que se manifieste, en primera instancia” (p.174). Desde esta perspectiva, el 

lenguaje posee una esencia mostrativa antes que comunicativa, y el nombrar poético se 

independiza de la voluntad humana, como donación del ser. Todo esto señala un proceso 

de descentramiento del Dasein. La copertenencia entre ser y Dasein implica también el 

cuidado que la obra de arte requiere: un gesto de acogida que la reafirma en su horizonte 

de sentido. “La relación entre obra y el ‘cuidado’, o, podríamos decir, el ‘contemplador’, no 

es simplemente una relación ‘estética’... sino que tiene un alcance ontológico” (p.183). Así, 

“la obra abre un nuevo espacio de sentido, pero para que la existencia pueda apropiarse 

de éste (...) es preciso que se inserte en el horizonte previo en el que fuimos arrojados, el 

lenguaje” (p.187)

El capítulo final precisa qué entiende Heidegger por el fin del arte, funcionando como 

corolario del recorrido propuesto. Esta cuestión remite a su postura crítica frente a la 

estética moderna. La denominada muerte del arte alude al modo de comprensión centrado 

en las vivencias del sujeto, es decir, a toda concepción del arte subordinada al individuo. 

Tal enfoque desontologiza la discusión estética, efecto característico del planteo moderno. 

Belgrano examina entonces la situación del arte en la era del predominio técnico, donde la 

comprensión del ente se rige por el cálculo. Si bien la técnica constituye también un modo 

de desocultamiento, lo hace desde un horizonte que eclipsa otros modos de verdad. Este 

dominio técnico, que Heidegger considera la culminación de la historia del ser, inhibe 

otras formas de relación con el mundo. De allí que Belgrano afirme: “La técnica es un 

marco de comprensión totalitario” (p.206). Aun en su madurez, Heidegger confía en que 

el arte pueda revelar una verdad no subordinada al sujeto. Por eso se interesa en diversos 

artistas (Chillida, Klee, Trakl, Char, Celan, entre otros) movido por la esperanza de hallar en 

sus obras el acontecimiento de la verdad que solo el arte puede suscitar.

El trabajo de Mateo Belgrano se cierra con un exhaustivo apartado bibliográfico, que 

incluye tanto los volúmenes de la Gesamtausgabe —con su numeración y paginación 

correspondiente— como obras externas a dicha colección y una cuidada selección de 

bibliografía secundaria.


