Differenz

Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contempordneas

NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - poI: 10.12795/Differenz.2026.i12.05 [pp. 69-78]

Recibido: 12/07/2025 — Aceptado: 19/8/2025

John D. Caputo y Gianni Vattimo: Didlogos hermenéuticos en
torno al Cristianismo

John D. Caputo and Gianni Vattimo: Hermeneutical Dialogues
on Christianity

Cicero Cunha Bezerra

Universidade Federal de Sergipe

Resumen: Caputo y Vattimo son dos filésofos que mantienen profundas similitudes tedricas en
lo que se refiere a sus criticas a la tradicion metafisica clasica y al cristianismo, sin embargo, los
caminos si bifurcan cuando se trata de profundizar sobre las bases de cada fildsofo en particular.
Este articulo se propone, en primero lugar, exponer cada perspectiva para, en seguida, establecer las
distinciones que separan las dos posiciones tedricas en sus criticas y proposiciones hermenéuticas
sobre el mensaje cristiano.

Abstract: Caputo and Vattimo are two philosophers who share profound theoretical similarities in
their critiques of the classical metaphysical tradition and Christianity. However, their paths diverge
when it comes to delving into the foundational bases of each thinker individually. This article aims,
first, to present each perspective and then to establish the distinctions that separate the two
theoretical approaches in their critiques and hermeneutical propositions regarding the Christian
message.

Palabras clave/Keywords: John D. Caputo; Gianni Vattimo; Hermenéutica (Hermeneutics);
Cristianismo (Christianity); Religion (Religion).

69



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

1. Consideraciones iniciales

J.D. Caputo y G. Vattimo son, sin lugar a duda, dos herederos de lo que se ha dado en
llamar pensamiento postmetafisico. Varios aspectos, aparte de sus origenes italianos, en
uno mas que en otro, unen a estos dos filésofos que han hecho de la religion, en particular
del cristianismo, su objeto de reflexion filoséfica. Tanto Vattimo como Caputo parten del
principio de que la religién es un asunto lo suficientemente serio como para relegarlo
solo a los actores religiosos. Sus intereses hermenéuticos en relacion con el texto biblico
han permitido que el campo de la filosofia de la religion reavive el debate académico
sobre la relacidn entre lo religioso y las cuestiones contemporaneas que implican, como,
entre otras cosas, las cuestiones de género y los valores de una sociedad en constante
cambio. La tarea hermenéutica de escuchar el “espiritu” de la letra es algo comun a
estos dos pensadores que se atreven, con sus reflexiones, a pensar desde y mas alld de la
consolidacidn nihilista, bajo la sombra de la “muerte de Dios”, que parece prevalecer en

las insistentes oleadas de extremismo y dogmatismo religiosos en la contemporaneidad.

Como tal, el objetivo de este trabajo es establecer un acercamiento entre los
pensamientos de Caputo y Vattimo, destacando que, mas que tratarse de influencias,
lo que pretendo presentar aqui es una confluencia, o cortocircuitos, para usar la
terminologia caputiana, basada en un aspecto particular del pensamiento de Vattimo
que es comun a las reflexiones de John D. Caputo, a saber, la nocidn de debilitamiento
y, en particular, aplicada a la reflexion sobre Dios. Con ello, pretendo subrayar hasta
qué punto, para ambos filésofos, es necesario pensar la religion desde el punto de vista
de la flexibilizacion de las verdades absolutas o dogmaticas, asi como destacar algunos
aspectos que diferencian cada enfoque. Para ello, me centraré sélo en algunos aspectos
de la hermenéutica radical del texto biblico propuesta por Caputo y de su concepcion de
la teologia del acontecimiento, presente en particular en el segundo capitulo del libro
After the Death of God (2007). También se exploraran aqui, de forma genérica, otras obras
suyas mas recientes: The Weakness of God A Theology of the Event (2006), The Insistence
of God : A Theology of Perhaps (2013), An Anatomy of the Apophatic Imagination (2022)*.
Me centraré exclusivamente en las dos obras de Vattimo Credere di credere, é possibile
essere Cristiani nonostante la Chiesa? Roma, Garzani, 1999 y Dopo la cristianita, per un
cristianesimo non religioso, Garzanti, 2002. Para los puntos de desacuerdo, remito al
excelente articulo de Eric Meganck Keeping Weakness Weak to Make It Strong: Caputo’s
Theopoetics of Event (2023).

1 Para las citas, en algunos casos, utilizo las traducciones en lenguas portuguesa y espafiola, debid-
amente apuntadas en las referencias.

70



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.05. PP. 69-78

2. Gianni Vattimo: El cristianismo y el pensiero debole?

Una de las afirmaciones mas importantes, en mi opinion, sobre la ancestral relacion
entre filosofia y religion se encuentra en la introduccion al libro Después del cristianismo,
por un cristianismo no religioso de Gianni Vattimo (2002: 9). En ella leemos que, si Dios
ha muerto, y esto significa para la filosofia que ya no es posible una fundamentacién
definitiva (objetiva) del conocimiento, no hay razén para postular ningun tipo de ateismo
filosofico.

Para Vattimo, con la muerte de Dios quedan enterradas las criticas historicistas de
Hegel y Marx, el positivismo y las diversas formas de cientificismo que, de un modo u otro,
justificaban una defensa de la inexistencia de Dios. En otras palabras, para la filosofia actual
ya no tiene sentido negar a Dios. Esto, que podria ser una profesién de fe, es en realidad
una constatacion histdrica, es decir, con la muerte de la metafisica sustancialista y de las
filosofias absolutistas, sélo queda la contingencia y la historicidad que caracterizan al ser
humano como acontecimiento y, en este sentido, la religidn, gracias a una interpretacion

“desustancializada” del texto, encentraria un lugar en la sociedad actual.

Sin duda, estamos girando en torno a la nocidn de verdad, dentro de la concepcidn
hermenéutica de Vattimo, que podria resumirse aqui como: “una transmision de mensajes,
como nacimiento y muerte de paradigmas e interpretaciones de las cosas a la luz de los
lenguajes historicos heredados” (Vattimo, 2002: 10). Es en esta perspectiva, y sélo en
esta, en la que, para Vattimo, el Evangelio puede tomarse en serio. El “Dios fundador”,
caracteristico de la metafisica escoldstica y de la filosofia moderna, renace en la obra de
Vattimo como el Dios del libro. Un Dios que no existe como realidad sustancial y objetiva,
sino s6lo como anuncio, es decir, como palabra narrada histéricamente o, dicho de otro

modo, como historia de la salvacion entendida como interpretacion.

Nos encontramos asi ante una concepcion posmoderna de la fe, compartida también
por Caputo, que, lejos de todo dogma y autoridad, asume el mensaje cristiano desde
presupuestos originarios como la amistad, el amor y el respeto. En otras palabras, al
igual que Caputo, Vattimo propone un retorno a la utopia de Novalis y Schleiermacher,
para quienes la Iglesia, desprovista de prejuicios y verdades eternas, representa una

comunidad libre que, en la caridad, escucha e interpreta el sentido del mensaje cristiano.

En definitiva, se trata de una concepcidn estética de la realidad que, como dice el
propio Vattimo, es una suavizacién y poetizacion (alleggerimento e poetizzazione del

reale). La hermenéutica, como método interpretativo, no pretende demostrar o enunciar la

2 En este apartado recupero algunos argumentos desarrollados a partir de un estudio preliminar
titulado “Cristianismo y nihilismo en Miguel de Unamuno y G. Vattimo” (2006).

71



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

“naturaleza” o estructura Ultima de la existencia humana. Heredero del andlisis existencial
heideggeriano, Vattimo defiende la interpretacion como escucha atenta, eventual e
histdrica. Un modo de pensar en el que el cristianismo se encuentra con el nihilismo
precisamente como su propia verdad. En este sentido, la posibilidad de una experiencia
cristiana postmoderna, entendida como post-mortem de Dios, sélo es posible para Vattimo,
asi como para Caputo, a través de una interpretacion en la que el espiritu supera a la letra.
Vattimo dice en Credere di credere que se considera un mezzo credente precisamente
porque no puede responder definitivamente a la pregunta sobre la fe, ni puede negar
su experiencia biografica cristiana. Desde la misma perspectiva, subraya Caputo: “Como
Vattimo, soy catdlico e italiano... Bueno, un italiano débil, un casi-italiano, un simulacro de
italiano, un italoamericano que no habla italiano, dos generaciones alejado de la ciudad
ancestral de Néapoles y, sin duda, ain mas catdlico declarado” (Caputo, 2010: 113)".

Tanto Vattimo como Caputo parten de una experiencia personal de fe en la que a la
incertidumbre se suma a la inestabilidad del mundo que suspende la verdad y hace de la
promesa su mayor ganancia. Para Vattimo, la expresion “creo que creo” es la mejor manera
de definir su posicion en relacidn con la tradicion religiosa en la que se educd. Asi como
Vattimo lleva a cabo una interesante interpretacién del pensamiento del abad Joaquin de
Fiore (1135-1202), extrayendo consecuencias posmodernas de su espiritualizacién de los
Evangelios, Caputo profundiza el radicalismo apofatico del maestro Eckhart (1260-1328).
Una de las frases mas citadas de Eckhart a lo largo de sus obras es: “Ruego a Dios que me
libre de Dios” (Sermdn 52). Fuente de herejias, pero también de aperturas parainnovaciones
teoldgicas de Lutero a Paul Tillich, esta oracién es tomada por Caputo como una de las
reflexiones mas radicales del maestro turingio, e incluso desencadend consecuencias no
previstas por el autor gracias a la radical distincién entre Dios (Gott) y divinidad (Gottheit).

Caputo la utiliza como contrapunto entre el Dios de una teologia fuerte y el Dios
del espectro entendido como acontecimiento kairoldgico que subyace al nombre Dios.
Afirma: “El nombre (de) Dios es el nombre de algo que me perseguia (Caputo, 2002: 3).
Por lo tanto, mas alla de ser o no ser, Dios sigue siendo un fantasma de la indeterminacion
(Specter of Indeterminacy). Sin embargo, rompiendo toda previsibilidad o proyeccién
temporal, Dios siempre acontece cuando “se perdonan las ofensas, se alimenta a los
hambrientos y se consuela a los afligidos” (Caputo, 2022: 21).

Es importante subrayar dos aspectos centrales en la reflexion de Caputo sobre Dios: a) que el
caracter fantasmal del nombre (de) Dios, lejos de excluir su “seriedad” o apuntar a su ridiculizacién,
consiste en un esfuerzo por preservar lo verdadero de la experiencia humana frente a lo que
Pablo de Tarso ya describié como ver a través de un espejo opaco y turbio (1Cor. 13.1); b), lo que

parece apofantismo, en el molde tradicional de una teologia mistica pseudodionisiana (de ver

72



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.05. PP. 69-78

lo que no se muestra mas alld, super, epekeina, hyper, liber, au-dela ), incluido el presupuesto
de una “pura nada” o de la luz mas alla del reflejo, significa, en Caputo, una ambigtiedad radical

propia de aquello que, en el nombre de Dios, convoca, es decir: una esperanza.

Esperanza que, en Vattimo, toma la forma de una comprensién del mensaje cristiano
como acontecimiento salvifico y hermenéutico que tiene su punto culminante en la idea
de kénosis. Estamos ante el postulado de una interpretacion productiva, capaz de unir
el pasado, pero apuntando a una continuidad, basada en el amor, como parte de una
“salvacion en curso”, un devenir, diria Caputo, como acontecimiento que, para Vattimo,
“se realiza plenamente en la kénosis, en el abajamiento de Dios” (Caputo, 1999: 44).

3. John D. Caputo: debilitarse y convertirse®

En La debilidad de Dios, una teologia del acontecimiento, bajo las influencias filoséficas
explicitas de Nietzsche (1844-1900), Heidegger (1889-1976), Levinas (1906-1995),
Deleuze (1925-1995), Lyotard (1924-1998), Derrida (1930-2004) y Vattimo (1936), pero
fundamentalmente de Pablo de Tarso y el Maestro Eckhart, Caputo desarrolla su concepcion
de Dios a partir de lo que denomina “Poética de lo Imposible”, es decir, una forma de
abordar la relacién humana con el reino de Dios que implica necesariamente la posibilidad
de que ocurra lo imposible. Imposible no es aqui una interdiccién, sino, al contrario, la
condicidon de todo lo posible, porque, como recordd el angel Gabriel en el famoso pasaje de

la anunciacién a Maria: “nada es imposible para Dios”, es decir, todo es posible (Lucas 1,37).

Dentro de este cortocircuito interpretativo, chispean energias que rompen, pero dejan
fluir multiples acontecimientos, a través de la liberacidn del exceso; es a partir de aqui
donde Caputo encuentra su clave para conectar sus hilos hermenéuticos entre el reino
de Dios y la poética de lo imposible. Resumiendo, se diria que acontecimiento es lo que
se da en el nombre de Dios. En el caso de Caputo, la poética del acontecimiento rompe
con la légica entre realismo y antirrealismo e instaura lo que él llama el hiperrealismo del

acontecimiento, que convierte el reino de Dios en una asombrosa aventura®.

Fiel al consejo del apdstol Pablo, que exhorta a los cristianos a no conformarse con la
légica del mundo, ya que el reino de Dios es locura (Moriah) (1Cor. 1-18), Caputo extrae

interesantes consecuencias hermenéuticas del clamor por una teopoética:

3 En este apartado recupero algunos argumentos desarrollados a partir de un estudio preliminar
titulado “J. Caputo: mistica y anarquia sagrada” (2023).

4 Caputo no equipara el reino de Dios con el Pais de las Maravillas de Alicia, pero entiende, gracias
al amor de Deleuze por Lewis Carroll, que hay mucho que aprender entre la imaginacion literaria y
la religiosa.

73



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

La razon central y primordial de esta decisidn es que una poética es un discurso evocativo
que articula el acontecimiento, mientras que la ldgica es un discurso normativo de
entidades (reales o posibles), que pueden ejemplificar o ejemplifican sus proposiciones.
Una poética aborda la norma de una promesa o de una llamada, la gramatica de la fuerza
débil de la llamada, mientras que la l6gica regula la fuerza del mundo (Caputo, 2014: 249).

Frente a una légica de la omnipotencia, Caputo propone una poética de lo imposible,
en los términos ya expuestos aqui. Una poética que se define como a-légica (a-logic) y

|tt

pato-logica (patho-logic), ya que se rige por el “corazdén en un mundo sin corazén”. En este
sentido, la pato-logia es sanadora y salvifica (Caputo, 2014: 250):

Una poética de lo imposible describe la dinamica de un deseo, mas alla del deseo, por
el reino, un deseo mas alla de la razén y de lo razonablemente posible, un deseo de
conocer lo que no podemos conocer, de amar lo que no nos atrevemos a amar, como un
mendigo enamorado de una princesa, cuyo deseo no se extingue por lo imposible, sino
que accede a él (Caputo, 2014: 250).
Caputo reconoce que fue Vattimo quien utilizd por primera vez el vocabulario de la
debilidad (pensiero debole), pero sefiala que su fuente de inspiracién fue Derrida en sus

referencias a la concepcion benjaminiana de la “débil fuerza mesianica” en Spectre de Marx.

El sentido de la debilidad propuesto por John D. Caputo reside en la distincion entre
nombre y acontecimiento, en la que hay una inversion fundamental: que el poder no
reside en el acontecimiento que subyace al nombre, sino en el lenguaje, es decir, en el
propio nombre. El nombre se basa en una semantica cultural que le confiere todo su poder,
autoridad y fuerza. El acontecimiento no. No es una “cosa”, sino un peut-étre, un “quizas”,
el “espectro de una posibilidad” (Caputo, 2014: 95). Caputo afirma en pocas palabras:

Una comunidad asi, podriamos decir, habra aflojado su defensa (munitio), reducido su reserva
comunitaria de municiones contra el otro, convirtiéndose, por asi decirlo, en una “comunidad
débil”, en el espiritu del “pensamiento débil” (pensiero debole) del que habla Gianni Vattimo.
Una comunidad tan débil requiere evidentemente una fuerza considerable, porque seria
necesario mantener el sentido de una cierta comunidad, incluso cuando se acoge al extrafio,
para seguir siendo el duefio de la casa y al mismo tiempo hacer que el otro se sienta como en su
casa. Esta antinomia de una comunidad a la que se le prohibe reunirse en unidad es lo imposible,
la experiencia y la experimentacion de la posibilidad de lo imposible (Caputo, 1997: 124).

Frente a una teologia que “se sienta en el escaparate toda maquillada” esperando la
llegada de un poder viril, Caputo propone no sélo una teologia débil, sino un Dios, utilizando
a Duns Scoto, en su forma de ens diminutum, es decir, de un ser posible, pero inferior al
ser en la actualidad. Es importante subrayar el amor declarado de Caputo, a diferencia de
Vattimo, por las fuentes de las tradiciones teoldgicas tradicionales, en particular las judias,
y por tanto su conviccidon de que Dios no puede concebirse como “parcial” o limitado a
una forma especifica de lenguaje o manifestacién. Aqui tenemos uno de los interesantes

puntos de divergencia entre Caputo y Vattimo, que trataré mas adelante.

74



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.05. PP. 69-78

La religidn y la teologia, incluida la teologia negativa, demasiado humanas, tienden
sistematicamente a tratar de asociarse a un discurso de poder, olvidando el acontecimiento

que alberga el nombre de Dios. Destaca nuestro fildsofo:

Confieso tener dos hipotesis heterodoxas sobre Dios. En primer lugar, el nombre de Dios es
el nombre de un acontecimiento, mas que de una entidad; de una exhortacidn, mas que de
una causa; de una provocacion, de una promesa, mas que de una presencia. En segundo
lugar, y esto se deriva del primer punto, haremos mejor las cosas si pensamos en Dios
desde el punto de vista de la debilidad y no como una fuerza absoluta (Caputo, 2014: 101).

Es importante notar que Caputo busca explorar las consecuencias hermenéuticas del
pasaje de 1 Cor. 1: 25-29 que dice: “Porque la locura de Dios es mas sabia que la sabiduria
humana, y la debilidad de Dios es mas fuerte que la fuerza humana”. Promoviendo
cortocircuitos con corrientes filosoficas, en particular Derrida y Vattimo, pero no sdlo,
Caputo problematiza la debilidad de Dios a partir de lo que Derrida llama lo incondicional
sin soberania. Es precisamente en la idea de hospitalidad presente en el pensamiento
de Derrida donde Caputo ve uno de los hilos capaces de desentrafiar el acontecimiento,
dejando abierto lo que se da en el nombre. En esta aproximacion a Derrida, tenemos otro
aspecto de divergencia que apunta para consecuencias diferentes entre la concepcién
de Vattimo del cristianismo como secularizacidon y la teologia del acontecimiento de
Caputo. Volveré sobre este punto al final. Dicho esto, por fin es posible hablar del gran
acontecimiento que anima el Nuevo Testamento bajo el nombre de “reino de Dios”. Surge,

pues, la pregunta: ¢se puede hablar de un reino sin Rey?

Reino sin Rey, reino de Dios. Si el mundo representa, en el Nuevo Testamento, el
dominio del poder real, el reino de Dios es del orden de la debilidad y de la posibilidad. “El
reino de Dios es una comunidad sin comunidad, una ciudad sin murallas, una nacion sin
fronteras, una hospitalidad incondicional” (Caputo, 2014: 522)

Gratuidad y don como condiciones de posibilidad de lo imposible a partir del poder de
laimpotencia, es decir, de la debilidad de Dios, que como tal es siempre un acontecimiento
libre o kairo-poético. Asi lo define Caputo:

Los personajes del reino forman un elenco de parias, marginados, pecadores, ovejas perdidas,
hijos perdidos y prddigos, recaudadores de impuestos, prostitutas, samaritanos, leprosos,
comederos, endemoniados, nifios. Una lista que hoy podriamos actualizar facilmente: gaysy
lesbianas, inmigrantes ilegales, madres solteras, seropositivos, drogadictos, presos y, desde
el 11 de septiembre, drabes. Todos los que estan fuera de la ley, en inferioridad numérica.
En definitiva, todos los que son y deben seguir siendo invisibles (Caputo, 2014: 293).

Caputo, que, junto con Vattimo, se situa “del lado de los débiles”, observa que cuando
la epistemologia clasica presenta su “método” para alcanzar la certeza y acallar a los
oponentes, siempre existe la posibilidad de abrir “conversaciones”. Alli donde la ética

clasica se posiciona en regiones definidas como si implicara una posicién entre “blanco

75



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

o negro”, entre verdades absolutas y relativistas, siempre existe la posibilidad de ir mas
alla, flexibilizando las posiciones y dejando las verdades universales a las matematicas. Lo
mismo ocurre con la politica. Frente a los ideales clasicos, de derechas o de izquierdas,
es la democracia en su ejercicio siempre continuo del devenir, el espacio indefinido para
discusiones productivas como las que propone Vattimo, en la linea hermenéutica de
Heidegger y Gadamer o en lo que Richard Rorty (1931-2007), compaiiero estadounidense
de Vattimo, denomindé “no fundacionalismo”. Desde esta perspectiva, el pensamiento
débil es un intento, segin Caputo, de encontrar una “forma feliz de negociar entre los

extremos en pugna en la dura polarizacion del absolutismo frente al relativismo”.

En su libro The folly of God: a theology of the unconditional. (2016), Caputo resume
lo que entiende por religion: es la apertura a una experiencia que tiene como nucleo el
amor. Caputo plantea esta cuestion recurriendo a Agustin de Hipona:

¢Qué es Dios sino la locura de lo imposible? Y équé mejor manera de describir la
condicidn de este corazén herido que decir con Agustin «nuestro corazén estd inquieto»
(inquietum est cor nostrum)? Qué pregunta mas elemental podemos hacer que, con
Agustin, “¢Qué amo cuando amo a mi Dios?” (Caputo, 2016: 46).
Es curioso el tratamiento que Caputo y Vattimo hacen del pensamiento de san Agustin.
En Credere di credere Vattimo recupera un hermoso pasaje del Hiponense cuando dice
en el Comentario a la Carta de Juan: “Dilige, et quod vis fac”, es decir, “ama y haz lo que
quieras” (Augustine apud Vattimo, 1999: 62). Si para Vattimo, el amor, en forma de caridad,
es el criterio para justificar la vigencia en forma de secularizacion del mensaje cristiano,
para Caputo, el amor es el nombre de un acontecimiento perturbador y desestructurante
que revela el estado de ser inquieto, en clave heideggeriana, frente al tiempo que, como
tal, es desarticulador del ser (des-unién del ser). En este sentido, la pregunta: “quid ergo
amo cum deum meum amo”, mas que una autorizacidén para actuar, es una indagacion
sobre lo que esta bajo el nombre de Dios. Para ello, necesitamos “una teologia radical o
teopoética del acontecimiento que tiene lugar en y bajo el nombre (de) Dios” (Caputo,
2016: 46). Dicho esto, paso a las consideraciones finales, subrayando la convergencia
entre el pensamiento débil de Vattimo y la debilidad de Caputo. Para ello, recurro a las
reflexiones de Erik Meganck, asi como a la respuesta que le da John Caputo.

4. Consideraciones finales

La idea de “fe débil”, acufiada por Caputo en 2006 con el motivo de su libro La debilidad
de Dios. Una teologia del acontecimiento tiene otras connotaciones que el propio Caputo

se empefia en subrayar. Para explicar los puntos que me parecen importantes en el

76



DIFFERENZ. REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORANEAS
NUMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 — E-ISSN 2386-4877. DOI: 10.12795/DIFFERENZ.2026.12.05. PP. 69-78

didlogo entre Vattimo y Caputo, enumeraré sélo dos cuestiones que dejo aqui a modo de

provocaciones:

a) ¢Qué significados se dan a la debilidad en Vattimo y Caputo? Segun Erik Meganck,
en la raiz de la diferencia entre Vattimo y Caputo se encuentra el valor que Derrida
otorga a este ultimo. Si, para Vattimo, la deconstruccidon derrideana estaba acabada,
como puede leerse en el capitulo IV de Las aventuras de la diferencia, para Caputo, la
debilidad esta directamente asociada a la deconstruccion derrideana. No es casualidad
que el titulo del articulo de Meganck sea Mantener débil la debilidad para hacerla fuerte.
La critica a Vattimo, que puede ser discutida pero no por ello deja de tener sentido, es
que la debilidad, con todas sus implicaciones éticas y politicas, que sin duda coinciden
con el pensamiento de Caputo, acaba constituyendo un principio metafisico fuerte en
el pensamiento de Vattimo (Meganck, 2023: 238). Meganck observa: “Mientras Caputo
hace fuerte la debilidad manteniéndola débil, lo que suena muy biblico, Vattimo sélo hace
fuerte la debilidad, lo que suena muy metafisico” (Meganck, 2023: 238).

b) La secularizacion como destino del cristianismo y la caridad como principio e
interpretacion del mensaje, Unica posible, traicionaria el espiritu interpretativo, pues hace
de “la debilidad de un principio metafisico un hecho duro y suprahistérico” (Meganck,
2023:240). ¢ No estaba Vattimo, con su kénosis, manteniendo la “inmersion lineal y masiva
de lo divino en lo profano” en los moldes tipicos de la modernidad? El vinculo de Vattimo
como ejercicio de retorno al pasado para justificar una especie de acontecimiento epocal,
su comprension del debilitamiento del ser como kénosis de Cristo en la cruz, le lleva, a
juicio de Caputo, a un cristocentrismo y supersensionismo, ignorando incluso las fuentes
judias que, para Caputo, son imprescindibles. Caputo dice en respuesta a Meganck:

Considero que la debilidad de Vattimo es demasiado fuerte, demasiado metanarrativa
vinculada a una teologia de la muerte de Dios que estd estructuralmente implicada
en el cristocentrismo, en una depreciacion del judaismo que debe, en este esquema
trinitario, el papel de ‘malo’, de Padre trascendente y extrafio (Caputo, 2023: 258).

Por dltimo, diria que las grandes diferencias entre Vattimo y Caputo son
fundamentalmente su interés por la experiencia cristiana del mundo, no como
respuesta a una légica histérica en la linea de una critica de la onto-teologia, sino como
acontecimiento, irrupcion que funda un “testamento posmoderno” que convoca a la
filosofia y a la teologia, Aunque esta distincién no se sostiene en Caputo, para liberar
este acontecimiento su incondicionalidad que no se limita a ninguna contraccion, sea de
naturaleza ética, politica, teoldgica o filoséfica, como parece ser en Vattimo, pero esto
implicaria entrar en otros temas que, por razones de espacio, no caben dentro de los

limites de este trabajo.

77



CICERO CUNHA BEZERRA
JOHN D. CAPUTO Y GIANNI VATTIMO: DIALOGOS HERMENEUTICOS EN TORNO AL CRISTIANISMO

Referéncias bibliograficas

CAPUTO, J.D. (1997) Deconstruction in a nutshell: a conversation with Jacques Derrida [editado con
un comentario de John D. Caputo]. Nueva York: Fordham University Press.

CAPUTO, J.D. (2001). Sobre la religion. Tr. M. Galvez. Madrid: Técnos.

CAPUTO, J.D. (2006). The Weakness of God A Theology of the Event. Bloomington & Indianapolis:
Indiana University Press.

CAPUTO, J.D. (2013). The Insistence of God : A Theology of Perhaps. Bloomington & Indianapolis:
Indiana University Press.

CAPUTO, J.D. (2014). La debilidad de Dios: una teologia del acontecimiento. Buenos Aires: Prometeo.

CAPUTO, J.D. (2016). The Folly of God : A Theology of the Unconditional. Oregdn: Polebridge Press.

CAPUTO, J.D. (2018). Hermenéutica radical: repeticién, deconstruccion y el proyecto hermenéutico.
Guadalajara: ITESO - Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de Occidente.

CapPuUTO, J.D. (2022). An Anatomy of the Apophatic Imagination. Bloomington & Indianapolis:
Indiana University Press.

CAPUTO, J.D. & VATTIMO, G. (2007). After the Death of God. Ed. J.W. Robbins. New York: Columbia
University Press.

CAPUTO, J.D. & VATTIMO, G. (2010) Después de la muerte de Dios, conversaciones sobre religion,
politica y cultura, Gianni Vattimo y John D. Caputo. Buenos Aires: Paidos.

CUNHA BEZERRA, C. (2006). “Cristianismo y nihilismo en Miguel de Unamuno y G. Vattimo”. Diadoké,
9, 1-2, 33-45.

CUNHA BEZzERRA, C. (2023). “J. Caputo: mistica y anarquia sagrada”. Bauchwitz, O.F. (ed.),
Neoplatonismo: mistica y politica. Natal/RN: PPGFIL.

MEGANCK, E. (2023). “Keeping Weakness Weak to Make It Strong, Caputo’s Theopoetics of Event”.
SCHRUVERS, J. & Kocl, M (Eds.). The European Reception of John D. Caputo’s Thought, Radicalizing
Theology. New York & Londres: Lanham-Boulder,

VATTIMO, G. (1986). Las aventuras de la diferencia, pensar después de Nietzsche y Heidegger. Tr. J.C.
Gentile. Barcelona: Peninsula.

VATTIMO, G. (1999). Credere di credere, E possibile essere cristiani nonostante la Chiesa? Milano:
Garzanti.

VATTIMO, G. (2002). Dopo la cristianita, per un cristianesimo non religioso, Milano: Garzanti.

78



