
Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

35 

NÚMERO 12, 2026/1. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2026.i12.03 [pp. 35-51]

Recibido: 27/05/2025 – Aceptado: 19/08/2025

La metafísica de la luz y su hermenéutica: en torno a la recepción 
del Neoplatonismo en la obra de Hans-Georg Gadamer

The metaphysics of light and its hermeneutics: around the 
reception of Neoplatonism in Hans-Georg Gadamer life´s works

Jorge Benito Torres 

Universidad de Valladolid

Resumen: El presente estudio tiene como objetivo dar cuenta de la recepción del Neoplatonismo en 
el pensamiento de Hans-Georg Gadamer. Para ello rastrearemos las conexiones de dicha corriente 
en las obras del hermeneuta, a fin de llevar a cabo nuestro análisis profundizaremos en el sentido 
del influjo de la metafísica de la luz en su obra. Gadamer actualizará los núcleos de sentido de este 
movimiento y los aplicará críticamente a su propia ontología hermenéutica. La tradición metafísica 
no se planteará de este modo como una historia que superar sino como un lenguaje que todavía 
hoy día da qué pensar.

Abstract: The aim of the present study is to prove the reception of Neoplatonism in Hans-Georg 
Gadamer’s thinking. For this, we will track the connections of the aforementioned current 
throughout the work of the hermeneut. And, in order to carry out the analysis, we will delve into 
the foundations of the influence of the metaphysics of light on his works. Gadamer brought up 
to date the cores of sense of this movement and he applied them critically to his own ontological 
hermeneutics. Therefore, this metaphysic tradition will not be built as a certain history to be 
overcome, but instead as a language that, still nowadays, can initiate a debate.

Palabras clave/Keywords: Gadamer; Neoplatonismo (Neoplatonism); Metafísica de la Luz 
(Metaphysics of Light); Experiencia Hermenéutica (Hermeneutical Experience); Contemplación 
(Contemplation); Ontología Hermenéutica de la Imagen (Ontological Hermeneutics of the Image).



36 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

1. La recepción del Neoplatonismo en el pensamiento gadameriano: aportaciones de la 

metafísica de la luz a la hermenéutica filosófica

De entre todos los estuarios históricos que llegan a la hermenéutica gadameriana, la 

corriente platónica ostenta indudablemente un lugar protagonista. Gadamer es consciente 

de que en dicha tradición encontramos “el vocabulario conceptual que necesita el 

pensamiento de la finitud de la existencia humana” (Gadamer, 1977: 305) y toma esta 

cuestión como uno de los pilares ontológicos de su hermenéutica filosófica. 

En este sentido, el Neoplatonismo también toma una voz muy específica en su obra. 

Esta influencia, pese a su clara importancia, ha pasado más desapercibida que otras. Si bien 

es clara la conexión entre Gadamer y Platón o Aristóteles, parece más difícil encontrar una 

cercanía entre nuestro hermeneuta y el pensamiento de autores como Plotino. En este 

sentido, es notable el peso que Platón tiene en Verdad y Método I y también, en especial, 

en lo que especialistas como Agustín Domingo Moratalla han denominado la “etapa 

filológica”1 que precede a la publicación de su obra magna. Gadamer es capaz de extraer 

de los Diálogos platónicos la estructura misma de la experiencia hermenéutica (1977: 

228-ss.), estructura que posibilita la comprensión del sentido vivido. No obstante, no son 

escasas las situaciones en las que nuestro filósofo acudirá a la tradición neoplatónica, 

sobre todo, y más específicamente, cuando su propia tarea hermenéutica le conduzca 

en mayor medida al planteamiento metafísico (Gadamer, 1977: 303). Del mismo modo, 

encontramos una referencia explícita cuando el autor aborda la problemática de la 

comprensión medieval del lenguaje (Gadamer, 1992: 288), el estatuto de la idea de Bien en 

la tradición platónica (Gadamer, 1991b: 145) y las problemáticas que aquí desarrollaremos 

en torno a la metafísica de la luz.

Consecuentemente, no podríamos entender el pensamiento gadameriano sin un 

conocimiento fundamentado de la sabiduría antigua, tanto clásica como propia de la 

1  En la introducción de El problema de la conciencia histórica, Moratalla señala (Gadamer, 1993: 16-
19) que podemos entender el pensamiento gadameriano mediante tres etapas diferenciables. La 
primera de ellas se centraría en los estudios filológicos que Gadamer llevó a cabo tanto de filología 
clásica como alemana. Algunas obras de esta época serían Platón y los poetas (1934) o El Estado 
como educador en Platón (1942). La segunda de ellas sería una etapa propiamente epistemológica 
donde el problema del estatuto de las humanidades y el asunto de la historicidad ocupan un lugar 
protagonista. La pieza maestra de esta época es sin duda Verdad y Método I (1960). La tercera etapa 
sería la etapa onto-dialógica y se centraría en la dilucidación del fenómeno hermenéutico a través, 
precisamente, de una hermenéutica de la lingüisticidad. En esta tercera parte la hermenéutica da 
un giro hacia la ontología. Obras de esta época podrían ser Verdad y Método II (1975), La actualidad 
de lo bello (1977) o La educación es educarse (1999). Sin embargo, más que para entender el 
pensamiento de Gadamer desde tres departamentos estancos, esta distinción nos sirve para 
comprobar cómo las temáticas filosóficas que preocuparon al pensador mantienen a lo largo de 
toda su vida un hilo conductor. 



37 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

Antigüedad tardía. Por esta misma razón los hermeneutas posteriores han atendido al 

diálogo que Gadamer toma con los griegos. La hermenéutica abre así al intérprete hacia 

las posibilidades existenciales inmanentes en la experiencia vivida y le invita a replantearse 

el sentido de su horizonte ontológico. Tal es así que Gadamer señala que esta tarea “nos 

llevará, si hacemos justicia a las cosas, a toda la dimensión del problema de la metafísica 

clásica” (1977: 551). Este aspecto es “la parte peor comprendida de su hermenéutica, 

la más difícil, probablemente porque se trata de su vertiente más metafísica” (Grondin, 

2018: 216). Al igual que Grondin (2021), diversos especialistas han apuntado parejamente 

a este ángulo aporético de la ontología hermenéutica detectando la presencia de un 

“ánimo neoplatónico” (Gutiérrez, 2016; Diez Fischer 2024), pese a que este haya sido 

negado por otros hermeneutas2. A este respecto, un presupuesto fundamental del que 

podemos partir, por ende, es la idea gadameriana que sostiene la posibilidad entablar 

un diálogo fructífero con la tradición filosófica y, más concretamente, con la metafísica, 

si bien llevándolo a cabo desde de una actitud crítica (Gadamer, 1977: 304). Díez Fischer 

señala a este respecto que “a los ojos de Gadamer, Plotino encarna la operatividad de la 

tradición en la novedad de su interpretación: permaneciendo fiel a Platón y prestando 

oídos a la voz que emana de la fuente, ofrece una lectura original y correctiva que aún hoy 

alimenta a la Historia de la filosofía” (Díez Fischer, 2024: 35-36).

Cabe matizar, finalmente, que la recepción del Neoplatonismo en la obra del 

hermeneuta es variada. Gadamer apela a dicha corriente en múltiples ocasiones y muestra 

de qué modo ella no solo supone una continuidad de los problemas de la Antigüedad, sino 

que, además y más especialmente, defiende que el Neoplatonismo incide en problemas 

fundamentales de la hermenéutica. Por ejemplo, en Verdad y Método I se afirma que:

Al mismo tiempo podemos reconocer que la metafísica de la luz hace valer un aspecto 
del concepto antiguo de lo bello que puede afirmar su derecho incluso al margen de su 
relación con la metafísica de la sustancia y de la referencia metafísica al espíritu divino 
infinito. El resultado de nuestro análisis de la posición de lo bello en la filosofía griega 
clásica es, pues, que también para nosotros puede adquirir este aspecto de la metafísica 
todavía un significado productivo (1977: 304).

Esta es la idea central que guiará a Gadamer en su itinerario de la ontología 

hermenéutica en base, precisamente, al diálogo que entabla con la tradición metafísica 

neoplatónica: ella misma todavía tiene algo que decirnos3. En este diálogo, Gadamer 

2 Ya se ha estudiado profundamente esta polémica (cfr. Grondin, 2018: 248). Basta señalar, por ello, 
que en contra de lo que han interpretado Vattimo (2005) y Rorty (2001), la dimensión ontológica de 
la hermenéutica gadameriana puede ser comprendida como un diálogo productivo con la tradición 
histórica. Ello no niega el problema de la metafísica, sino que lo vuelve a presentar bajo una nueva óptica.

3 “Podemos partir de la tradición metafísica, pero también aquí tendremos que preguntarnos qué 
aspectos de la misma siguen siendo válidos para la experiencia hermenéutica” (Gadamer, 1977: 581).



38 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

sostendrá que ciertos aspectos fundamentales de su hermenéutica ya se encuentran 

de algún modo esbozados en la célebre metafísica neoplatónica de la luz. El presente 

estudio mostrará las divergencias y conexiones entre ambos planteamientos, indicando 

un ámbito común en lo referente a la ontología y experiencia hermenéuticas. Todo ello se 

desarrollará respetando la distancia histórica, lingüística y contextual que marcará el eje 

de ruta de nuestro análisis, habilitándonos consecuentemente a una fusión de horizontes 

y a una actualización de la mirada antigua. 

A fin de lograr claridad explicativa dividiremos este análisis en tres temáticas que, 

aunque conceptualmente puedan valorarse por separado, su imbricación configurará el 

nervio más íntimo de la experiencia hermenéutica. Así pues, veremos cómo únicamente 

bajo una determinada concepción hermenéutica tendrá sentido afirmar que la comprensión 

es, en principio, posible. Esta idea apuntará simultáneamente al trasfondo ontológico 

presente en la experiencia comprensiva, horizonte que mediará entre una hermenéutica 

de la racionalidad y una determinada ontología hermenéutica de la imagen. El sentido de 

esta propuesta radica, por ello, en la unidad misma que se le plantea al intérprete en su 

propia experiencia de comprensión. Considero que este camino nos habilita a saborear el 

cariz experiencial al que esta ontología hermenéutica se debe. 

De este modo, no se trata de valorar tales aspectos como métodos que Gadamer 

pudiera extraer del Neoplatonismo, sino que más bien aspiramos a valorarlo como un 

itinerario vital que se plantea insistentemente a modo de problema abierto para todas 

aquellas personas dispuestas a filosofar. Al cuestionarse dicho transitar, el hermeneuta 

se pone en juego a sí mismo y se plantea sentido mismo del pensar. Tal y como señala 

Gadamer: “la conciencia hermenéutica tiene su consumación no en su certidumbre 

metodológica sobre sí misma, sino en la apertura a la experiencia que caracteriza al 

hombre experimentado frente al dogmático” (1977: 439).

2. La posibilidad de la comprensión o el fenómeno de la inteligibilidad de las cosas 

mismas.

El problema fundamental de la ontología hermenéutica descansa en la pregunta en torno 

a la posibilidad de la comprensión de las cosas mismas. Este asombro ante el acontecer de 

la comprensión es indudablemente el corazón de la hermenéutica gadameriana (Gadamer, 

1977: 107). La originalidad de dicha filosofía se nos ofrece, por lo tanto, al afirmar que 

la comprensión es en principio posible. Este fenómeno se ve posibilitado gracias a la 

mediación que el intérprete tiene con su historia, lenguaje y simbólicas constitutivas. Tal 

es la conclusión a la que Gadamer llega en Verdad y Método I cuando afirma:



39 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

El ser que puede ser comprendido es lenguaje. El fenómeno hermenéutico devuelve aquí 
su propia universalidad a la constitución óntica de lo comprendido cuando determina 
ésta en un sentido universal como lenguaje (1977: 298).

Años después, fruto de las incomprensiones sobre esta afirmación, viéndose obligado 

a matizar esta expresión en una entrevista realizada por Jean Grondin, Gadamer señaló 

que: 

¡Yo no he pensado eso ni he dicho que todo sea lenguaje! El ser que puede entenderse, 
es lenguaje. En ello se encierra una limitación. Por tanto, en aquello que no puede 
entenderse puede existir la tarea infinita de hallar la palabra que, por lo menos, se 
acerque más a la realidad objetiva (2001: 363).

La idea de Gadamer a este respecto apunta a la asunción de la lingüisticidad como 

condición necesaria para la comprensión, como cualidad necesaria de mediación 

hermenéutica. La imbricación que se da entre lenguaje y comprensión viene dada, 

de este modo, por el factum de la racionalidad: el ser humano es, de hecho, un ser 

simbólico. La presente cuestión invita a valorar la existencia humana como una forma de 

ser profundamente interpretativa y a entender el tipo de apertura ontológica presente 

en la experiencia hermenéutica. En última instancia, para Gadamer, la comprensión 

es siempre comprensión de las cosas mismas, un cierto tipo activo de escucha. Por 

esta razón, el autor no se ve abocado en ningún caso al nihilismo, al perspectivismo ni 

tampoco al relativismo hermenéutico. De ahí que, buscando dilucidar la estructura de 

dicha experiencia hermenéutica, Gadamer acuda al platonismo a fin de dar cuenta de la 

valencia positiva de esta dimensión ontológica del comprender, si bien ahora entendida 

como una ontología del acontecer4: “A la dialéctica de la interpretación le ha precedido 

ya siempre la dialéctica de pregunta y respuesta. Ella es la que determina la comprensión 

como un acontecer” (1977: 296).

A este respecto, Gadamer insiste en que la posibilidad de la comprensión estriba 

justamente en la dilucidación del fenómeno de la inteligibilidad, fenómeno que él 

abordará desde la noción de lenguaje de las cosas (Sprache der Dinge) (1977: 298; 568; 

1992). Esta problemática ubica su desarrollo de forma clara bajo la metafísica de la luz:

En consecuencia, la metafísica de la luz es el fundamento de la estrecha relación que 
existe entre la patencia de lo bello y la evidencia de lo comprensible. Pero justamente 
esta relación había orientado en parte nuestro planteamiento hermenéutico (1977: 303).

4 Algunos especialistas han querido remarcar esta característica ontológica de la hermenéutica ga-
dameriana como una suerte de crítica a la tradición metafísica (Forero Pineda, 2017). Sin duda, son 
tesis razonables, pues esta idea puede rastrearse incluso, como hemos visto, en la propia recepción 
del Neoplatonismo en Verdad y Método I al afirmar que su metafísica pone en jaque a la ontoteolo-
gía o metafísica griega de la sustancia (Gadamer, 1977: 304.).



40 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

El fenómeno de la inteligibilidad es rescatado por Gadamer directamente de la 

denominada metafísica de la luz. Esta cuestión centra sus esfuerzos en demostrar el 

adagio hermenéutico, esto es, que la comprensión es, en principio, posible. Parte del 

interés del autor por dicha tradición se centra en entender cómo los neoplatónicos 

daban cuenta justamente de que el comprender siempre era un comprender de las 

cosas, mediando siempre a través una racionalidad lingüística, simbólica y dialógica. 

Esta complejidad de la racionalidad está planteada en las obras neoplatónicas como un 

logos dimensionado, especialmente entre su proyección discursiva y mediadora (dianoia, 

διάνοια) y su proyección propiamente intelectiva y contemplativa (noesis, νόησις). 

Gadamer recibe dicha hermenéutica neoplatónica del logos tanto desde su dimensión 

dianoética, dialogal y de mediación, donde el lenguaje es protagonista, como desde su 

expresión más propiamente noética y unitiva, donde la noción de comprender como 

acontecimiento tiene un lugar claro vinculada a la experiencia contemplativa. Asimismo, 

cada uno de estos niveles del logos se encuentra en una dinámica entre su multiplicación 

y su unificación5. Tal dinámica del logos apunta siempre a una vivencia vinculante con el 

sentido de las cosas mismas. Plotino explica esta dinámica del logos del siguiente modo:

δεῖ τοίνυν τὸ νοοῦν ἕτερον καὶ ἕτερον λαβεῖν καὶ τὸ νοούμενον κατανοούμενον ὂν ποικίλον 
εἶναι: ἢ οὐκ ἔσται νόησις αὐτοῦ, ἀλλὰ θίξις καὶ οἷον ἐπαφὴ μόνον ἄρρητος καὶ ἀνόητος, 
προνοοῦσα οὔπω νοῦ γεγονότος καὶ τοῦ θιγγάνοντος οὐ νοοῦντος (…) διὸ καὶ ὁ νοῦς οὗτος 
πολύς, ὅταν τὸ ἐπέκεινα ἐθέλῃ νοεῖν. νοεῖ μὲν οὖν αὐτὸ ἐκεῖνο, ἀλλ̓ ἐπιβάλλειν θέλων ὡς 
ἁπλῷ ἔξεισιν ἄλλο ἀεὶ λαμβάνων ἐν αὑτῷ πληθυνόμενον.

El sujeto pensante debe, pues, ser susceptivo de diversidad y el objeto pensado, al ser 
intuido, debe ser diversiforme. De lo contrario, no habrá autopensamiento, sino mero 
razonamiento y una especie de contacto inefable y no pensante: un prepensamiento, 
cuando todavía no existe la inteligencia, propio de quien toca, mas no piensa (…) Y por 
eso, cuando dicha inteligencia, que es múltiple, quiere inteligir al que está más allá, bien 
es verdad que piensa al que es uno en sí mismo; pero queriendo intuirlo como simple, 
sale llevándose siempre consigo otra cosa que se pluraliza (Plotino, En. V, 3, 10, 40-50 y 
En. V, 3, 11, 0-5). 

La cuestión aquí planteada es relevante precisamente porque pone de relieve un 

punto en común entre ambas posturas: la comprensión humana de las cosas mismas es 

posible en la medida en que asumamos una racionalidad hermenéutica como base. Tal 

racionalidad se caracteriza por ser eminentemente interpretativa, mediadora y dialéctica, 

lo que la permite mostrarse crítica con una razón monolítica, meramente conceptual 

5 Esta es la célebre dinámica ontológica que se presenta en la filosofía antigua como la relación 
entre lo Uno y lo múltiple. Está presente en el pensamiento platónico —véase el Parménides — pero 
encuentra su clímax en la corriente neoplatónica entendida desde una dimensión específicamente 
metafísica (i. e. Plotino, En. III, 8, 10-11 o En. V, 5, 4; Proclo, Theol. Plat. I, 7 o 10; Jamblico, De 
Myst. I, 5). El logos, tanto en su vertiente ontológica como epistémica, participa de dicha dinámica 
constitutiva de lo real, en cada proceso de despliegue del principio y en cada dinámica de unificación. 



41 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

y dogmática. En definitiva, el fondo de la racionalidad hermenéutica no es otra cosa 

que la exégesis de la lingüisticidad y su finitud, esto atiende en primera instancia a una 

hermenéutica del mundo de la vida que se expresa a través de las experiencias simbólicas. 

La presencia del Neoplatonismo en la hermenéutica es, a este respecto, evidente (Díez 

Fischer, 2024: 40). El interés de Gadamer por la constitución simbólica de la experiencia 

queda completamente vinculado al sentido de la inteligibilidad a través del lenguaje, y esta 

problemática no sólo le conduce a Platón o Plotino, sino que la presencia del platonismo 

y del Neoplatonismo en obras como Verdad y Método I llega incluso a pasar por autores 

como Nicolás de Cusa (Gadamer, 1977: 513-ss).

No obstante, y esto es relevante considerarlo, Gadamer critica a una dimensión de la 

ontología neoplatónica del acontecer porque “no hace justicia al valor óntico metafísico 

de la historia, y por lo tanto tampoco al valor cognitivo de la ciencia histórica” (1977: 

258). Esta crítica es relevante ya que el punto de partida de Gadamer no es otro que 

la historicidad, asunto puesto de relieve especialmente por la hermenéutica moderna 

(1977: 331-ss). En el Neoplatonismo, en cambio y concordando con el alemán, la cuestión 

de la historicidad, temporalidad y biografía queda en un ámbito de la identidad humana 

referido al plano fenoménico, por lo que habría que cuestionarse el papel constitutivo 

de todo ello en la continuidad ontológica presente en la identidad personal entre el 

plano sensible y el inteligible. En última instancia, esta podría ser una de las aristas más 

controvertidas de la lectura gadameriana del Neoplatonismo, pues aquí encontramos de 

manera clara una diferencia de paradigmas culturales. 

Sin embargo, y volviendo a nuestra argumentación, tal y como vemos en el pasaje anterior, 

Plotino se abre a esta dialéctica del logos a través de su propia dimensionalidad, valorada 

también a través del fenómeno lingüístico y el sentido del acontecimiento de lo inteligible a 

través de las imágenes y de la palabra. Por ello, el problema ontológico de base se orienta a 

la comprensión de las cosas mismas como realidades por las que la conciencia hermenéutica 

se ve constantemente interpelada. La consumación de esta problemática se encuentra 

planteada, como veremos, en la posibilidad misma de una comprensión no lingüística de lo 

real que es, en última instancia, una experiencia trascendente a la comprensión como tal6. 

6 Esta cuestión toca los nervios más profundos tanto del Neoplatonismo como de la ontología 
hermenéutica. La pregunta acerca de si es posible comprender una dimensión no lingüística del 
logos, que continúe abrazando su dimensión simbólica es, por lo tanto, el lugar común al que 
conducen ambos planteamientos. Grosso modo, el quid de la cuestión radica en encontrar un 
tipo de lingüisticidad simbólica no discursiva que se oriente al ámbito de la contemplación y de la 
percepción. En el pensamiento de Plotino es posible encontrar esta idea cuando el pensador invoca 
una experiencia de contacto (ἐπαφή) (Plotino, En. VI, 7, 39, 15) o acoplamiento (ἐφαρμογήν) (Plotino, 
En. VI, 9, 11, 25) con los principios de lo real que, en última instancia, pasa necesariamente por una 
experiencia especular y contemplativa vinculada al ámbito de experiencia las imágenes (εικόνες). 



42 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

Esta expresión en la obra gadameriana tiene una función específica y pone de relieve, 

justamente, la impronta ontológica de su hermenéutica. En Verdad y Método I, Gadamer 

señala que “el que se hable de un acontecer o de un hacer de las cosas es algo que viene 

sugerido por las cosas mismas” (1977: 305). Gracias a esta asunción Gadamer logra 

no dibujar un antropocentrismo epistémico en la hermenéutica de la escucha. Grosso 

modo, el autor consigue habilitar un espacio de pregunta en torno a la posibilidad de la 

comprensión y del sentido del acontecer de esta asumiendo la finitud humana. Como 

veremos posteriormente, dicha ontología refiere constantemente a una concepción no 

dualista, ajena a la ontoteología y centrada en el problema de la diferencia ontológica y 

de la comprensión del ser como acontecimiento7:

Este acontecer hermenéutico es al mismo tiempo apropiación e interpretación. Por eso 
es aquí donde puede decirse con toda razón que este acontecer no es nuestra acción 
con las cosas sino, la acción de las cosas mismas (Gadamer, 1977: 292).

También en el Neoplatonismo podemos encontrar una visión semejante del 

comprender guiada precisamente por la noción de noesis, entendida como una intelección 

del sentido de las cosas mismas (Plotino, En. V, 4, 2, 15). Dicha actividad es la que habilita 

al filósofo a que, en medio de sus interpretaciones y del juego con las imágenes, acontezca 

un tipo de experiencia unitiva que ilumina la vivencia de lo real:

οἷον γὰρ τὸ ἐν νῷ εἰ καὶ πολλαχῇ μεῖζον τοιοῦτον τὸ ἐν ἑνὶ ἐκείνῳ ὥσπερ φωτὸς ἐπὶ πολὺ 
σκεδασθέντος ἐξ ἑνός τινος ἐν αὑτῷ ὄντος διαφανοῦς, εἴδωλον μὲν τὸ σκεδασθέν (…) οὐ 
μὴν ἀλλοειδὲς

Porque cual es lo que hay en la Inteligencia, tal es y de mucha mayor entidad que eso lo 
que está en aquel Uno: es como una luz que se esparce en una gran extensión emanando 
de una sola fuente luminosa que se queda en sí misma. La luz esparcida no es más que 
una imagen (…) Sin embargo, no es de una especie distinta…(Plotino. En. VI, 8, 18, 30-40). 

Tal cuestión, como veremos, enlaza directamente con la ontología de la Belleza que 

articula toda la concepción neoplatónica de la realidad, ontología que Gadamer abraza en 

términos de inteligibilidad, luz e imagen.

Esta experiencia es de suyo simbólica y queda vinculada al ámbito de la aisthesis (αἴσθησις). Por 
otro lado, Grondin afirma que: “la manera de refutar a Gadamer sería mostrar que existen modos 
de comprensión que no son necesariamente lenguaje” (Grondin, 2018: 206.). En este sentido, 
considero que la lectura del Neoplatonismo continua hoy vigente y como una tarea por realizar, en 
la medida en que su horizonte especulativo alimenta notablemente a la ontología hermenéutica. 
De igual modo, estimo que en esta perspectiva se halla la razón de ser del interés de Gadamer 
en la metafísica neoplatónica de la luz en la media en que en ella se encuentran planteadas las 
interconexiones entre la aisthesis, el logos y el sentido especular y simbólico de la racionalidad 
hermenéutica. 

7 También Plotino defiende una concepción metafísica donde la experiencia de sentido acontece de 
golpe, ya sea en la experiencia del filósofo (Plot. En. V, 5, 7, 5) o en la propia realidad (Plot. En. II, 9, 
12, 15). Esta cuestión ha sido valorada por buenos especialistas (cfr. Pasqua, 2002).



43 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

3. Una filosofía de la belleza: hacia una ontología hermenéutica de la imagen.

Como señalan una cantidad importante de estudios (Nielsen, 2024; García Santos, Oñate 

& Quintana Paz, 2005), las reflexiones sobre el arte, la estética y las simbólicas ocupan un 

lugar privilegiado en la hermenéutica gadameriana. Sobre ello, señala nuestro pensador, 

podemos apreciar cómo el modo de ser la obra de arte solo puede ser comprendido 

quebrando la moderna estructura dual y tradicional de la conciencia estética (1977: 129), 

justamente a través del concepto de juego (1977: 152-153). A este respecto, Gadamer 

conduce sus reflexiones sobre la experiencia del arte hacia un terreno aporético que 

clama por la pregunta en torno a la ontología de la obra de arte y al juego interpretativo 

que se despliega desde ella. Esta misma pregunta culmina su viaje al llegar, precisamente, 

al terreno de la ontología de la imagen presente en el platonismo:

En el mismo sentido el concepto estético del cuadro o de la imagen tendría que abarcar 
también a la escultura, que también forma parte de las artes plásticas. Esto no es una 
generalización arbitraria, sino que se corresponde con un estado histórico del problema 
de la estética filosófica que se remonta en último término al papel de la imagen en el 
platonismo… (1977: 184).

Gadamer lleva a cabo en varios pasajes (1977: 202-205; 1991: 94-95) una diferenciación 

terminológica entre las nociones de signo, símbolo e imagen. El primero es caracterizado 

por el autor según su función referencial u ostensiva (1977: 203). El símbolo, en cambio, 

es entendido por Gadamer desde su función sustitutiva (1977: 204-205). Esto significa 

que, en última instancia, una entidad es simbólica si logra sustituir completamente al 

referente mentado en el proceso semántico. La imagen, en cambio, difiere notablemente 

de las anteriores en la medida en que esta sí cumple una función mediadora entre la 

expresión misma y lo expresado (1977: 205). En este sentido, la imagen se torna el camino 

más seguro para conducir a la hermenéutica, a través del lenguaje, hacia su trasfondo 

ontológico, en la medida en que ni externaliza el significado y sentido lingüístico ni 

sustituye entidad alguna por un código discursivo o icónico. De igual modo, en el terreno 

del arte, la imagen se abre a la mediación hermenéutica y ella constituye la apertura 

misma que posibilita el acontecimiento del comprender y de la experiencia estética. 

La ontología de la imagen (εἰκὼν) que surca la metafísica de la luz toma como base, de 

este modo, una concepción expresiva o emanantista del primer principio y es, tal y como 

señala Gadamer, el centro al que todas las filosofías de este tipo llegan con sus propias 

reflexiones: “la profundización en la esencia de la expresión, en particular de la expresión 

estética, mantiene al final y pese a todo una referencia a un contexto metafísico que es de 

cuño neoplatónico” (1977: 597). En este sentido Gadamer da cuenta de una íntima relación 

entre el proceso emanantivo de la imagen y lo emanado mismo, entendido no ya como 

copia sino como expresión ontológica. Esta dinámica ha sido bien valorada por grandes 



44 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

especialistas (Hermoso-Félix, 2014). La actualidad de esta ontología hermenéutica radica, 

precisamente, en que el lenguaje neoplatónico ha pasado inadvertido por la tradición no 

por sus claras influencias a la historia8 sino por la falta de estudios que se ha realizado 

sobre esta cuestión. Por ello, señala nuestro pensador:

La palabra Ausdruck se corresponde con la latina expressio, exprimere, que mienta 
el origen espiritual del habla y de la escritura (verbis exprimere). Pero en alemán el 
término posee una primera acuñación histórica propia en el lenguaje de la mística, y 
remite con ello a la formación de los conceptos neoplatónicos que todavía está por 
investigar (1977: 317).

Esta actualización del pensamiento neoplatónico en torno a la hermenéutica de la 

imagen encuentra su lugar propio en la filosofía de Gadamer en la medida en que queda 

asumida como el itinerario de toda posible ontología hermenéutica en lo relativo a la 

significación de la inteligibilidad de la imagen9. Por ende, el horizonte que vincula las 

nociones de imagen, expresión e inteligibilidad es la idea neoplatónica de Belleza y ella 

activa una racionalidad ligada a la dimensión intelectiva y simbólica de las imágenes. Todo 

ello estructura una ontología que no solo supera al dualismo entre original y copia, sino 

que, tal y como señala Gadamer, enmarca a la hermenéutica de la imagen en torno al 

problema mismo de la comprensión o inteligibilidad:  

La constitución óntica misma de esta forma es brillar así, representarse así. De esto 
resulta que en relación con el ser bello lo bello tiene que comprenderse siempre como 
«imagen». Y no hay ninguna diferencia entre que aparezca «ello mismo» o su imagen. 
Ya habíamos visto que la característica metafísica de lo bello era justamente la ruptura 
del hiato entre idea y apariencia. Con toda seguridad es «idea», esto es, pertenece 
a una ordenación del ser que se destaca sobre la corriente de fenómenos como algo 
consistente en sí mismo. Pero igualmente es cierto que aparece por sí mismo (…) Allí 
donde Platón invoca la evidencia de lo bello no necesita retener la oposición entre 
«ello mismo» e imagen. Es lo bello mismo lo que simultáneamente pone y supera esta 
oposición (1977: 581-582).

La imagen de la luz religa en este sentido la polaridad existente en el mismo proceso 

hermenéutico: de un lado, la comprensión es posible en virtud de que lo que es puede ser 

entendido como una imagen o expresión de sus principios, por el otro, es el ser de lo real 

lo que se refleja en la inteligibilidad de las cosas permitiendo que acontezca el fenómeno 

de la comprensión. Gadamer rescata esta dinámica interna de la metafísica de la luz y 

atiende, precisamente, a la actualidad de la idea neoplatónica de Belleza y su ontología 

8 Una obra magna que plasma esta idea y que podría servir de introducción a la historia de la 
metafísica de la luz podría ser la de Tatarkiewicz (1991 y 2007). En ella se muestran las relaciones 
entre la concepción ontológica de la belleza y la metafísica de la luz, así como su influencia en el 
pensamiento cristiano medieval.

9 Tal es el punto que hermeneutas posteriores han afirmado que “la ontología/metafísica ha de usar 
la hermenéutica y el símbolo para reedificarse” (Beuchot, 2008: 89.).



45 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

de la imagen10. En este mismo sentido, en La actualidad de lo bello, Gadamer señala, no 

sin cierto lirismo, cómo, aún en la hermenéutica, esta idea platónica de lo bello muestra 

su vigencia al actualizar el problema de la inteligibilidad de lo real11. 

Esta cuestión queda clara en las Enéadas donde Plotino llega a vincular el ser mismo 

de lo real con la belleza que emana del primer principio, sosteniendo que, si algo es 

deficiente “en belleza, es deficiente en esencia [ἐν γὰρ τῷ ἀπολειφθῆναι τοῦ καλοῦ ἐλλείπει 

καὶ τῇ οὐσίᾳ]” (En. V, 8, 9, 40-45). Asimismo, en distintos pasajes podemos apreciar cómo, 

para Plotino, el propio orden inteligible está preñado de una inmensa belleza (En. V, 8) 

que es comprendida, tanto por él como por Platón (Symp., 210d), como una experiencia 

oceánica de plenitud. Ella atrapa y arrastra consigo al filósofo y lo conduce a través del 

conocimiento simbólico de lo real; en dicho itinerario uno se siente hechizado frente a la 

belleza (En. IV, 4, 44, 20). La concepción plotiniana del arte descansa, en definitiva, en una 

noción vitalista de la belleza donde la vida misma, las cosas mismas, hablan un lenguaje 

que es capaz de cautivar, si uno aprende a escuchar del modo adecuado. 

La imbricación entre una concepción metafísica de la belleza y una ontología 

emanantista, mediada por una hermenéutica de la imagen, es el punto claro a través 

del cual la metafísica de la luz accede a las dimensiones especulativas y estéticas de la 

hermenéutica filosófica. En definitiva, Gadamer señala que “el desarrollo de esta idea 

en la filosofía neoplatónica, que salta así el marco de la ontología griega de la sustancia, 

fundamenta el rango óntico positivo de la imagen” (1977: 92). Tal cualidad de la imagen 

conectará a la experiencia hermenéutica con su propia dimensión especular, ámbito por 

el que la propia conciencia hermenéutica se ve interpelada en sus exigencias ontológicas. 

10 Esta mirada también está presente en el pensamiento de otros neoplatónicos, como Jámblico, 
quien llega a sostener que “estos démones revelan simbólicamente el pensamiento del dios, “sin 
decir ni ocultar”, como dice Heráclito, la predicción del futuro, sino “indicando por medio de signos”, 
pues a través de esta predicción modelan el modo de la demiurgia. Lo mismo que ellos engendran 
todo por imágenes, así también significan todo por medio de símbolos; y quizás también excitan 
nuestra capacidad de síntesis hacia una agudeza mayor con el mismo impulso” (Τὰ μὲν οὖν σημεῖα οἱ 
θεοὶ ποιοῦσι διὰ τῆς φύσεως τῆς δουλευούσης αὐτοῖς πρὸς τὴν γένεσιν Συμβολικῶς δὲ τὴν γνώμην τοῦ 
θεοῦ ἐμφαίνουσι, καὶ τὴν τοῦ μέλλοντος προδήλωσιν καθ’ Ἡράκλειτον οὔτε λέγοντες οὔτε κρύπτοντες 
ἀλλὰ σημαίνοντες, ἐπειδὴ τῆς δημιουργίας τὸν τρόπον ἀποτυποῦσι καὶ διὰ τῆς προδηλώσεως. 
Καθάπερ οὖν δι’ εἰκόνων γεννῶσι πάντα, καὶ σημαίνουσιν ὡσαύτως [καὶ] διὰ συνθημάτων· ἴσως δὲ καὶ 
τὴν ἡμετέραν σύνθεσιν ἀπὸ τῆς αὐτῆς ἀφορμῆς εἰς ὀξύτητα πλείονα ἀνακινοῦσιν) (Iamblico, Myst. III, 
15, 19). Jámblico vincula de este modo el fenómeno de la comprensión y la ontología de la imagen 
bajo el amparo de la metafísica de la luz. 

11 “Orientado de esta manera, el concepto de lo bello cobra, especialmente en el pensamiento plató-
nico, una función que ilumina ampliamente nuestro problema (…) En unas descripciones maravillosas, 
sumamente barrocas, Platón concibe juntas estas vivencias del amor que despierta con la percepción 
espiritual de lo bello y del orden verdadero del mundo. Gracias a lo bello se consigue con el tiempo 
de nuevo el recuerdo del mundo verdadero. Este es el camino de la filosofía”. Gadamer, 1991a: 50-52.



46 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

4. El trasfondo especular de la experiencia hermenéutica: el problema de la hermenéutica 

de la racionalidad.

Gracias a las reflexiones previas podemos encontrar un tercer punto en común dado entre 

el Neoplatonismo y la ontología hermenéutica. Este tercer lugar común es recuperado 

por Gadamer de la propia metafísica de la luz y refiere al horizonte especular de la 

experiencia hermenéutica. Este horizonte se encuentra inserto de lleno en el problema 

de la metafísica.

Veíamos anteriormente que la estructura de la experiencia hermenéutica es extraída 

por Gadamer de la tradición platónica. La dialéctica de la pregunta y respuesta nos permite 

establecer un espacio de diálogo con el otro en virtud, precisamente, de su alteridad 

constitutiva. En este sentido, aquello por lo cual podemos valorar la intersubjetividad no 

es sino la finitud misma del hermeneuta. El giro ontológico de la hermenéutica a través 

del lenguaje convierte entonces a la lingüisticidad en ámbito de estudio de la ontología 

hermenéutica a través de la estructura conversacional. Todo horizonte de sentido posible 

cae, consecuentemente para Gadamer, bajo el abrazo de lo simbólico y del lenguaje. 

Ya hemos dado cuenta de varias de estas ideas, pero lo que aquí nos interesa es 

detectar en qué sentido Gadamer recupera de la metafísica neoplatónica de la luz la 

dimensión especular de la experiencia hermenéutica. Para ello, primero debemos atender 

a qué significa propiamente la noción de “especulativo” o “especular” (spekulative) en el 

pensamiento gadameriano. 

Al meditar sobre el centro de la experiencia hermenéutica, Gadamer señala que 

es el lenguaje lo que posibilita al comprender (1977: 561). Esto viene a significar que 

el acontecimiento de la comprensión solo es posible en la medida en que nos vemos 

inmersos en un mundo lingüístico-simbólico. Así pues, señala que:

Será preciso explicar con más detalle en qué sentido es esto una dialéctica pensada desde 
el centro del lenguaje y en qué se distingue esta dialéctica de la dialéctica metafísica de 
Platón y de Hegel. Enlazando con un uso terminológico atestiguado en éste, podemos 
dar a lo que es común a la dialéctica metafísica y a la hermenéutica el nombre de 
especulación. Especulativo significa aquí lo mismo que ocurre con el reflejo en un espejo. 
Reflejarse a sí mismo es una especie de suplantación continua (…) La imagen reflejada 
está unida a esta estructura de la experiencia hermenéutica, tan contraria a la idea 
metódica de la ciencia, tiene a su vez su propio fundamento en el carácter de acontecer 
que, según hemos expuesto ampliamente, afecta al lenguaje (1977: 557).

En este pasaje vemos cómo la noción de especulativo (spekulative) vincula 

simultáneamente la hermenéutica de la imagen y el fenómeno del comprender como 

acontecimiento. La familiaridad entre el platonismo y la filosofía hegeliana que Gadamer 

establece viene dada justamente a través del concepto de dialéctica, esto es, del 



47 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

pensamiento que juega con ideas, imágenes y el lenguaje a fin de posibilitar la inteligibilidad 

lo que es. Por especulativo, entonces, podemos entender dos posibles acepciones: en 

primer lugar, un pensamiento dialéctico, en segundo lugar, una fusión ontológica de 

horizontes. Mientras que la primera remarca el aspecto de la finitud humana, constituida 

sobre la dualidad y el juego —identidad-alteridad, sujeto-objeto, diálogo, mediación—, el 

segundo apunta ineludiblemente a un ámbito de apertura total hacia el cuestionamiento 

del desfonde de la experiencia misma. Pero esta apertura no puede sino acontecer a 

través de sus reflejos, es decir, de sus imágenes. Gadamer describe dicha cualidad del 

siguiente modo: “lo cierto es que el lenguaje mismo tiene algo de especulativo (…) como 

realización de sentido, como acontecer del hablar, del entenderse, del comprender” 

(1977: 561). Considero que es más acertado, por ende, traducir el término gadameriano 

de spekulative como especular, en lugar de especulativo, en la medida en que esta primera 

traducción recoge mejor la dialéctica unitiva a la que se apunta: mediando con el lenguaje 

y las imágenes, en la experiencia especular el intérprete se encuentra con una vivencia 

del sí mismo y de lo inasible, de lo inaparente (Díez Fischer 2018: 21-61). Así pues, el 

centro especular de la comprensión es la lingüisticidad porque “el que habla se comporta 

especulativamente en cuanto que sus palabras no copian lo que es, sino que expresan y 

dan la palabra a una relación con el conjunto del ser” (1977: 562).

Es la condición simbólico-lingüística humana la que nos habilita al comprender, 

vinculando el orden de lo manifestado en una conversación, por ejemplo, con la “unidad 

de sentido con una infinitud de cosas no dichas” (Gadamer, 1977: 562). La comprensión 

se encuentra a sí misma atravesada por la circularidad y especulatividad que la constituye. 

La experiencia hermenéutica que constata una vivencia de sentido de las cosas solo puede 

tener cabida bajo el amparo del habla, de ahí que hayamos señalado la centralidad que 

tiene para Gadamer recuperar las reflexiones neoplatónicas sobre el sentido del lenguaje. 

La torsión que se da en la experiencia simbólica entre la mediación y el acontecer de 

sentido, entre una clausura y una apertura del mundo, es la que permite que aquello 

inaparente se muestre de algún modo, iluminando los ángulos más recónditos de lo que 

es. Únicamente desde este trasfondo es posible comprender la noción gadameriana de 

acontecimiento, que sintetiza el sentido del giro ontológico de su propuesta (1977: 461).

Por ende, podemos detectar una influencia dada a través de la metafísica de la luz: 

toda hermenéutica de la imagen se funda en un trasfondo ontológico de suyo insoslayable. 

Toda experiencia de sentido es tal porque la ampara una totalidad de posibilidades 

hermenéuticas y existenciales. Sin embargo, esta dialéctica se articula en la unidad 

misma del acontecimiento de la comprensión, unidad que apunta incesantemente a una 

dimensión especular dada justamente a través de la dinámica de la imagen:



48 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

Lo que puede comprenderse es lenguaje. Esto quiere decir: es tal que se presenta por sí 
mismo a la comprensión. La estructura especulativa del lenguaje se confirma también 
desde este lado. Acceder al lenguaje no quiere decir adquirir una segunda existencia. 
El modo como algo se presenta a sí mismo forma parte de su propio ser. Por lo tanto, 
en todo aquello que es lenguaje se trata de una unidad especulativa, de una distinción 
en sí mismo: ser y representarse, una distinción que, sin embargo, tiene que ser al 
mismo tiempo una indistinción. El modo de ser especulativo del lenguaje muestra así su 
significado ontológico universal. Lo que accede al lenguaje es, desde luego, algo distinto 
de la palabra hablada misma, pero la palabra solo es palabra en virtud de lo que en ella 
accede al lenguaje (Gadamer, 1977: 568).

Esta idea también está presente en el pensamiento de Plotino y nos permite entrever 

el fenómeno hermenéutico vinculado al ámbito de la imagen. Es la imagen misma la que 

pone de relieve una dinámica entre ella y sus principios constitutivos, sirviendo de puente 

y reflejo de todos ellos sin agotarlos (Plotino, En. V, 8, 12, 15). La estructura de la imagen 

encuentra su sede, entonces, en su cualidad específicamente especular, que es capaz de 

abrir la comprensión del filósofo sin perder un ápice de su dinamismo y dialéctica interna. 

Por esta misma razón, es el logos en todas sus manifestaciones –lo que incluye al lenguaje, 

pero no únicamente– lo que guía al filósofo hacia una experiencia de comprensión. 

Gadamer detecta esto en una importante obra titulada El pensar como salvación. 

Plotino entre Platón y Agustín (Denken als Erlösung. Plotin zwischen Plato und Augustin), 

publicada en 1980. En este texto, el autor afirma claramente que Plotino facilita un “giro en 

el pensamiento del ser” (1991c) en la medida en que esta experiencia especular del logos 

se vincula a una filosofía emanatista y vitalista. Todo ello dibuja una metafísica simbólica 

y fluida (Gadamer, 1991c: 414) donde el primer principio, lo Uno, es simultáneamente 

trascendente e inmanente a lo real (1991c: 412). Lo relevante de este texto es que en él 

Gadamer afirma que la experiencia contemplativa es, para Plotino, “un estado de ánimo 

especular (spekulative) y una visión rodeada de luz (Licht umflossene Vision)” (1991c: 

413). Es en esta experiencia de contemplación (θεωρία), donde, según Gadamer, Plotino 

vincula todos los caminos de su filosofía, mostrando como en la contemplación es el 

filósofo mismo quien, tornándose inteligible y habiendo mediado con las imágenes y la 

discursividad, encuentra un modo de mirada especular, es decir, replegada, unitiva. Esto 

garantiza los paralelismos entre la experiencia contemplativa y la hermenéutica: en ambas 

y desde ambas se muestra una dialéctica que es comprendida mediante las nociones de 

imagen, Belleza y la figura de luz. Todo ello sienta las bases para la aprehensión de por 

qué, en principio, la comprensión es como tal posible, en la medida en que este “estado 

especular”, esta experiencia hermenéutica, explicita el fenómeno de la inteligibilidad y el 

acontecer del sentido vivido. 



49 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

Bajo tal estructura se halla lo que podríamos denominar como una hermenéutica 

de la racionalidad. Ella acompaña de este modo a la ontología hermenéutica donde 

la imagen sirve de medio para la comprensión, irguiéndose sobre una crítica a las 

formas raquíticas de la razón presentes en la tradición ontoteológica. Considero que la 

especulatividad de la ontología hermenéutica solo tiene cabida en una racionalidad que 

dé cuenta, simultáneamente, de esta dialéctica fáctica entre su finitud y su anhelo de 

trascendencia12. La metafísica de la luz sirve de este modo como un subterfugio a las 

reflexiones neoplatónicas que llegan a manos de Gadamer para mostrarnos, una vez más, 

su naturaleza hermenéutica y su clara actualidad. 

5. Conclusiones

Hemos visto cómo Gadamer recupera de la célebre metafísica de la luz ideas esenciales 

para el desarrollo de su propia hermenéutica filosófica, abrazando de este modo grandes 

reflexiones neoplatónicas. A fin de explicar esta recepción hemos dividido el análisis en 

tres grandes ideas. La primera de ellas refiere a la tesis hermenéutica que sostiene la 

posibilidad misma de la comprensión, dando cuenta del componente ontológico de la 

experiencia. La segunda de ellas refiere al lugar que ocupa la ontología de la imagen en 

la hermenéutica filosófica, donde Gadamer rescata las reflexiones neoplatónicas sobre la 

belleza y el εἰκὼν. La tercera de ellas versa sobre el trasfondo especular de la experiencia 

hermenéutica, que se ve guiado precisamente por una dimensión específicamente 

metafísica y se ve influida por la experiencia contemplativa. Así pues, hemos iluminado los 

ámbitos donde Gadamer dialoga directamente con la metafísica de la luz a fin de mostrar 

su vigencia en el propio planteamiento hermenéutico contemporáneo. Todo ello nos ha 

permitido no solo actualizar la filosofía antigua sino mostrar su vigencia frente a otros 

modelos filosóficos contemporáneos. 

Referencias bibliográficas

Aubin, P. (1953). “L´image dans l´oeuvre de Plotin”. Recherches de science religieuse 41, 348-79.
Beuchot, M. (2008). “La hermenéutica y las nuevas ontologías”. En-Claves del pensamiento 2, 77-89.
Díez Fischer, F. (2018). “La hermenéutica de Gadamer como escucha tras la huella. ¿Una hermenéutica 

de lo inaparente?”. Escritos 26 (56), 21-61.
Díez Fischer, F. (2024). “La eficacia histórica del neoplatonismo en la hermenéutica filosófica de Hans-

Georg Gadamer”. Patristica et Madiaevalia 45, 31-50.

12 Esta dialéctica ha sido estudiada en el Neoplatonismo por grandes especialistas (Zamora Calvo, 
2013: 517; Hermoso Félix, 2011: 47). La cualidad especular de la imagen y del lenguaje en el 
platonismo reside en esta tensión que los significa (Aubin, 1953; Teisserenc, 2010). Para valorar esta 
dimensión aporética en el pensamiento de Gadamer, v. (Gadamer, 2010).



50 

JORGE BENITO TORRES
LA METAFÍSICA DE LA LUZ Y SU HERMENÉUTICA: EN TORNO A LA RECEPCIÓN DEL NEOPLATONISMO EN LA OBRA DE...

Forero PineDa, F. (2017). “Ontología del acontecer. El camino de Hans-Georg Gadamer”. Ideas y 
Valores, 66 (164), pp. 35-54.

GaDamer, H.-G. (1977). Verdad y Método I. Tr. A. Agud Aparicio y R. Agapito. Salamanca: Sígueme.

GaDamer, H.-G. (1991a). La actualidad de lo bello. Tr. A. Gómez Ramos. Barcelona: Paidós.

GaDamer, H.-G. (1991b). “Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristotelen”. Gesammelte Werke 
7: Griechische Philosophie III. Plato im Dialog, Tübingen: Mohr, 128-227.

GaDamer, H.-G. (1991c). “Denken als Erlösung. Plotin zwischen Plato und Augustin”. Gesammelte 
Werke 7. Griechische Philosophie III. Plato im Dialog, Tübingen: Mohr.

GaDamer, H.-G. (1992). Verdad y Método II. Tr. M. Olasagasti. Salamanca: Sígueme.

GaDamer, H.-G. (1993). El problema de la conciencia histórica. Tr. Ag. Domingo Moratalla. Madrid: 
Técnos. 

GaDamer, H.-G. (2001). “Conversación con Hans-Georg Gadamer sobre la recepción histórica de su 
obra” (1996). Hermenéutica, Estética e Historia. Tr. C. Ruiz-Garrido y M. Olasagasti. Salamanca: 
Sígueme.

GaDamer, H.-G. (2010). El último dios. La lección del siglo XX. Un diálogo filosófico con Riccardo 
Dottori. Trad. J.L. Iturrate Vea. Barcelona: Anthropos. 

GronDin, J. (2008). ¿Qué es la hermenéutica? Tr. A. Martínez Riu. Barcelona: Herder.

GronDin, J. (2018). Del sentido de las cosas. Tr. V. Goldstein. Barcelona: Herder.

GronDin, J. (2021). La belleza de la metafísica. Tr. M. Pons Irazazábal. Barcelona: Herder.

Gutiérrez, C.B. (2016). “El ánimo neoplatónico de la hermenéutica de Gadamer”. Ideas y Valores 
65 (162), 337-352.

Hermoso Félix, M.J. (2011). El símbolo en el “De Mysteriis” de Jámblico: la mediación entre el 
hombre y lo divino. Madrid: UCM.

Hermoso Félix, M.J. (2014). “La filosofía de Plotino: una metafísica de la imagen”. Anales del 
Seminario de Historia de la Filosofía 31, 11-27.

Jámblico (1997). Sobre los misterios egipcios (Tr. E.Á. Ramos Jurado), Madrid: Gredos.

Nielsen, C.R. (2024). Gadamer´s Hermeneutical Aesthetics. Oxfordshire: Routledge. 

Pasqua, H. (2002). “Henôsis” et “Ereignis”: Contribution à une interprétation plotinienne de l´Être 
heideggérien. Revue Philosophique de Louvain 100 (4), 681-697.

Platón (1986). Banquete. Tr. M. Martínez Hernández. Madrid: Gredos. 

Plotino (1982). Enéadas I y II. Tr. J. Igal. Madrid: Gredos. 

Plotino (1985). Enéadas III y IV. Tr. J. Igal. Madrid: Gredos. 

Plotino (1988). Enéadas V y VI. Tr. J. Igal, Madrid: Gredos. 

Proclo (2011) Teología platónica I-III. Tr. J.M. Nieva. Buenos Aires: Losada. 

Rorty, R. (2001). El ser que puede ser comprendido es lenguaje. “El ser que puede ser comprendido 
es lenguaje”. Homenaje a Hans-Georg Gadamer. Madrid: Síntesis.

García-Santos, C.; Oñate, T. & Quintana-Paz, M.Á (Eds.) (2005). Hans-Georg Gadamer: ontología 
estética y hermenéutica. Madrid: Dykinson.

Tatarkiewicz, W. (1991). Historia de la estética: I. La estética antigua. Tr. D. Kurzyca. Madrid: Akal.

Tatarkiewicz, W. (2007). Historia de la estética: II. La estética medieval. Tr. D. Kurzyca. Madrid: Akal. 

Teisserenc, F. (2010). Langage et image dans l´oeuvre de Platon. Paris: Vrin.



51 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
NjDERK 12͕ 2Ϭ2ϲ/1. /^^N 2ϲϵ5ͳϵϬ11 ͵ Eͳ/^^N 23ϴϲͳ4ϴϳϳ. �K/: 1Ϭ.12ϳϵ5/�/&&EREN�.2Ϭ2ϲ.12.Ϭ3. ÖÖ. 35ͳ51

Vattimo, G. (2005). “Historia de una coma. Gadamer y el sentido del ser”. García-Santos, C.; Oñate, 
T. & Quintana-Paz, M.Á. (Eds.) (2005). Hans-Georg Gadamer: ontología estética y hermenéutica. 
Madrid: Dykinson.

Zamora Calvo, J.M. (2013). “Everywhere and nowhere”: Porphyry´s Pathaways to the Inteligible 31. 
Anuario Filosófico 46, 503-22.


