
Differenz
Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas contemporáneas

227 

NÚMERO 11, 2025. ISSN 2695-9011 - e-ISSN: 2386-4877 - Doi: 10.12795/Differenz.2025.i11.13 [pp. 227-231]

Recibido: 25/03/2025 – Aceptado: 11/05/2025

Reseña/Review: Marcuse, Herbert. (2025). La teoría crítica en 
la era del nacionalsocialismo. Ensayos (1934-1941). Edición y 
traducción de José Manuel Romero Cuevas. Madrid: Trotta, 
237 pp.

Rodnie Gabriel Galeano Rosa 

Universidad de Zaragoza

La crisis del modo de producción capitalista y su sostenimiento por medio de un complejo y 

racionalizado control social demanda respuestas profundas. José Manuel Romero Cuevas, 

profesor de filosofía de la Universidad de Alcalá de Henares, por medio de la traducción 

y edición de una serie de ensayos del pensador alemán Herbert Marcuse, contribuye de 

una forma excepcional a dilucidar desde la perspectiva de la teoría crítica los mecanismos 

instalados y desarrollados por la racionalidad técnico-científica en aras de perpetuar su 

cultura y hegemonía. Marcuse fue un intelectual de izquierda comprometido con el cambio 

social radical y de los pocos pensadores marxistas que reflexionó aguda y brillantemente 

sobre los cambios que experimentó la sociedad y el modo de producción capitalista en la 

posguerra y, que, de alguna manera, imposibilitan el surgimiento o constitución de una 

sociedad solidaria con los demás.   

Los ensayos de Marcuse reunidos en la más reciente edición de Romero Cuevas, si 

bien fueron escritos y publicados en el periodo de ascenso del nacionalsocialismo, siguen 

manteniendo una vigencia teórica y política porque en ellos se abordan una serie de temas 

decisivos como ser el significado del liberalismo, “[…] de la tradición filosófica, de la cultura 

burguesa, de la exigencia individual de felicidad [y] de la tecnología contemporánea” (9).



228 

RODNIE GABRIEL GALEANO ROSA
ZE^EH�ͬZEs/Et͗ D�Z�h^E͕ ,.. ΈϮϬϮϱΉ. L� dEKZ1� �Z1d/�� EE L� EZ� �EL E��/KE�L^K�/�L/^DK. EE^�zK^...

Romero Cuevas no es la primera vez que traduce el trabajo de Herbert Marcuse, por el 

contrario, su labor en los últimos años se ha dirigido a salvaguardar el legado de la teoría 

crítica y, fundamentalmente, el de Herbert Marcuse. Ha sido por su brillante y dedicado 

esfuerzo que los hispanohablantes hemos podido acceder a los textos tempranos de 

Marcuse, aquellos que evidencian un vínculo con la fenomenología hermeneútica y con la 

idea de historicidad desarrollada por Martin Heidegger en su obra Ser y tiempo. Marcuse 

una vez leyó Ser y tiempo se trasladó a Friburgo para realizar su tesis de habilitación con 

Heidegger. Para esos años, el teórico berlinés creyó haber encontrado en la fenomenología 

hermeneútica el instrumental filosófico que permitiría salir del anquilosamiento en que 

el marxismo se encontraba debido a las interpretaciones de Marx en clave economicista, 

mecanicista y cientificista que promovió la Socialdemocracia y la II Internacional. La 

fascinación del joven Marcuse con el marco ontológico desplegado por Heidegger en Ser y 

tiempo le condujo a proponer un dialogo entre marxismo y fenomenología. Esta propuesta 

se concentra en sus artículos Contribuciones a una fenomenología del materialismo 

histórico (1928) y Sobre filosofía concreta (1929).  

En estos dos artículos un joven Marcuse apuntó a la articulación de un método filosófico 

más concreto que el propuesto por Heidegger, pues para él, la propuesta metodológica del 

filósofo de Messkirch mantuvo un problemático carácter formal que le llevó a invisibilizar 

la constitución material de la historicidad, defraudando, de esa manera, la pretensión 

de articular una genuina filosofía concreta. Contrariamente a Heidegger, Marcuse apostó 

por una ontología materialista de la historicidad para articular una filosofía concreta y 

plantear críticamente cómo las formas concretas de existencia forjan adecuadamente 

la constitución fundamental de ser de la existencia que es la historicidad, de acuerdo 

a las condiciones materiales concretas en que los agentes históricos se desenvuelven. 

La fenomenología heideggeriana -para Marcuse- carecía de concreción y radicalidad y, 

por ello, la ruptura entre el pensador berlinés y Heidegger empieza a evidenciarse en 

los artículos referenciados con anterioridad. Cabe señalar que la ruptura con Heidegger 

y su vínculo con el Instituto de Investigación Social que para ese entonces dirigía Max 

Horkheimer “supuso un abandono completo de su primer proyecto de investigación 

filosófica” (15).  

El primero de los artículos que se presenta en esta publicación, el cual lleva como 

título La lucha contra el liberalismo en la concepción totalitaria del Estado, se ocupa 

de la ideología y de la teoría política nacionalsocialista. En este texto Marcuse revela 

las contradicciones del propio liberalismo como sistema político y económico que, por 

cierto, son que las que generaron las condiciones de posibilidad para el triunfo y ascenso 

del nacionalsocialismo en Alemania. Lo que vislumbra la reflexión de Marcuse es que la 



229 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK ϭϭ, ϮϬϮϱ. /^^E ϮϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/^^E Ϯϯϴϲͳϰϴϳϳ. �K/: ϭϬ.ϭϮϳϵϱͬ�/&&�R�E�.ϮϬϮϱ./ϭϭ.ϭϯ. ÖÖ. ϮϮϳͳϮϯϭ

sociedad y el Estado totalitario no emergieron de la nada, es decir, no suponen una total 

ruptura con el liberalismo o la sociedad capitalista, sino que el liberalismo y el totalitarismo 

se manifiestan como ideologías correspondientes a dos etapas sucesivas del capitalismo, 

a saber, el capitalismo del siglo XIX, orientado a la figura del empresario individual, y el 

capitalismo monopolista del siglo XX, “que pivota en torno a los grandes trust y consorcios 

industriales, y que ha anulado el papel del capitalista individual emprendedor y las formas 

de libertad social requeridas para su desenvolvimiento” (18).  

El Segundo artículo titulado Sobre el concepto de esencia es fundamental y necesario no 

solo como un aporte a la historia de los problemas filosóficos, sino como una contribución 

al establecimiento de los fundamentos de la teoría crítica. En este brillante trabajo, 

Marcuse realiza un recorrido histórico desde Platón y Aristóteles, atravesando la filosofía 

medieval y moderna, “[…] hasta su particular deriva en el pensamiento de Husserl” (20),  

para pensar cada uno de los momentos en que el significado de esencia experimentó una 

transformación. De acuerdo con Marcuse, a partir de Platón y Aristóteles se desplegó una 

visión de la esencia como ser en sentido propio del ente, además se le dotó un significado 

normativo respecto a su facticidad, es decir, respecto a su modo de existencia inmediata.

La revisión crítica del desarrollo histórico del concepto de esencia permitió a Marcuse 

poner de manifiesto que el contenido propio del concepto es lo que constituye su 

contenido de verdad, pero dicho contenido, a juicio de Marcuse, se fue difuminando en 

distintos periodos hasta ser disuelto por el positivismo. Sin embargo, para Marcuse el 

carácter crítico del concepto de esencia se perdió en el tránsito de “[…] la intuición de 

esencias de Husserl a la eidética material de Scheler” (20). Para el pensador berlinés fue la 

teoría materialista la que conservó y profundizó el carácter crítico del concepto de esencia 

y, lo más relevante, fue la que concibió “[…] la esencia del hombre no como poseyendo 

un estatuto ontológico, es decir, ajeno a las condiciones sociohistóricas materiales, sino 

como algo forjado históricamente en el plano de los conflictos y luchas sociopolíticas” (21). 

El interés de la teoría materialista en la esencia del hombre no solo deviene de unas 

preocupaciones filosóficas, sino que tiene un carácter moral y político. En la caracterización 

de la esencia del hombre esta en juego la determinación de las condiciones materiales de 

existencia para el desarrollo pleno del ser humano y, con ello, la asunción del compromiso 

histórico de establecimiento efectivo de tales condiciones. 

El ensayo Sobre el carácter afirmativo de la cultura supone una contribución en torno 

a los debates sobre el significado de la cultura burguesa. En este debate, Marcuse marcó 

cierta distancia de las posiciones desarrolladas por Walter Benjamin y Theodor Adorno 

por dos razones, la primera porque no tenía idea de la discusión que estaban librando y, la 



230 

RODNIE GABRIEL GALEANO ROSA
ZE^EH�ͬZEs/Et͗ D�Z�h^E͕ ,.. ΈϮϬϮϱΉ. L� dEKZ1� �Z1d/�� EE L� EZ� �EL E��/KE�L^K�/�L/^DK. EE^�zK^...

segunda, porque el pensador berlinés apuntó a la desconstrucción del concepto de cultura 

burguesa en término de lo que él denominó cultura afirmativa. Esta desconstrucción parte 

del reconocimiento de que la cultura burguesa permite al individuo acceder a los grandes 

valores de la humanidad, pero desde una apropiación que realiza el individuo desde su 

interioridad y, sin que tal apropiación, demande un cuestionamiento o modificación en el 

ámbito de las relaciones sociales existentes. 

Marcuse afirmó con contundencia que la cultura burguesa cumple una función 

ideológica fundamental en el sostenimiento del orden social dominante, en tanto que, 

posibilita que los individuos alcancen una elevada gratificación espiritual al hacer suyos 

los grandes valores culturales, pero de un modo que no supone ninguna crítica, sino 

la aceptación del orden social y cultural existente. En ese sentido, la cultura afirmativa 

“promueve […] un disfrute interior de la belleza que no pone en cuestión las relaciones 

sociales que causan fealdad, dolor y desesperación en el ámbito social” (24-25). Al 

contrario, el disfrute interiorizado de tales valores colabora en hacer soportables la 

crueldad y el terror que desata la sociedad capitalista y sus contradicciones internas. 

En el artículo Filosofía y teoría crítica, Marcuse afronta la problemática de la relación 

entre la teoría materialista de la sociedad, denominada teoría crítica, con la tradición 

filosófica. La teoría materialista, pese a su crítica permanente a la tradición, no desdeña 

o desvaloriza la filosofía, por el contrario, considera su existencia como algo necesario y 

asume que en su seno hay un contenido de verdad que debe ser conservado.

Ahora bien, la tesis central de este artículo se dirige a manifestar que la felicidad del 

ser humano solo puede ser alcanzada por medio de una transformación radical de las 

condiciones materiales de existencia y, en la asunción de este interés rector, “…la teoría 

crítica actúa por tanto como genuina heredera de la gran filosofía anterior” (26). 

Otro aspecto de que la teoría crítica es heredera de lo más valioso de la tradición 

filosófica es el concepto de razón. Sin embargo, la teoría crítica ha reinterpretado el 

significado de la razón y concibe su realización desde el establecimiento de una organización 

social en la que los agentes históricos regulen su vida de acuerdo a sus necesidades. La 

realización de la razón deviene así tarea política, pues se asume que tal realización debe 

significar la creación de las condiciones que posibiliten la felicidad y satisfacción de cada 

uno de los miembros de la sociedad. 

El texto Para una crítica del hedonismo realiza un recorrido histórico por los significados 

que el hedonismo ha recibido desde la filosofía griega y se confronta con el sentido que 

se le otorga en la sociedad actual. La confrontación del hedonismo no implica la apelación 

de una filosofía alternativa que supere sus aspectos individualistas e inmovilistas, sino 



231 

DIFFERENZ.  REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS HEIDEGGERIANOS Y SUS DERIVAS CONTEMPORÁNEAS
EjM�RK ϭϭ, ϮϬϮϱ. /^^E ϮϲϵϱͳϵϬϭϭ ͵ �ͳ/^^E Ϯϯϴϲͳϰϴϳϳ. �K/: ϭϬ.ϭϮϳϵϱͬ�/&&�R�E�.ϮϬϮϱ./ϭϭ.ϭϯ. ÖÖ. ϮϮϳͳϮϯϭ

que la confrontación conlleva la propuesta de una nueva organización social en la que 

se pueda realizar la verdad del hedonismo, a saber, la definición de la felicidad como 

satisfacción en el individuo de sus necesidades sensuales y materiales. De acuerdo con 

Marcuse, la realización de la felicidad es lo que posibilita que el individuo tome conciencia 

de la necesidad de conservar la libertad general. 

De esta manera, el hedonismo es salvado y muestra su vínculo interno con la 

libertad en cuanto autodeterminación moral y política de los hombres, encauzados en la 

construcción de una sociedad diferente que genere las condiciones de posibilidad para la 

realización y autorrealización de todos. 

El último texto de la serie se titula Algunas implicaciones sociales de la tecnología 

moderna enuncia algunas de las principales tesis que posteriormente Marcuse desarrollaría 

en El hombre unidimensional. En este artículo, el pensador berlinés se posicionó en torno 

a la distinción entre la técnica propiamente dicha, es decir, los aparatos técnicos que 

caracterizan la época industrial. 

Un aspecto distintivo de este artículo es señalar que el desarrollo de la técnica ha 

contribuido con la organización de las relaciones económicas y sociales existentes, es decir, 

para el pensador berlinés la técnica moderna es un modo de organización y manifestación 

de patrones de pensamiento y comportamiento, así como un instrumento de control y 

dominio. Asimismo, en este artículo se muestra argumentativamente la transformación 

profunda que ha provocado la racionalidad tecnológica en el individualismo moderno. 

El proceso tecnológico ha simplificado -nos dice Marcuse- “la variedad de cualidades 

humanas a su base material de individuación, pero esta misma base puede convertirse en 

la fundación de una nueva forma de desarrollo humano” (31). 

Estos textos, a pesar de haber sido escritos y publicados hace más 80 años, mantienen 

una enorme relevancia por dos razones en concreto, la primera, por ser los prolegómenos 

de muchas de las posiciones que fueron plasmadas en Eros y civilización y El hombre 

unidimensional y, la segunda, por interpelarnos en el contexto de las problemáticas que 

definen nuestra situación presente. En ese sentido, nos encontramos con unos textos que 

nos permiten comprender el estado de las deterioradas democracias de Occidente, la 

emergencia de los nacionalismos y populismos de derecha, el papel de la cultura y de la 

técnica moderna en el sostenimiento del orden social vigente. Pero también nos alientan 

sobre la posibilidad de una sociedad no represiva y solidaria. 


