
157

Revista Internacional de Culturas y Literaturas, ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

Rosalía Osorio Londoño, Universidad de los Andes 

Katherine Bedoya Villa, Universidad Tecnológica de Pereira

MIRADAS TESTIGO DESDE LA VENTANA: LA CIUDAD 
COMO MEMORIA, DESAFÍO Y TESTIMONIO EN ESTABA 
LA PÁJARA PINTA SENTADA EN EL VERDE LIMÓN DE 
ALBALUCÍA ÁNGEL
WITNESSING GLANCES FROM THE WINDOW: THE CITY AS MEMORY, 
CHALLENGE, AND TESTIMONY IN “ESTABA LA PÁJARA PINTA SENTADA EN EL 
VERDE LIMÓN” BY ALBALUCÍA ÁNGEL

Resumen:

Este artículo realiza una lectura hermenéutica 
de la ciudad en la novela Estaba la pájara pinta 
sentada en el verde limón (1975) de Albalucía 
Ángel Marulanda, con el propósito de 
demostrar cómo las percepciones por parte 
de los residentes y los transeúntes de un 
lugar y la experiencia de la misma escritora 
influye en la significación y resignificación 
de la ciudad en una época y/o contexto 
determinado. Las perspectivas teóricas de 
Isaac Joseph, Armando Silva, Rigoberto Gil, 
Cecilia Caicedo, Luz Mary Giraldo, Óscar 
Osorio, entre otros, son fundamentales 
para este análisis. Se concluye que existe 
una ciudad convulsionada y que es narrada 
desde la memoria fragmentada e individual 
de la autora, dejando a la luz uno de los 
testimonios más brutales de un momento 
histórico de Colombia como La Violencia. Así, 
la novela confirma, a través de sus personajes 
- testigo, que la ciudad es entendida como 
una representación en el que el significado de 
los espacios suele estar ligado a la nostalgia 
o evocación y que, además, permite a los 
lectores reconstruir una memoria colectiva de 
un hecho histórico.

Palabras clave:

Albalucía Ángel Marulanda, literatura 
colombiana, memoria, transeúntes.

Abstract:

This article offers a hermeneutic reading of the 
city in the novel Estaba la pájara pinta sentada 
en el verde limón (1975) by Albalucía Ángel 
Marulanda, with the aim of demonstrating 
how the perceptions of residents and 
passersby, along with the writer’s own 
experience, influence the meaning and 
reinterpretation of the city in a given time 
and/or context. The theoretical perspectives 
of Isaac Joseph, Armando Silva, Rigoberto 
Gil, Cecilia Caicedo, Luz Mary Giraldo, Óscar 
Osorio, among others, are fundamental to this 
analysis. The article concludes that the novel 
portrays a convulsed city, narrated through 
the fragmented and individual memory of 
the author, thus revealing one of the most 
brutal testimonies of a historical moment in 
Colombia known as La Violencia. In this way, 
the novel confirms—through its witness-
characters—that the city is understood as 
a representation in which the meaning of 
spaces is often tied to nostalgia or evocation, 
and which also allows readers to reconstruct 
a collective memory of a historical event.

Keywords:

Albalucía Ángel Marulanda, colombian 
literature, memory, passerby.



159Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

158
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

alude a episodios históricos determinantes como el impacto social del asesinato de 
Jorge Eliécer Gaitán, detonante del Bogotazo (1948), así como a los procesos políticos 
y sociales que desembocaron en la muerte del sacerdote y líder revolucionario Camilo 
Torres Restrepo. Estos sucesos, que marcaron de manera profunda la historia nacional, 
son integrados en la novela no como una crónica directa, sino como parte de una 
memoria colectiva atravesada por la incertidumbre, el trauma y las preguntas aún 
abiertas sobre la forma en que se desarrollaron dichos acontecimientos.

     En la ciudad representada en la novela se advierte, desde una lectura interpretativa, 
la presencia de la figura del testigo que observa el acontecer urbano desde la ventana, 
entendida aquí como un recurso narrativo que articula la intimidad del sujeto con el 
espacio público.  Esta imagen, propuesta en el presente análisis, permite comprender 
cómo la experiencia urbana se construye a partir de una mirada situada, parcial y 
mediada por la distancia. Desde esta perspectiva, la cotidianidad se configura a través 
de escenas en las que irrumpen las multitudes y los espacios de circulación, rumor y 
contagio propios de la vida urbana. Estos elementos robustecen las perspectivas sobre 
hechos históricos que, a través de la literatura, pueden impregnarse en la memoria 
individual y colectiva. Para profundizar en esta lectura, se consideran los planteamientos 
de Armando Silva, quien sostiene que “la ciudad viene a ser un espacio privilegiado de 
la cotidianidad” (Silva, 2006: 106), y los de Isaac Joseph, quien afirma que “el espacio 
diario de la ciudad es el rumor […] recreaciones indefinidas, prolongadas en la charla” 
(Joseph, 1988: 96), no como afirmaciones directas sobre la figura del testigo, sino como 
marcos teóricos que permiten sustentar esta interpretación.

     Por otro lado, y siguiendo con la relación entre espacio y habitante, se examina 
cómo las percepciones de los residentes o transeúntes, junto con la experiencia de los 
propios escritores, influyen en la significación y resignificación de la ciudad. De este 
modo, se despliega todo un imaginario o una “simbología del espacio urbano” en la 
que la ciudad se transforma en “un puñado de recuerdos y de símbolos”, como señala 
Fernando Cruz Kronfly (1985: 27) en su ensayo De la alcoba a la plaza: los lugares del 
hombre. Por ende, esta visión contribuye a una lectura más compleja y matizada de los 
escenarios urbanos presentes en la novela.

     De igual manera, es relevante considerar el aporte del ensayista y profesor 
Luis Fernando Macías, quien en su artículo Un testigo arbitrario (1985) sostiene que la 
ciudad se eleva cuando es nombrada y apalabrada por sus escritores, porque en ese 
acto queda contenida entre lo que él denomina espacios “oficiales” y “diferenciales”. 
Estos conceptos resultan clave para comprender la simbología que se construye desde 
el territorio de lo urbano. 

     Además, este análisis busca discutir la relación entre la ciudad abstracta y la 
ciudad real a partir de la perspectiva de Jorge Alberto Naranjo (1985) en su texto La 

1. Miradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, 
desafío y testimonio en Estaba la pájara Pinta Sentada en el verde 
Limón

La ciudad trata entonces sobre réplicas y representaciones, sobre la percepción 
solitaria, sobre la presencia de lo que se ha perdido. En definitiva, trata sobre el 
modo de hacer visible lo invisible y fijar las imágenes nítidas que ya no vemos 

pero que insisten todavía como fantasmas y viven entre nosotros.

Ricardo Piglia, Prólogo a El último lector

     Para el año 2001, Ricardo Piglia publicó el prólogo de su libro El último lector 
(2005), en el que narra la historia de un fotógrafo llamado Russell, quien ha construido 
en su casa una réplica de la ciudad de Buenos Aires. Russell está convencido de que 
la ciudad real depende de esa recreación, de modo que la “real” no es más que un 
espejismo, un recuerdo. En otras palabras, las calles y las casas existen únicamente 
en la memoria que él guarda de su infancia. Piglia destaca que quien contempla esa 
creación se convierte en un lector, y que dicha lectura es, en esencia, un acto individual.

     De manera similar, Albalucía Ángel Marulanda, en su novela más reconocida 
Estaba la pájara pinta sentada en el verde limón (2019), explora la ciudad como un espacio 
de memoria construido desde la evocación y la distancia. En este sentido, este trabajo 
propone una lectura de la ciudad no como un referente geográfico y específico, sino 
como una noción simbólica que emerge de la memoria de una autora que comienza a 
escribir su reato desde el extranjero. Este aspecto resulta clave, pues diversos estudios 
han catalogado la obra como una novela de carácter testimonial. Entre los aportes más 
relevantes se destacan los de Óscar Osorio (2005) en Historia de una pájara sin alas; las 
lecturas de Rigoberto Gil Montoya (2002) en Pereira: visión caleidoscópica; las deducciones 
de la investigadora y profesora Cecilia Caicedo (1988) en Literatura risaraldense; así como 
los estudios de Cristo Rafael Figueroa (1986) en el artículo Estaba la pájara pinta sentada 
en el verde limón: la proliferación del enunciado en el discurso narrativo; entre otros. Todos 
estos antecedentes resultan valiosos para examinar si esta clasificación es pertinente o 
si, por el contrario, la obra trasciende dicha categoría.

     En este marco, Estaba la pájara pinta…recrea la cotidianidad de la familia de Ana, 
una familia de clase media en la Colombia de mediados del siglo XX. La historia se sitúa 
en torno a los acontecimientos que rodean el año 1945 y se articula con el trasfondo de 
la violencia política que atravesó el país en los años posteriores. En particular, la obra 



161Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

160
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

En sus novelas y relatos se reconocen afinidades y resonancias con autores como: Mario 
Vargas Llosa, Julio Cortázar, Carlos Fuentes, Gabriel García Márquez2 y, de manera 
especial, aquella a quien considera su maestra: Virginia Woolf. Al respecto, María 
Mercedes Jaramillo, en su artículo Del drama a la realidad en las piezas de Albalucía Ángel 
y Fanny Buitrago, recoge las palabras de Ángel durante una entrevista con Raymond 
Williams, en la que la autora enumera las escritoras que marcaron su trayectoria:

En cuanto a los grandes demonios de la literatura de mujeres, la primera y la más 
importante que me afectó es Virginia Woolf. Después viene Natalie Sarrraute, 
Christiane Rochefort y Ana María Matute. Cuando yo era joven las historias de 
Ana María Matute y Carmen Laforet me impresionaron mucho. Yo las seguí 
mucho. También, Susan Hill y Doris Lessing en Inglaterra, y Elena Poniatowska y 
Silvia Bullrich. Sí, yo tengo grandes demonios femeninos y yo siempre he estado 
interesada en seguir esta literatura. Yo pienso que tiene mucha fuerza. Es llamada 
literatura femenina, es decir, escrita por mujeres, pero no tiene sexo (Jaramillo, 
1995: 280).

     Para el caso específico de Virginia Woolf, Ángel Marulanda reconoce en su escritura un 
enfoque experimental que posteriormente caracteriza todas sus novelas y de quien alimenta, 
en gran parte, su espíritu transgresor y su fuerza femenina. Woolf es para ella uno de sus 
“incunables”,3 como también lo son los cuentos de Hans Cristian Andersen, la fantasía de Lewis 
Carroll (Alicia en el país de las maravillas y  Alicia a través del espejo) y Rayuela de Julio 
Cortázar. Este último, caracterizado por la desestructura,4 secuencias sueltas y caóticas. 

     En este sentido, dicha tradición literaria nutre las formas de escritura de Albalucía Ángel 
e incide en la configuración de un estilo narrativo fragmentario, laberíntico y provocador, que 

2	  Aunque Gabriel García Márquez fue un autor con quien Albalucía Ángel Marulanda coincidió durante su juventud 
en tertulias literarias promovidas por Carlos Fuentes, ello no implica que su obra haya definido su proyecto escritural. De 
acuerdo con lo expuesto por Ricardo Cano Gaviria (1988) en el tomo II del Manual de literatura colombiana, la narrativa 
colombiana experimentó un giro decisivo tras la publicación de Cien años de soledad (1967), fenómeno asociado al boom 
latinoamericano. Cano Gaviria identifica, entre otros efectos, la consolidación de editoriales interesadas en la ficción 
vinculada al universo macondiano, el aumento de la autopublicación y la aparición de un lector más crítico y politizado a 
partir de finales de la década de 1960. En este contexto, numerosas novelas escritas entre 1970 y 1975 se produjeron a la 
sombra de Macondo. No obstante, Cano Gaviria subraya que este no fue el caso de Ángel Marulanda, quien “ha seguido 
una trayectoria bastante independiente de los delineamientos formales y, aún, temáticos del boom” (Cano Gaviria:1988: 
353- 382).

3	  En confesiones para El Espectador a Alejandra Jaramillo Morales, Albalucía Ángel Marulanda afirma que todos los 
escritores a quienes señala como sus “incunables” son aquellos que han nutrido su escritura desde sus inicios (Jaramillo 
Morales, 2015, párr.17).

4	  El deconstruir es un enfoque de la filosofía posmoderna. El mejor exponente de este enfoque es Jacques Derrida, 
pero el primero en utilizar el término fue Martín Heidegger en el libro Ser y tiempo (1927). Se deconstruye un concepto o 
idea para que surja uno nuevo de entre los restos, va en contra de las llamadas formas verdaderas o esencias y define todo 
como algo aparente, como algo que no se puede asir. Sin embargo, para el año 1965-1966, época en la que Albalucía Ángel 
Marulanda empieza a escribir su primera novela, Los girasoles en invierno, aún no habían aparecido manuales críticos que 
hablaran sobre la teoría de la deconstrucción. 

novela de Mario Arrubla: La infancia legendaria de Ramiro Cruz,1 puesto que, al igual que 
ocurre con la Buenos Aires creada por Russell, el personaje ideado por Piglia, en este 
análisis se desvanecen las fronteras en el intento de comprender los espacios que 
configuran la ciudad. 

     Asimismo, Luz Mary Giraldo, en su libro Ciudades escritas: literatura y ciudad en la 
narrativa colombiana (2004), ofrece un amplio panorama que permite aproximarse a la 
comprensión de la ciudad representada en la novela de Albalucía Ángel Marulanda. 
En su propuesta, plantea una lectura más vinculada al movimiento que al estatismo: 
una ciudad-Arcadia conflictiva, desafiante y convulsiva. Se trata de una ciudad 
interpretada a partir de la suma de las individualidades tanto de quien la escribe como 
de quien la descifra; lectores que la recorren y la reconstruyen a cada paso, en cada 
página. 

     Por último, la ciudad en Estaba la pájara pinta sentada en el verde limón (2019) se 
revela como un espacio de memoria y testimonio, donde confluyen las huellas del 
pasado y las voces de quienes la habitan y la evocan. Más que un simple escenario, la 
urbe se convierte en un territorio simbólico y dinámico, atravesado por tensiones entre 
lo individual y lo colectivo, lo vivido y lo narrado, lo real y lo imaginado. Así, la novela 
de Albalucía Ángel   Marulanda permite explorar cómo la literatura reconfigura la 
experiencia urbana, desafiando las fronteras entre memoria y ficción. En consecuencia, 
esta lectura hermenéutica permite comprender cómo las percepciones de los habitantes 
y transeúntes, junto con la experiencia de la propia escritora, influyen en la significación 
y resignificación de la ciudad en un contexto histórico determinado. De allí que sea 
necesario detenernos en la figura de Ángel Marulanda y en las características de su 
escritura, cuya potencia transgresora y subversiva ofrece claves para comprender la 
fuerza testimonial y crítica que atraviesa su obra.

1.2 Generalidades e influencias de Albalucía Ángel Marulanda

     Albalucía Ángel Marulanda desarrolla una escritura atenta a la circulación de 
voces y tradiciones literarias. Construye su proyecto narrativo a partir de un diálogo 
intertextual sostenido con distintas voces de la literatura latinoamericana y universal. 

1	  Es pertinente señalar que el compilador Jairo Osorio Gómez reúne los ensayos antes mencionados en el volumen La 
Ciudad en la Literatura (1985), en el que participan autores como Evelio Rosero, Jorge A. Naranjo, Luis Fernando Macías, 
Fernando Cruz Kronfly y Juan José Hoyos, entre otros escritores. No obstante, en este artículo se consideran únicamente 
los ensayos que aportan de manera directa al análisis de la ciudad como espacio de memoria y testimonio, así como a la 
figura del sujeto-testigo en la novela de Ángel Marulanda. Los demás textos del volumen, aunque son relevantes para el 
estudio en general de la ciudad en la literatura, desarrollan enfoques que no se articulan con los objetivos específicos de esta 
investigación.



163Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

162
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

como la escritora de la insubordinación,7 “subversiva y transgresora”, tal como 
la cataloga Uribe Álvarez al referirse a sus procesos escriturales, los cuales define 
como fragmentados, discontinuos y plurales. Según esta autora, Ángel rompe con la 
secuencia lineal y ordenada:

Sus estructuras son desestructura en la medida que están armadas desde la 
multiplicidad del mundo real y el pluralismo de sus actores. Los momentos 
históricos no se suceden como los puntos de una línea sino con alternancias, saltos, 
flashbacks, prolepsis. El tiempo de la historia es un tiempo que no se puede asir; es 
el tiempo de la conciencia. Esto permite a sus obras una conformación poética; su 
discurso es destructor a nivel del lenguaje corriente, rompe el código tradicional, es 
ambiguo (…) porque Ángel, más que construir, deconstruye lo que es la imagen de 
la mujer en la cultura patriarcal. Una cultura de la violación cifrada en el aparato 
simbólico y en la imposibilidad del derecho a la palabra (Uribe, 2001: 19-20).

     Dicho de otra manera, la no linealidad es clave para comprender la escritura 
subversiva de Ángel, ya que su escritura no brinda respuestas, ahonda en el misterio, 
está más cerca del secreto. Incluso, al leer las obras de Ángel Marulanda, el receptor 
puede confirmar que es muy difícil anticipar los desenlaces o los movimientos de la 
autora; según Uribe “Las obras de Ángel tienen una característica común: nadie puede 
hablar de ellas sin haberlas leído en su totalidad” (Uribe, 2001: 24). Y esto se debe a 
que el lector juega un papel muy activo, su rol no es sólo decodificar el mensaje, sino 
también ser intérprete y a la vez participante del relato. 

     En el mismo sentido, Cecilia Caicedo, en su libro Literatura Risaraldense, subraya 
que existe una complicidad con el lector que sólo se concreta al final, precisamente en 
los últimos párrafos de sus novelas, cuando quien lee logra iluminar y develar lo que 
la autora tenía entre sombras, velado o ambiguo (Caicedo, 1988: 95). En otras palabras, 
para reestructurar la desestructura propuesta por Ángel, es indispensable transitar la 
narración completa.

     Lo anterior se debe, en gran medida, a que Ángel Marulanda propone una fórmula 
lúdica8 en su escritura, y, de acuerdo con Ricardo Cano, esa es una de las razones por 
las cuales ella está por fuera del Boom latinoamericano,9 de hecho, la describe como 

7	  María Mercedes Jaramillo, Ángela Inés Robledo, Flor María Rodríguez Arenas, en el libro ¿Y las mujeres? Ensayos 
sobre literatura colombiana (1991), publicaron un artículo titulado “Albalucía Ángel: el discurso de la insubordinación”. 
Así, la insubordinación un término que tomamos prestado durante el presente trabajo. 

8	  Esta expresión se encuentra en letra cursiva porque así la plantea inicialmente Ricardo Cano Gaviria.

9	  Aunque Ángel Marulanda no se logra encasillar dentro del Boom latinoamericano, en ningún momento 
niega la influencia de algunas obras de Fuentes, García Márquez y Cortázar. En una entrevista para El Espectador 
señala que una de sus incunables referencias es, por ejemplo, “Rayuela” y al respecto dice: “indudablemente, 
yo estoy en París, vivo muy cerca de Julio Cortázar mientras la escribe” (Jaramillo, 2015: párr. 15). Por lo que es 
posible hacer algunas relaciones entre su escritura lúdica y la estructura juguetona de Cortázar. Sin embargo, 

resultó, en gran medida, problemático para una parte de la crítica5 y del público lector colombiano 
de la década de 1970. De hecho, como la propia autora relata en una entrevista concedida a 
Isabel Vergara, el desconocimiento frente a sus propuestas estéticas llevó a que algunos críticos 
la calificaran de “loca”, “desparpajada”, “inconexa” y “desvirolada”, entre otros adjetivos, a los 
cuales la misma Ángel añade irónicamente el de “desbarajustada” (Vergara, 1999: 83).

1.2. Características de su escritura: Ángel Marulanda, una escritora subversiva

     Muchas de las obras de Albalucía Ángel Marulanda, en especial Estaba la pájara 
pinta sentada en el verde limón (2019), han suscitado controversias y comentarios que 
van desde la idea de un artificio narrativo similar a un laberinto de historias, hasta la 
construcción de un collage lleno de relatos que parecen no conducir a ningún lugar. 
No obstante, este juego con el lenguaje y la escritura, entendido como un espacio de 
tensión que cuestiona e incorpora otras voces, especialmente las femeninas, crea en la 
literatura un escenario donde se entrelazan la historia colectiva y las distintas formas 
de representar la realidad.

     Así, para abordar las formas de escritura de Ángel Marulanda es necesario 
conocer cómo esta voz femenina se interesa por la búsqueda de la identidad de la 
mujer, dentro de la historia del país. Así lo destacan Betty Osorio de Negret en su texto 
La narrativa de Albalucía Ángel, o la creación de una identidad femenina (1995); Graciela 
Uribe Álvarez en el ensayo Procesos escriturales e identidad en la novelística de Albalucía 
Ángel Marulanda (2001) y Luz Mary Giraldo en Mujeres literarias: paradigmas, emblemas 
y representaciones (2006). Todas coinciden en que el discurso de Ángel ha contribuido a 
fortalecer la identidad de la mujer colombiana dentro de las estructuras conservadoras 
y patriarcales. 

     De hecho, Helena Araujo, en su artículo Siete novelistas colombianas, señala que 
antes de los años setenta, las escritoras colombianas se desenvolvieron con timidez, 
reprimidas ante una sociedad falocéntrica.6 Por ende, su narrativa estaba marcada por 
la “novelística de opresión, que estalla en ese tono histérico y de desórdenes mentales” 
(Araújo, 1988: 418). Según Araujo, la irrupción de Ángel Marulanda marca una ruptura 
discursiva desde su primera novela, Los girasoles en invierno publicada en 1970, en 
la cual introduce un personaje femenino rebelde y aventurero que recorre diversos 
lugares acompañada de su guitarra.

     De este modo, en respuesta a la homogeneidad de la narrativa masculina, Ángel 
Marulanda construye un discurso femenino con rasgos singulares que la consolidan 

6	  Según Araujo eran muchas las escritoras ignoradas por el boom y señala a algunas como: Clarice Lispector (Brasil), 
Armonía Somers (Uruguay), Beatriz Guido (Argentina), Luisa Josefina Hernández (México), Fanny Buitrago (Colombia).



165Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

164
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

entrelazan, los tiempos se confunden y la puntuación rompe las convenciones, como 
en este ejemplo en el que Ana le indica a Sabina cómo es que debe hacer el aseo de la 
casa:

Como una taza de plata, Sabina. A la señora no le gusta que el bidé esté sucio 
ni que el water esté sucio ni que en el piso del baño haya pelos ni mugre en los 
rincones debajo del calentador tampoco polvo en el zócalo de la ventana que da al 
patio detesta cuando dejas tus huellas en las manillas de las puertas hay que usar 
guantes para hacer esas cosas, pero el agua del lavamanos chorrea a toda madre 
gorgoreando como cuando hay inundaciones las chinelas chancleteando sin parar 
y lógicamente un día de estos vamos a necesitar un arca o algo así ¿ya fregaste 
con Ajax? no te olvides que desinfecta desengrasa deja olor a limpio dos gardenias 
para ti12 canta, mientras pule los biselados y quita el polvo y friega el mugre y qué 
vamos a hacer con esta vida, Sabinita (Ángel, 2019:19).

     Las cursivas en el apartado anterior se han usado para señalar la intervención de 
Sabina, quien canta un bolero en diferentes momentos de la novela.13 Sin embargo, este 
cambio de voces no hace uso de comillas o algún tipo de recurso literario que permita 
hacer una distinción visual para el lector. Aquí, la ausencia de marcas tipográficas 
que diferencien voces o tiempos refuerza el carácter experimental de la escritura. A su 
vez, la novela se nutre de una amplia red de intertextos, especialmente los que hacen 
referencia a la cultura popular. En Estaba la pájara pinta…Ángel Marulanda bebe de 
coplas antioqueñas, canciones populares como boleros, rancheras, música protesta, 
refranes, nanas y hasta cánticos religiosos, los cuales enriquecen la polifonía narrativa 
de su escritura.14 

     En este punto, es importante mencionar que, en sus obras anteriores, los 
intertextos de mayor peso dentro de las novelas fueron los relatos de Ray Bradbury y 
Lewis Carroll, sin embargo, en Estaba la pájara pinta… hay un desborde de este recurso 
técnico, pluralista e híbrido, en especial, porque muchas de estas referencias pretenden 
enaltecer la cultura popular y la memoria colectiva, encontrando refranes como:  “[…] 
los nuevos ricos creen que eso es así: que con vestir de seda e ir a Europa van a cambiar 
de aspecto, pobres diablos” (Ángel, 2019: 237) el cual hace referencia al refrán: “aunque 
la mona se vista de seda, mona se queda”.  O, “[…] Esas mujeres son ligeras de cascos 
y la que menos corre vuela” (p. 225), para sugerir que Jacinto Araque era inocente y 
había sido enyerbado por una gitana, lo cual habla de la conducta de ciertas mujeres 
desde una perspectiva machista.

12	  Las cursivas son nuestras. 

13	  Dos gardenias es un bolero compuesto en 1945 por la pianista y compositora cubana Isolina Carrillo. La canción 
es ampliamente conocida por la interpretación de Daniel Santos, circunstancia que ilustra una práctica recurrente en los 
medios y en el público: privilegiar la figura del intérprete por encima de quien compone y escribe la obra. En este sentido, 
resulta pertinente destacar la autoría de Carrillo como creadora del bolero.

14	  Martha Luz Gómez Cardona recoge muchas expresiones propias de la oralidad dentro de la novela Estaba la pájara 
pinta…

una narradora “juguetona y díscola”, al no seguir las estructuras canónicas de escritura 
(Cano, 1988: 382). Esta postura es reafirmada por la propia autora en su reciente libro 
Diálogos con un cuaderno anaranjado, donde confiesa que el proceso creativo de su obra 
ha sido similar a un juego, en el que encuentra como un acto entretenido la versatilidad 
de mezclar algunos géneros, por ejemplo, el género fantástico con el policial. Así, en 
lugar de respuestas claras, su narrativa despliega un abanico de posibilidades (Ángel, 
2022: 54).

     Con relación a esto, Ana Figueroa, en su artículo Dos veces Alicia de Albalucía Ángel, 
en busca de su identidad a través del espejo, interpreta la actitud de Ángel Marulanda como: 
“[…] otra forma de ruptura del discurso falogocéntrico” (Figueroa, 2001: 33). Ángel 
subvierte la lógica patriarcal, seria y academicista con un tono infantil que incorpora 
expresiones repetitivas, rondas y juegos de palabras. Por ejemplo, el título de su tercera 
novela, Estaba la pájara pinta… publicada en 1975, alude a una ronda infantil española, 
cuya musicalidad se traslada a la escritura: “Estaba la pájara piiiinta,10 sentada en el 
verde limón, con el pico recoge la coooola, con la pata retoma la flor” (Ángel, 2019: 
168). 

     En esta obra, la autora adopta una postura crítica frente a la crisis de la Violencia en 
Colombia y lo manifiesta a través de una estructura narrativa compleja, o lo que puede 
considerarse una desestructura, debido a que el relato va y viene entre los recuerdos 
de infancia y la vida adulta de Ana, su protagonista.11 La novela inicia con un epígrafe 
de Dylan Thomas: “Las memorias de la niñez no tienen ni orden ni fin” (Ángel, 2019: 
18). Este carácter fragmentario se refleja en pasajes donde las voces narrativas se 

Ángel Marulanda en su texto Érase que era describe la escritura como un fenómeno sin rumbo: “La palabra en 
América Latina es como rueda suelta que gira y salta y corre, como los pedrejones de los ríos corrientosos” 
(Ángel, 2023: párr. 5) y esto lo ubica como una característica de Latinoamérica.

10	  Martha Gómez afirma que esta transcripción fonética con énfasis en algunas vocales sugiriendo un alargamiento del 
sonido, tiene como propósito el “[…]remarcar la primacía del lenguaje oral sobre el escrito” (Gómez, 1997: 94).

11	  Al respecto, el profesor Cristo R. Figueroa, quien ha estudiado la obra de Albalucía Ángel desde diferentes 
perspectivas, publicó un artículo titulado “Tres espacios narrativos más allá de Macondo (Ángel, Fayad, Espinosa)” y allí 
recoge investigaciones que lo precedieron, manifestando lo siguiente sobre la estructura de la novela: 

Desde 1975 la crítica se ocupó de la compleja estructura de la novela, suspendida entre lo personal y lo colectivo, 
lo subjetivo y lo histórico (López Pulecio, 1975; Mora, 1984; Figueroa, 1986; Williams 1991; Betty Osorio, 1995); 
recientemente Oscar Osorio (2003) devela plenamente dicha estructura al precisar los tres cronotopos desde los cuales 
se enuncia la novela, capaces de modelar el enunciado, caotizándolo o proliferándolo: Ana, entre sueño y vigilia alega 
con Sabina, mientras enfrenta su pasado; adolorida por la muerte de Valeria y por el inminente viaje de Lorenzo, es 
invadida por una cascada de recuerdos; y durante el reconocimiento que hace del cuerpo de Valeria en la[s] oficinas del 
DAS, revisa su itinerario vital (Figueroa, 2007: 183).

De modo que la novela se desarrolla alrededor de esas tres conversaciones y todas ellas pasan a través de la historia de Ana. 
Ella en compañía de Lorenzo y Valeria personifican la juventud de la época y en medio de las injusticias se forman como 
sujetos críticos, toman conciencia al reconocer y señalar a los responsables de la tragedia del país. Es por ello, que, dentro 
de la novela se identifican como opositores de ese régimen, el cual hablaba de una nueva alianza de los partidos para el 
progreso “trampa para ratones subdesarrollados” (Ángel, 2019:232) y se le da protagonismo a la lucha estudiantil, y a su 
vez al miedo, a la impotencia y el desencanto.



167Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

166
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

Ángel, por los recursos narrativos que utiliza, puede ser considerada una escritora 
experimental, que rompe definitivamente con la linealidad del relato; en este sentido 
es una escritora posmoderna. Las técnicas del flujo de conciencia y de la polifonía 
de voces narrativas son manejadas con habilidad en su producción literaria; de 
ellas hace uso, en diferentes grados, en casi todas sus novelas. La incorporación 
de su experiencia personal a la ficción la relaciona incuestionablemente con la 
escritura femenina, uno de cuyos rasgos más identificables es precisamente éste 
(Osorio de Negret, 2006: 375).

     Ángel Marulanda, por este motivo, ha sido mencionada por Raymond L. Williams en su 
texto Postmodernidades latinoamericanas como parte de un grupo de escritores transgresores 
que irrumpieron en la escena literaria a finales de los años sesenta e inicios de los setenta. 
Entre ellos se destacan Rafael Humberto Moreno Durán, Manuel Mejía Vallejo, Darío Jaramillo 
Agudelo, Rodrigo Parra Sandoval y Andrés Caicedo, quienes son descritos como “[…] 
novelistas innovadores cuya subversión va más allá de las descripciones críticas a la sociedad 
contemporánea, cuestionando las bases y los orígenes de la lengua, la cultura y las formas de 
pensar” (Williams, 1998: 105). Asimismo, el ensayo señala que muchos de estos autores “[…] 
suelen ser transnacionales y cosmopolitas […] han adelantado la mayor parte de sus carreras en 
Europa, en contacto con el mundo intelectual y los desarrollos teóricos europeos, y al mismo 
tiempo, permanecen unidos a Colombia” (p. 90).

     Según Williams, la narrativa posmoderna en Colombia hunde sus raíces en la década de 
los setenta (Williams, 1998: 57). No obstante, Ángel Marulanda se adelanta a esta tendencia: 
inicia la escritura de su primera novela, Los girasoles en invierno, en 1965 y desde entonces, 
su escritura presenta rasgos de una estética híbrida que permite saltos espaciales y temporales 
dentro del relato, provocando así la ruptura de la linealidad narrativa. Nos encontramos, por 
tanto, frente a textos antilógicos que desafían la institucionalización de la verdad propia de la 
modernidad. Así, en una entrevista realizada por Isabel Vergara, Ángel Marulanda afirma que: 
“una escritora es una creadora […] una testiga […] una observadora neutra […] que entiende 
que la verdad no existe” (Vergara, 1999: 81). 

     Todo esto apunta a una escritura que se apropia de otras voces y las transforma 
para dar sentido a su mirada social, estética y política, en algunos casos alcanzando 
una voz poética que dinamiza su literatura. Como señala Valencia Solanilla en Poética 
y transgresión de Las Andariegas: “el texto se convierte en reescritura (subversiva) de la 
historia y lo es (subversiva) porque es fragmentada pero también porque transgrede los 
valores establecidos, los presupuestos de esa historia que se enuncia de otra manera” 
(Valencia, 2006: 65).

     En síntesis, la obra de Albalucía Ángel Marulanda no solo representa una ruptura 
formal y estética con la narrativa tradicional, sino que encarna un gesto de resistencia 
frente a las estructuras sociales, políticas y culturales que pretende interpelar. Esta 
característica resulta esencial para comprender Estaba la pájara pinta…, una novela 

     En efecto, Estaba la pájara pinta… se nutre de una riqueza propia de la cultura popular, 
aun así, también integra documentos históricos que hacen parte de la estructura de la 
narración y conducen al lector a seguir el hilo de una serie de asociaciones polifónicas.  
Al respecto, el profesor César Valencia Solanilla, en su ensayo “La novela colombiana 
contemporánea en la modernidad literaria”, destaca el uso creativo de los intertextos 
en la obra: 

[…] la novela se inicia con la transcripción de un fragmento de Joaquín Estrada 
Monsalve, El 9 de abril en el Palacio, a manera de epígrafe introductorio, se 
incorporan en el texto noticias radiales, informaciones periodísticas, editoriales, 
relatos de testigos, diálogos callejeros, canciones infantiles, dichos, refranes, en 
una especie de concierto múltiple de voces que van refiriendo reiterativamente ese 
hecho nucleador de la novela que es la violencia sociopolítica en Colombia. Esta es 
la originalidad y el logro principal de la novela (Valencia, 1988: 473).

     Este rasgo de la investigación de Valencia Solanilla evidencia en numerosos 
pasajes cómo se evoca a la Virgen María y se entretejen figuras provenientes de otros 
relatos. Tales recursos no solo representan la cotidianidad que atraviesa las obras de 
Ángel y, en particular Estaba la pájara pinta…, sino también la especificidad cultural 
que se construye en torno a la sociedad colombiana, o al menos, a una cierta idea de 
ella:

2:05 p.m. El corazón de Gaitán deja de latir.

Acordaos Oh piadosísima Virgen María que jamás se ha oído decir, con acento 
de plañideras, Sabina y su mamá, que ninguno de vuestros devotos reclamada 
vuestra asistencia e implorando vuestro socorro haya sido abandonado de Vos 
(Ángel, 2019: 41).

     En este caso, los fragmentos aparecen señalados en cursiva por la propia autora 
y relatan con precisión horaria los acontecimientos sucedidos en este Golpe de Estado. 
En consecuencia, Ángel Marulanda se configura como una escritora experimental y 
renovadora: rompe con la linealidad de la narrativa tradicional y abraza la desestructura 
como estrategia creativa. Su escritura es fragmentaria y lúdica, construida a partir de un 
discurso polifónico e intertextual en el que confluyen: novelas, música, cine, refranes, 
documentos históricos y un sinfín de manifestaciones artísticas y culturales que captan 
su interés. Por esto y pese a que Valencia Solanilla ubica la obra de Ángel Marulanda 
en novelas contemporáneas de la modernidad literaria, las estrategias narrativas de 
la autora son precisamente indicios que la posicionan como una autora posmoderna, 
pues su estilo fragmentario y discontinuo le permiten tomar distancia de las técnicas 
convencionales, tal como lo plantea Betty Osorio de Negret:



169Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

168
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

una característica fundamental: surge bajo unas condiciones históricas específicas, 
creando así una dialéctica entre la historia y la imagen literaria.

     En Estaba la pájara pinta…, Ángel Marulanda muestra su forma de resistencia, un 
testimonio enmarcado por la represión institucionalizada, un relato que va de a pie, 
que muestra una realidad particular contra la cual se lucha y se ha sido objeto; por 
ello, el testimonio de esta escritora constituye una forma de lucha. Así pues, los gritos 
y las miradas de los transeúntes en esta novela se configuran como voces testigo de la 
supervivencia y del olvido. 

     Según Cecilia Caicedo, en su libro Literatura Risaraldense, la escritura regional se 
desarrolló en dos vertientes: una de carácter testimonial y realista, poblada de objetos 
cotidianos y frases propias de la cultura popular, y otra de tendencia universalista que 
evidencia la conexión de los nuevos escritores con el desarrollo contemporáneo de la 
literatura. Así mismo, la primera asumía “[…] temas que brotaban de la más cruda 
realidad” (Caicedo, 1988: 76), precisando que esta realidad solía ser vivida o muy 
cercana para el autor. La segunda corriente alude a una escritura de carácter universal, 
tanto en los escenarios como en el tratamiento narrativo; es decir, no se abandona la 
referencia a la realidad, pero se incorpora un nivel de conciencia que vincula al lector 
y sus sensibilidades. En otras palabras, los escritores narran hechos ya consignados en 
documentos históricos y los enlazan con elementos míticos, imaginarios, universales 
que “[…] circunscriben su obra al contexto sociocultural y político” (p.18). Es por ello, 
por lo que la novela que nos ocupa no se relaciona de manera directa con Pereira o 
Bogotá “[…] sino con un hábitat más universal, usualmente europeo.” (p.71).

     Es importante indicar que la obra de Ángel Marulanda fue escrita fuera del 
país, una parte en Madrid para el año de 1971 y la otra es concluida en Barcelona 
cuatro años después, en 1975. Pensar en Latinoamérica desde Europa es un ejercicio 
que han hecho muchos escritores cosmopolitas. Esta andariega se alejó de Colombia, 
pero eso no implicó que desconociera la situación particular de su región natal. Fue 
un distanciamiento que le ofreció una visión abarcadora y renovada, reconociendo lo 
propio y haciéndolo parte de sí aún más. Efectivamente, en el libro se puede ver que 
esta autora pereirana debió documentarse, tal como lo dice Cecilia Caicedo en uno de 
sus capítulos dedicados a Ángel Marulanda:

[…] además de rastrear archivos, verificar la historia de Colombia desde la época de 
la muerte de Gaitán hasta la de Camilo Torres en la montaña, se dio a la minuciosa 
tarea de investigar aquí y allá con quienes vivieron y sufrieron el proceso en 
carne propia. […] Por eso a la historia, a nivel de informante de primera mano, 
hay que integrar los nombres de Martha y Rosa Meló, campesinas trabajadoras en 
la finca de la familia Armel Angel, que le suministraron información abundante, 
sobre todo la última, que aparece en las páginas finales como compañera del 

que articula memoria, violencia y cotidianidad a partir de un entramado polifónico 
donde confluyen lo personal y lo colectivo, lo histórico y lo mítico, mostrando cómo 
la literatura puede convertirse en un espacio de reescritura crítica del pasado y en un 
laboratorio de nuevas sensibilidades.

2. La violencia: contextualización de la novela

     En el año 1975, esta obra fue ganadora del II Concurso Bienal de novela de la 
revista Vivencias de Cali. En ella se relatan muchos de los padecimientos de la época 
de la Violencia en Colombia (1948-1967), no solo en términos de luchas bipartidistas 
(liberales y conservadores) que darían fruto al conocido Frente Nacional (1958-1974), 
sino también hay referencias al Bogotazo, la conformación de guerrillas, abusos 
policiales, manipulaciones políticas y masacres estudiantiles. Además de violaciones, 
perversidades infantiles, resentimientos regionales, enfrentamientos de clases y demás 
formas de violencia en las cuales coinciden los críticos mencionados con anterioridad: 
Oscar Osorio (2005), Rigoberto Gil Montoya (2002), Cecilia Caicedo de Cajigas (1988) y 
Cristo Rafael Figueroa (1986). Dichos autores mencionan formas de violencia que tienen 
lugar en la ciudad, el campo, la universidad, la escuela o la cárcel. Estos escenarios son 
también los que Albalucía Ángel Marulanda retrata en su obra, narrados a través de 
la voz de Ana, quien, al oscilar entre los recuerdos de su infancia y su vida adulta, 
emprende una búsqueda interior marcada por su familia, su educación, la sociedad y, 
sobre todo, por la violencia que ha acompañado cada etapa de su existencia.

     La novelista colombiana, en la obra que refiere a este trabajo, presenta el punto de 
vista de una niña y el de una mujer con una posición ideológica definida. No obstante, 
esta no será la única voz en la novela, también tiene en cuenta la voz de Valeria y las 
cartas en forma de diario de Lorenzo, el guerrillero hermano de Valeria y pareja de 
Ana. Y otras voces que vivieron la violencia desde el campo, desde su género, desde 
la ciudad, desde diferentes espacios que le ofrecen otras miradas al lector, las cuales 
no fueron tenidas en cuenta por la Historia15 al dejar constancia de su versión oficial, 
o en palabras de Ángel, “Así está escrito, no sé dónde y por quién sabe quién: verdad 
universal” (Ángel, 2019: 293).

2.1. Más allá de una novela testimonial

     La crítica ha entendido la novela testimonial como un género híbrido que incorpora 
la narración tradicional, en la que predomina la ficción y/o estética, y el discurso 
testimonial, que pretende mostrar una información verificada o atestiguada de los 
hechos. Es decir, narraciones que parten de hechos reales, pero cuyo desarrollo emplea 
métodos propios del relato de ficción. En consecuencia, la novela testimonial posee 



171Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

170
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

su dinamismo mismo se encuentra en la mezcla de estos dos términos, y en su 
rechazo a la categorización (Taylor, 2006: 79- 80).

     En consecuencia, la Violencia es un tema al cual muchos escritores colombianos 
acuden, tal como afirma Álvaro Pineda-Botero “[…] la violencia colombiana ha 
sido el motor de muchos de los cambios sufridos en el país; cambios que a su vez 
han determinado la evolución del género novela” (Pineda-Botero, 1995: 129). Ángel 
Marulanda contrasta con la rigurosidad histórica del documento y, valiéndose de 
novedosas estructuras narrativas nos adentra a una nueva y compleja forma de escribir, 
desde la perspectiva de Ana, una estudiante, vivimos las atrocidades padecidas por 
una población reventada en medio de una Colombia en llamas.

     En esta novela la escritora pereirana, al igual que el fotógrafo de la ciudad de 
Piglia, ofrece lo que Cristo R. Figueroa llamaría “[…] una gran cámara fotográfica que 
va captando una serie de acontecimientos y de tiempos simultáneos que se viven o 
perciben desde las familias, los testigos, la radio, la prensa o las mismas personas” 
(Figueroa, 2007: 182). Ella testifica17 la historia, buscando “otras miradas que sirviesen 
de puente comunicativo” (Gil Montoya, 2002: 52), y este es el motivo por el cual hay 
una cercanía en las experiencias del lector con la novela.

     De acuerdo con Rigoberto Gil Montoya en su libro Pereira: Visión caleidoscópica, 
Ángel Marulanda regresa a Colombia en 1972 con el propósito de recrear los territorios 
de su infancia y recoger el material necesario para novelar la historia:

[…] convertir la intimidad de una niña personaje en una suerte de espejo de Alicia, 
jugar con las temporalidades como aprendiera en el cine y hacer de la memoria un 
mapa que trace las líneas de su propia ciudad, la misma que le brindó la imagen 
con la cual prefigura la obra Estaba la pájara pinta sentada en el verde limón (Gil, 2002: 
95). 

     Y al recrear la ciudad, interviene en la sensibilidad de los espacios que los 
periodistas ya habían configurado, pero sin el desarrollo que ofrece la literatura. En 
cierto modo, esta reconfiguración de la ciudad se debe al manejo del lenguaje que 
ella usa en la obra, muy propio de la oralidad, rica en dichos, refranes y expresiones 
coloquiales escuchados por los abuelos. De este modo, y de acuerdo con Cecilia Caicedo 
y Gil Montoya, esto se debió a que en su infancia compartía mucho con sus abuelas 
Doña Adelfa Ramírez y Doña María Grillo, de quienes “[…] instala su recuerdo en 
la figura de Doña Cecinda, que campea con autonomía en [la novela] (Caicedo, 1988: 
89). Incluso, Gil Montoya señala que, en una entrevista a Ángel Marulanda, la propia 
novelista manifestó:  

17	  Cecilia Caicedo afirma que más que un acto de recordar la historia, Ángel la testifica. “Por eso el lector siente 
dolorosa esta lectura porque se ve sacudido en sus entrañas que son las de la patria misma.” (Caicedo, 1988:96)

guerrillero torturado, relator de los vejámenes a que fue sometido por los cuerpos 
de investigación del Establecimiento (Caicedo, 1988: 94-95).

     De acuerdo con Caicedo, Ángel Marulanda acude a diversas fuentes de información 
y con agudeza “[…] escarba las viejas heridas, los dolores idos, los rencores difícilmente 
olvidados y de esta suerte nada queda en pie bajo la búsqueda de su pluma” (Caicedo, 
1988: 95). 

     Teniendo esto en cuenta, se puede afirmar que nos encontramos ante una obra 
con características de novela documental y testimonial, que además también acude al 
archivo del periódico El Tiempo, el cual le era prohibido leer a la protagonista, porque 
era un pecado de las proporciones de ser parte de una ideología liberal (Ángel, 2019: 
148-149). Por esa razón, su madre solo le permitía leer las tiras cómicas del periódico. 

     Sin embargo, Cristo Rafael Figueroa en su trabajo donde estudia la proliferación 
del enunciado en el discurso narrativo de la novela Estaba la pájara pinta sentada en 
el verde limón, afirma que esta es más que una novela testimonial, porque la autora 
toma conciencia de la realidad y la denuncia a partir de la ficción, rodeada por redes 
simbólicas que desentraña el lector (Figueroa, 1986: 25).

     Es de anotar que la obra ha provocado diversas discusiones en un intento 
de clasificarla, ya sea como novela testimonial, documental, de la violencia, o 
bildungsroman16 (novela de experiencias juveniles). Claire Taylor, de la universidad de 
Liverpool, publicó un artículo haciendo revisión del discurso histórico de Estaba la 
pájara pinta… en el que enfatiza en la imposibilidad de encasillar la obra:

[…] es, a la vez, un testimonio del período de la Violencia, y una narración 
íntima; un debate sobre la historia colombiana, y una colección de fuentes y 
voces contradictorias. [Además…] dista de la novela de la violencia en su forma 
tradicional por varios lados. Primero, nos ofrece la autora una visión de la violencia 
del punto de vista de una niña, que crece y llega a la adolescencia durante este 
período. Además, estamos frente a una estructura y un estilo experimentales. 
Las múltiples voces y fuentes, además de la experimentación con los diferentes 
estilos literarios, forman un contraste con la presentación documentalista de 
las tempranas novelas de la violencia. Como bien lo dijo el crítico Cristo Rafael 
Figueroa Sánchez, “no estamos ante una simple novela de violencia”, y lo afirma 
César Valencia Solanillla cuando comenta: “ya no se trata de un simple acopio 
documental [...] sino la propuesta de una realidad más compleja”. […]Más bien, 
esta novela combina un análisis histórico con un análisis de la función del lenguaje 
y la expresión, y nos demuestra que la violencia y la mutilación que está sufriendo 
la sociedad colombiana de la época se reflejan en una mutilación y disrupción 
del lenguaje. Entonces quiero sugerir que podemos leer Estaba la pájara pinta… 
como, no simplemente testimonio, ni tampoco literatura experimental, sino que 

16	  Término usado por Gabriela Mora para referirse a la novela, de manera que logre desenmascarar la sociedad a partir 
del autoanálisis y las vivencias de la infancia y la adolescencia. Autora citada en repetidas ocasiones por críticos como 
Cristo Figueroa, Osorio y Clarice Taylor. 



173Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

172
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

chambrana, mirando caer papeles desde el segundo piso de la Alcaldía. Caían como 
otra lluvia encima de la muchedumbre que los apañaba en el aire, los destrozaba 
en medio de una gran alharaca y apilaba por último junto a otros objetos que ya 
formaban un montón en el suelo. Después fueron máquinas de escribir las que 
empezaron a salir disparadas por los balcones, a caer descuartizadas contra el 
pavimento con un ruido que se oía desde allí, más gritos, más euforia, más objetos 
cayendo desde el segundo piso (Ángel, 2019: 86).

     Aquí, Ana observaba las llamas del almacén Coltejer y su mamá le prohíbe 
asomarse, así como le prohibía leer el periódico, pero ella siempre desobedecía. O 
más adelante cuando ella relata lo ocasionado por un gobierno sanguinario y cruel. 
La gente corre en las calles, los policías les persiguen y ella desde una ventana con 
enchambranado los ve morir:

[…] Se incorporó de un salto y a pesar de la prohibición de esa tarde corrió el 
pestillo de la contraventana con cuidado, para que su papá no fuera a despertarse. 
Abrió el postigo tres pulgadas. ¡Alto o disparo! ¡Alto!, gritaba el policía parándose 
en la mitad de la calle y apuntando con el brazo extendido. El hombre corría 
despavorido, calle abajo. Tenía un traje gris, una camisa blanca, una expresión 
que a ella no se le iba a olvidar. Se apoyó dos segundos en el enchambrado de la 
ventana, y ella sintió su corazón que se quería salir, o era el de él, que le batía como 
un ariete, a cincuenta centímetros del suyo, ¡Virgensantabendita!, oyó que dijo el 
hombre entre jadeos, y no tuvo tiempo de abrir más el postigo, apenas empinarse 
para verlo escapar sin mirar para atrás, encogido, haciendo eses. De una acera 
a la otra. Las luces de la tienda se encendieron y distinguió la cabeza de don 
Tobías asomándose, después los fogonazos, los disparos sonando como si fueran 
papeletas, tres, uno detrás del otro, el policía estaba con una rodilla en tierra y Ana 
vio el quepis en el suelo. La figura de gris se paró en seco. Dio algunos pasos con 
brazos extendidos como si alguna pared se atravesara y luego retrocedió, queriendo 
devolverse, puso las manos en la espalda, tanteando los riñones, después se fue de 
bruces contra el hidrante de la esquina, se abrazó a él, se deslizó muy suavecito, y 
ella lo vio caer entonces, de cara a los tejados (Ángel, 2019: 93).

     Como estos son muchos más los apartados donde Ángel Marulanda insiste en la 
mirada desde la ventana, y donde se evidencia un acto de remembranza por parte de 
la autora, una memoria sintonizada con los hechos que se manifiesta desde la óptica de 
una niña. Aunque no solo es ella, Ana se entera que sus vecinos también se asomaron 
porque lo acontecido en la noche anterior era el rumor en las tiendas. Todos se enteraban 
desde sus balcones, algunos incluso disponían de binoculares “fabulosos, finísimos, 
traídos de Alemania”, que les daban ventaja de palco (Ángel, 2019: 318), y las Aparicio 
también eran fieles a su posición, al punto que tergiversaban los acontecimientos. 
De hecho, hay muchos otros casos que lo ejemplifican, como cuando el Ministro de 
Justicia, Gabriel Paris, se asoma a la ventana para observar el motivo del ruido en 
la carrera séptima y descubre una multitud de estudiantes con banderas en símbolo 
de luto por las matanzas (pp. 255-256). Al mismo tiempo, desde la perspectiva del 
lector, es posible dar cuenta del temor padecido por los dirigentes del país, al ver una 

Yo vengo de Antioquia, soy pereirana y ese lenguaje nuestro arcaizante es de 
los más bellos tesoros con que cuento. Como dice Gabo, yo no escribo a la moda 
colombiana sino como hablaba mi abuela. Busco muchas palabras, las anoto en un 
tablero y después una palabra me hace una frase o una página. En España aprendí 
que el idioma colombiano es muy rico. De una manera hablan los costeños, de otra 
los pereiranos, de otra los antioqueños, los de Cali, los de Bogotá. Trabajar todo ese 
lenguaje es para mí uno de los placeres más grandes18 (Gil, 2002: 96).

     Así pues, este uso del lenguaje dota su escritura de una estética literaria que no 
supo ser reconocida en su momento, no característico de la novela testimonial. Podría 
pensarse que los escritores sienten una responsabilidad ética y estética y es por ello que 
describen tan fielmente la masificación de las ciudades u otros fenómenos sociales y 
culturales. Sus narrativas de ficción experimentales no pierden el valioso componente 
de no ficción y su validez testimonial, puesto que el discurso ficcional suele ir ligado a 
una memoria personal e histórica como es el caso de Ángel Marulanda. La memoria se 
construye a partir de cada relato nuevo y de cada voz que se le da aliento, en ese orden 
de ideas, la memoria no es fija, sino que tiene ciertos matices y cambios. Por tal razón 
existen formas de historizar que se elevan por sobre el testimonio; formas de memoria 
que sólo se transmiten a través del arte.

2.2. Ventanas con vistas al pasado: el rumor o murmullo constante como formas de 
memoria social e individual

     La ventana forma parte sustancial de la ciudad, son los ojos de cada construcción, 
desde la perspectiva del interior es la entrada de luz natural, la ventana es la apertura 
segura hacia el mundo del afuera, perfecta para la mirada. En la novela de Ángel 
se evidencian apartados que hablan de este carácter esencial del espacio urbano, ya 
sea por su forma o distribución intrínseca, la ciudad y sus ventanas le permiten al 
habitante o transeúnte ser testigo de primera mano y, por ende, configurar desde 
esta perspectiva íntima sus experiencias, de modo tal que quedan incrustadas en la 
memoria tanto individual como colectivamente. De hecho, es evidente que la mayoría 
de sucesos vividos o vistos desde la ventana suelen ser fatídicos o de características 
conflictivas. En la escritura de Ángel es muy frecuente encontrar la palabra “fisgonear” 
para enfocar los diferentes rincones de las ciudades. Tal como puede verse en la novela 
Estaba la pájara pinta…, guiados por la protagonista: 

Ana se asomó a la ventana de su cuarto y vio que la gente caminaba bajo la lluvia 
sin paraguas ni nada. Un Willys de la Policía militar patrullaba la carrera sexta y 
los canutos de los fusiles se salían por la parte de atrás, debajo de la lona: no te 
vayas a asomar por la ventana, es peligroso: no señor, y continúo arrepechada a la 

18	  La entrevista a Albalucía Ángel a la cual Rigoberto Gil Montoya se refiere se titula ¡Escriba, carajo!, le decían! 
Publicada por Gilma Jiménez en el Periódico El Pueblo, Cali, 13 de junio de 1976.



175Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

174
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

una y no me pueden, no nos pueden haber visto a las ocho, como podían, ni con 
un catalejo; pero lo habrán comprado, de seguro: tendrán un telescopio instalado 
en el balcón, y un oráculo falso también, sino, cómo se atreven a asegurar que yo 
estuve en El Lago si por donde yo anduve ese día fue en Cerritos (Ángel, 2019: 20).

[…] Charlar un rato en la carrera sexta, sabiendo que las Aparicio estarán con el 
catalejo puesto, apuntándonos. La lástima es que no tengan magnetofón también. 
Un micrófono oculto. Cómo sería la gozadera de esas viejas si pudieran oír lo que 
decimos, avemaría, que cosa tan horrible, menos mal que no pueden, ¿no te parece 
un acto de vandalismo? Eso es ultrajar los derechos humanos. Es meter las narices 
donde no les importa. Al día siguiente se entera todo el pueblo, por supuesto, ellas 
son como el radioperiódico […] (Ángel, 2019: 70).

     Al respecto, Isaac Joseph en El transeúnte y el espacio urbano sostiene que “[…] 
el espacio-diario de la gran ciudad es el rumor” (Joseph, 1988: 96), el mismo que, en 
aldeas o zonas rurales, se conoce como chisme y constituye una estrategia narrativa 
propia del ser humano. Este rumor se caracteriza por circular a gran velocidad y por 
ofrecer “[…] un modo de lectura devorador, superficial” (p. 40). Además, forma parte 
del lenguaje de la esfera pública, debido a que lo público y la “[…] opinión pública 
son cosas naturalmente fluctuantes” (p.44). De igual manera, Joseph plantea que el 
“espacio público de las muchedumbres”, es un espacio de contagio, de simultaneidad 
de creencias y deseos que se propagan como una ola, siguiendo las formas onduladas 
del tejido social, gracias al acto conversacional tan característico del espacio público y 
la comunicación urbana (pp. 76-77). 

     La ventana y el rumor se entrelazan, puesto que, en cada ventana hay ojos que 
miran, un punto de vista, un rumor que germina y se esparce como llevado por el 
viento para asentarse en la memoria. Y esta mirada desde el cristal, no sólo vigila, 
también teje narrativas colectivas que invitan a regresar al pasado, a la chambrana, a la 
cotidianidad y a los recuerdos que, aún fragmentados, construyen la identidad urbana. 
Este cruce entre ciudad, palabra y memoria conduce, inevitablemente, a pensar en 
cómo los lugares del hombre y la mujer emergen de entre las palabras de sus escritores, 
alzando a la ciudad como un territorio vivo que se reinventa en cada narración.

2. 3. Los lugares del hombre: la ciudad se levanta entre las palabras de sus escrito-
res

     La ciudad está construida por y entre espacios físicos, formas de expresiones 
creativas que llevan al ser humano que habita esos espacios a reflexionar sobre los 
mismos, ya que son el medio en el cual se desenvuelve. Es decir, la arquitectura por 
ser una disciplina que fusiona la técnica, la creatividad y la belleza, también cumple 
una función social y, es por eso, que, no es ajena al entramado simbólico en el que 

ciudad a punto de desestabilizarse. También se ve cuando la pequeña Montse muere 
y la madre de Ana le prohíbe fisgonear por la ventana (p.306). O en casos violentos 
como el anterior, cuando un hombre es cosido a balazos y muere al frente de la casa de 
un vecino y una niña (no la protagonista) es el único testigo desde la ventana. (p. 316) 

     A través de estos personajes fisgones o que han sido llamados por la luz o por las 
llamas, se vivifica la ciudad y sus acontecimientos. Ventanas que, como se ha podido 
notar, son muy recurrentes en sus novelas, y frente a las cuales el profesor Gil Montoya 
coincide al describirlas -basado en su experiencia en la ciudad- como comunicantes 
con el mundo, con el rumor y el aleteo de la urbe.

     En otras palabras, Ángel Marulanda recrea los padecimientos y las emociones 
complejas de esos seres urbanos que suelen atestiguar la vida desde las ventanas. 
Como observadores, ellos contemplan los hechos desde una perspectiva distinta que 
enriquece la historia: detallan, enfocan y explican, al igual que un fotógrafo. Narran 
desde una memoria fragmentada y profundamente personal. Así, la autora sitúa a los 
lectores frente a ventanas abiertas al pasado, invitando a contemplar y resignificar 
aquellos espacios y acontecimientos que forman parte de una memoria colectiva como 
país.

     A su vez, estos apartados, en los que las ventanas y los balcones cobran 
protagonismo, permiten reconocer el papel de los rumores y su propagación entre 
los ciudadanos en los espacios urbanos. Este aspecto, desarrollado por Armando 
Silva en su libro Imaginarios urbanos, se refleja cuando el autor se refiere al “murmullo 
constante” de la ciudad y señala que:

Lo imaginario, afecta, filtra y modela nuestra percepción de la vida y tiene gran 
impacto en la elaboración de los relatos de la cotidianidad. La ciudad viene a 
ser un espacio privilegiado de la cotidianidad, pronunciada por los ciudadanos 
diariamente […] La misma mentira no deja de ser verdadera en el sentido más 
profundo de inscribir en su ocultamiento aquello que tergiversa. Si pensamos que 
en la ciudad los relatos corren de boca en boca, entonces podemos llegar a un 
punto de fusión donde la fabulación, el secreto o la mentira, desvanecen su origen 
en beneficio de lo primero. Se trata de confabulaciones sociales, llámese historia o 
chisme, verdad, rumor o mentira, lo importante es que los ciudadanos lo narran y 
así lo viven en su cotidianidad (p. Silva, 2006: 106).

     En este sentido, Las Aparicio resulta un ejemplo contundente de cómo los 
relatos cotidianos, focalizados en la ciudad y transmitidos de ventana en ventana, son 
tergiversados por esas “viejas arpías” o el “radioperiódico”, calificativo utilizado por 
Ana para describir a esas mujeres siempre dispuestas a la fabulación:

 […] Las Aparicio me contaron que el sábado a las ocho estuviste en El Lago, y 
yo te había dicho que después de las siete ni se te ocurriera. Además, con esa 
muchacha, por ahí. Peros si esas señoras tienen como noventa y tres años cada 



177Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

176
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

Perucho. La cacharrería de don Heliodoro. La funeraria de don Baudelio […]. 
(Ángel, 2019: 211 – 212).

     Esta descripción no es una mera lista de lugares; en ella la plaza no es únicamente 
un espacio urbano, sino el escenario de juegos infantiles, de encuentros sociales, de 
aromas y sonidos que construyen un universo sensible. La novela de Ángel transforma 
estos espacios en territorios simbólicos que solo existen a través del recuerdo y la voz 
narrativa.

     En esta dirección, Armando Silva distingue entre el espacio oficial “[…] diseñado 
por las instituciones y hecho antes de que el ciudadano lo conciba a su manera” (Silva, 
2006: 54) y el espacio diferencial, que corresponde a las impresiones y marcas que 
los habitantes imprimen en su entorno mientras lo habitan, lo recorren y lo narran. 
Así, la Plaza de Bolívar deja de ser una coordenada urbana para convertirse en “el 
lugar donde los muchachos se lavaban los pies al ir para la escuela”, y la Plazuela 
se recuerda como aquel bosque donde las caucanas ofrecían colaciones y cocadas, 
cargadas de la vitalidad del mercado popular y del bullicio de los paseantes. Estos 
relatos son ejemplos de cómo los ciudadanos impregnan el espacio oficial con un matiz 
distinto, en el que confluyen lo íntimo y lo colectivo, lo material y lo simbólico.

     En consecuencia, la narrativa de Ángel Marulanda nos presenta una ciudad 
literariamente evasiva, una concepción que dialoga con la “ciudad abstracta” y la 
“ciudad imaginada” descritas por Jorge Alberto Naranjo y Evelio Rosero en distintos 
ensayos recopilados en La ciudad en la literatura. Naranjo señala la imposibilidad de 
nombrar y aprehender la ciudad, pues “[…] la verdadera cartografía de la ciudad se 
hace muy cerca de los hombres” (Naranjo, 1985: 95); es decir, la urbe sólo se configura 
a partir de la cotidianidad de sus habitantes y las experiencias que en ella se entretejen. 
Esta perspectiva se enlaza con la “ciudad imaginada” de Rosero, quien afirma que 
“[…] la ciudad imaginada no es otra cosa que la ciudad del hombre, la ciudad que 
trasciende al ser humano y lo identifica plenamente, sin ninguna distinción ni barrera” 
(Rosero, 1985: 111). Ambas visiones apuntan a la imposibilidad de comprender la urbe 
sin dotarla de humanidad, sin la mediación de una experiencia subjetiva que permita 
acceder a su dimensión más íntima y cotidiana.

     En Estaba la pájara pinta…, la escritora nos invita a recorrer una Pereira moldeada 
por su memoria, con constantes referencias al Lago Uribe y lo que allí ocurre. Su 
mirada subjetiva convierte el espacio urbano en un tejido de emociones, recuerdos y 
marcas simbólicas. Así, la plaza no es solo un espacio de tránsito: es el lugar donde se 
comparten guayabas agrias con sal, donde se observa a los muchachos jugar trompo 
mientras la tensión social se hace presente:

se extiende el hombre. Vale decir entonces que existe una relación directa entre el 
espacio urbano y la sociedad, si bien el espacio de ciudad tiene una característica 
continua, es decir, casi imperecedera ya que se mantiene y prácticamente no varía 
en su infraestructura, su significado sí se despliega y se configura por medio de sus 
habitantes quienes reconocen y se reconocen en esos espacios. Esta relación no es ajena 
a la literatura puesto que, como forma de indagación y de acercamiento a la realidad, 
establece un vínculo constante entre el espacio habitado y las formas en que el ser se 
proyecta.

     De modo que, la concepción del espacio va más allá de territorios configurados 
y ligados a una disciplina. “La ciudad es un puñado de recuerdos y símbolos” y por 
encima de esas construcciones concretas “[…] existe la simbología de lo urbano” 
(Kronfly, 1985: 27), simbología y significaciones que se construyen a partir de la 
palabra. En este orden de ideas, el mencionado escritor y crítico colombiano coincide 
con Luis Fernando Macías (1985) quien afirma que: 

La ciudad se levanta de entre las palabras de sus escritores, en ella está nombrada 
porque ellas la dicen, la recrean, cuando habla un hombre en una esquina la 
ciudad está hablando en sus palabras, con su voz, con sus gestos, con la vida de 
ese hombre que habla. Cuando se construye un edificio en el centro o un tugurio 
en Iguaná, Medellín está creciendo, y está creciendo en la mujer embarazada que 
cruza una calle con la espalda erguida. Medellín está en las grietas del hospital y 
en los huecos de la calle, en el hombre sucio que pide limosna, en el semáforo y 
en el hombre limpio que se la niega, en cada una de las cosas de Medellín, está 
Medellín […] (Macías, 1985:75).

     En relación con lo anterior, los habitantes que Ángel Marulanda construye en 
Estaba la pájara pinta… son los que nombran y resignifican sus espacios. Son pocos los 
elementos que la autora ofrece al lector para orientarse en un “mapa” cartográfico; de 
hecho, una aproximación así sería un despropósito. La obra propone un desplazamiento 
de la visión del espacio público u oficial hacia un territorio íntimo y cotidiano, cargado 
de memoria, en donde el significado de los lugares emerge a partir de las experiencias 
vitales:

El pueblo creció como la milpa en un potrero. Había dos plazas: la de Bolívar, 
con una pila en medio, en la que se lavaban los muchachos los pies al ir para la 
escuela, y alrededor la casa de los Araque, el almacén de don Nepomuceno, la 
tienda de víveres de los hermanos Pulgarín, una cochera, el Banco, la barbería de 
don Emiliano, la notaría de don Antero, y la iglesia; con tres naves, y entronizada 
La Pobreza,[…] y la otra: la Plazuela, con un bosque en el medio, donde llegaban 
las caucanas, llenas de colaciones y cocadas, traídas de Cartago, y la gente se iba 
a pasear de día entero, para gozar el canto de los trupiales. La Avenida Colón, la 
calle Real, y la esquina del Chorrito, eran los sitios para encontrar a las muchachas, 
callejeando. La villa contaba con más de una docena de policías. Las escuelas de 
misiá Belarmina y de las Torres. Las sastrerías de don Alcides, don Meye y don 



179Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

178
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

     Esta perspectiva sobre el espacio urbano anticipa la idea de la ciudad como una 
Arcadia conflictiva, desafiante y convulsiva, en la que las tensiones sociales, políticas 
y culturales se entretejen con las narraciones de quienes la habitan y la construyen con 
sus palabras.

2. 4. Ciudad arcadia, conflictiva, desafiante y convulsiva

     En la novela Estaba la pájara pinta…, Bogotá también es uno de los lugares que es 
presentado como una ciudad en “desarrollo”. La narración logra captar los signos del 
progreso técnico-instrumental tanto de la región como del país, a través de la constante 
presencia de la radio, que sirve de vehículo para difundir acontecimientos como la 
llegada de la televisión en 1954, impulsada por el proyecto estatal del general Gustavo 
Rojas Pinilla tras conocer este invento en Berlín durante sus labores militares. Estos 
medios de comunicación se convierten en vasos comunicantes no solo entre zonas del 
interior del país, sino también con el extranjero.

     Sin embargo, lejos de constituir un agente de integración o modernización 
armónica, estos medios de comunicación parecen amplificar los conflictos del país. Las 
noticias, cargadas de sesgos y prejuicios, operan como herramientas de intimidación: 
anuncian masacres cotidianas, celebran victorias políticas como la de Laureano Gómez 
o el inicio del mandato de Gabriel Muñoz Sastoque, y toman partido en medio de un 
contexto de polarización social. En este punto, la representación de Bogotá comienza 
a dialogar con lo que Luz Mary Giraldo (2004), en su libro Literatura y ciudad en la 
narrativa Colombia, define como una Arcadia conflictiva.

     Para comprender este concepto, es útil partir de la ciudad Arcadia, caracterizada 
como un espacio literario donde predomina la nostalgia por un pasado primitivo, 
la serenidad y la idealización poética: una “ciudad mito”, una “ciudad espejismo” 
(Giraldo, 2004: 7-16). A pesar de esa imagen idílica, la naturaleza dinámica de la ciudad 
la expone al cambio, así como ocurre en Macondo, el ejemplo que Giraldo retoma 
de Cien años de soledad, en el que la modernización desencadena una añoranza por 
un tiempo detenido y, al igual que en la novela de Ángel Marulanda, se percibe esta 
nostalgia por un pasado idealizado, un espacio que existe únicamente en la memoria 
onírica de los personajes. La protagonista evoca la casa del mar como un refugio 
perdido, un paraíso que ya no es posible habitar:

 […] A organizar los trastos en el baúl de lata y la ropa en los hatos, muy contentos, 
otra vez para el mar, a la casita con ventanas verdes donde en su cuarto nada 
más había tres, de cara al patio, y repetía con énfasis agrandando los ojos: ¡tres 
ventanas!, como quien cuenta que habitaba donde el señor marqués de Carabás, y 

En la plaza de Bolívar se encontró con Irma y la Pecosa Velázquez, que la invitaron 
a comer guayaba agria con sal. Se sentaron en un escaño a ver jugar trompo a los 
muchachos y allí estuvieron como hasta las dos menos cinco, más o menos, porque 
ya va a ser hora de entrar, estaba diciendo la Pecosa, cuando se dieron cuenta 
que la plaza estaba llena de hombres. Parecía que hubieran bajado de las fincas 
de tierra fría: todos endomingados, sus ruanas blancas encima del hombro, bien 
plegadas, sus carrieles y sombreros de fieltro […] (Ángel, 2019: 25).

     Estos pasajes refuerzan la idea planteada por Fernando Cruz Kronfly, quien 
subraya que los lugares “[…] son ante todo productos de la cultura, y, a ellos se asocia 
un proceso de significaciones, ritualidades y honduras […]” (Cruz, 1985: 24). Así, los 
espacios adquieren significado en tanto son vividos y narrados por sus habitantes, 
quienes los dotan de memorias y afectos. Cruz Kronfly profundiza en esta idea al 
afirmar que: “[…] La vía que conduce de la alcoba a la plaza es también, de cierta 
manera, la misma que va del universo personal de los asuntos privados al universo 
colectivo de los asuntos públicos” (p. 25). En este tránsito, los escritores juegan un 
papel esencial, pues al narrar estos espacios, acudiendo a su memoria y sensibilidad, 
logran vivificarlos y cargarlos de significado: “El sitio, desde luego, impone sus reglas. 
Pero el narrador impone las suyas” (p. 23). Esta vivificación es particularmente intensa 
en el pasaje en el que Ángel Marulanda describe una Colombia atravesada por la 
violencia política:

El país se fue llenando de otros pájaros. Abarrotando de asesinos. Cuajándose 
de muertos. Congestionándose de sangre. Poblándose de miedos. Rebosando 
injusticias. Hinchándose de oprobios contra el derecho humano. Cargándose, 
impregnándose, plagándose. Colmándose de gritos. De amenazas, de olores 
pestilentes, de ríos en los que la corriente parecía tinta roja de tanto desangrándose 
liberales y en los que las montañas fueron bastiones bombardeados, violados, 
destruidos, y las ciudades se convirtieron en lugares oscuros de ruidos apagados y 
pasos presurosos, porque había que cobijarse antes del toque de queda y solamente 
esos señores, los pájaros, te digo (Ángel, 2019: 315).

     Desde la alcoba, asomada a la ventana de su remembranza y con la mirada 
hacia la plaza (Colombia), Ángel Marulanda muestra un país con espacios físicos muy 
singulares, estos están entrelazados con gritos y sangre que corre por sus calles, esa 
es la cotidianidad de la Colombia de ese entonces, ¿acaso desde el diseño urbano se 
piensa en las calles como cauces o canales para el óptimo recorrido de la sangre?, o ¿en 
la amplitud de un andén para que los perseguidos puedan correr mejor? Los lugares 
precisos de Colombia aquí no importan, están difuminados, puede ser la plaza, el 
barrio, el bar, la alcaldía, todos son lugares del hombre, lugares que desde la escritura 
pueden poseer otras características, “porque en literatura el espacio como el tiempo los 
funda el tembloroso arbitrio de la palabra.” (Kronfly; 1985: 28) 



181Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

180
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

cacharrería de don Heliodoro, expresa su miedo ante los avances tecnológicos, en 
especial con la creación de armas: “[…] perdone que le diga, pero el progreso a mí me 
aterra con todas esas cosas que han inventado ahora pues no se sabe al fin y al cabo si 
sirven para salvar la gente o para matarlos más ligero […]” (Ángel, 2019: 352). Aquí, 
la crítica al progreso no solo alude a la violencia de las guerras, sino también a los 
impactos económicos y sociales que trae consigo una modernización impuesta desde 
las élites.

     De este modo, la ciudad conflictiva se convierte en un escenario desafiante, 
donde los habitantes deben afrontar no solo las consecuencias del desarrollo urbano, 
sino también las crisis políticas y sociales que han marcado la historia del país. Esta 
dimensión de la ciudad se refleja en la novela a través de la descripción del incendio 
del Palacio de Justicia durante el Bogotazo: 

Cuatro de la tarde. – simultáneamente al ataque a Palacio, se está librando otro no 
menos encarnizado y aún más aleve: en ataque contra Bogotá. Turbas enardecidas, 
ebrias, vociferantes, largamente fermentadas en sus almas por la demagogia 
sistemática, caen sobre almacenes y edificios, como una tempestad. A machete 
rompen las puertas o las vuelan con tacos de dinamita. […] Cuatro mil presos 
se han fugado de las cárceles y comenzaron su acción incendiando el Palacio de 
Justicia […] (Ángel, 2019: 56- 57).

     Acontecimientos como este quedan inscritos en la memoria de la Violencia en 
Colombia y transforman ciertos espacios en lugares míticos, cargados de historia. Son 
ámbitos que, aunque en apariencia impersonales y de simple tránsito o circulación, 
adquieren un profundo valor simbólico. Tal es el caso de la muerte de Jorge Eliécer 
Gaitán, ocurrida cuando salía del edificio sobre la carrera Séptima, donde quedó el 
charco de su sangre. Ese sitio, con el tiempo, se convirtió en un lugar de memoria 
al instalarse placas conmemorativas que evocan su figura de caudillo y sus ideales 
políticos.

[…] y cuando menos me di cuenta estaba en la Jiménez y vi la gente que corría, 
tranvías bloqueados, incendios, mujercitas envueltas en pañolones negros que 
ponían banderas en la acera al lado de ese charco que dejó Gaitán. Otras traían 
pañuelos para empaparlos en la sangre. Otras dejaban flores. Otras montaban 
guardia al lado de los hombres, que serios, muy callados, permanecían en posición 
de firmes sin pestañear siquiera […] (Ángel, 2019: 62).

     Estos pasajes revelan una ciudad atravesada por la violencia y el dolor colectivo, 
pero también por la resistencia y la memoria. Como señala Armando Silva “la 
ciudad también es un escenario del lenguaje, de evocaciones” (Silva, 2006: 19). En la 
narración de Ángel Marulanda, Bogotá es un espacio que clama revolución, cambio y 
venganza; sus habitantes, guiados por una marea roja de liberales, avanzan como un 

el sol entraba por todos los postigos y las trinitarias se descolgaban por el canal del 
desagüe invadiendo la casa, y había mucho matarratón y mucho almendro y de 
noche, en la playa, podían hacer fogatas, revolcarse en la arena o bañarse desnudos, 
pero todo era un sueño, que desgracia.  Las malditas gallinas que picoteaban la 
puerta todo el día o entraban a la cocina a hacer desastres y ese olor tan sabroso 
de mar y almendro y trinitaria de repente se iban. Se cortaba la magia y entonces 
había que levantarse, de mal genio, muy triste, sin saber muchas veces si de verdad 
había soñado o si de veras la casita existía (Ángel, 2019: 74-75).

     Este fragmento revela cómo el recuerdo crea un espacio entre lo real y lo 
soñado, donde ambos se confunden, reforzando la idea de una ciudad que solo puede 
reconstruirse a través de la subjetividad. 

     En relación con este tema, Fernando Cruz Kronfly En la tierra que atardece: Ensayo 
sobre la modernidad y la contemporaneidad, habla de la ciudad como un lugar evocador 
de imágenes y sensaciones: “La ciudad estaría también en el recuerdo de lo que algún 
día fue. Esto le brinda a la ciudad una constante mutación de significados, desde el 
habitante fundador hasta el habitante más reciente” (Cruz, 1998: 173). Y en la obra de 
Ángel Marulanda se percibe una nostalgia por un lugar al que don Gregorio y doña 
Cecinda se refieren como un “paraíso tropical” para hablar del Valle del Cauca (Ángel, 
2019: 186) y todo el caminar entre trochas, carreteras y caminos, así como recuerdos de 
aldeas felices donde la gente intercambiaba y regalaba objetos a los vecinos, lugares 
propicios para dar crianza a sus hijos y prosperar. 

     Cabe anotar que estas “ciudades arcadias” son similares a las “ciudades alusivas” 
de las que también habla Luz Mary Giraldo. Estas últimas hacen referencia a un tiempo, 
espacio o época en que el mundo parecía perfecto y la vida transcurría en armonía. 
Según la autora de Ciudades escritas, la Arcadia conflictiva surge como un reflejo del 
anhelo de progreso. Este concepto “[…] responde a un deseo de avance, pertenece a 
un presente histórico que aspira a construir un lugar feliz para el futuro; sin embargo, 
mientras seduce, también desilusiona, pues no cumple con las expectativas generadas” 
(Giraldo, 2004: 50). Esto pone en evidencia el mito del progreso y la promesa de 
desarrollo, especialmente en ciudades marcadas por profundos conflictos políticos 
internos, como sucede en muchas urbes de Suramérica.

     En Ciudades escritas, Giraldo dedica un capítulo a analizar cómo este anhelo de 
progreso, lejos de traer únicamente bienestar, también genera desencanto y frustración. 
La búsqueda de un futuro mejor suele ir acompañada de procesos de masificación y de 
choques culturales que dan lugar a ambientes de violencia y miedo (Giraldo, 2004: 50).

     Así pues, la Bogotá que retrata Ángel Marulanda encarna esta tensión entre el 
progreso y el desencanto. A medida que la ciudad crece, emergen conflictos políticos 
que evidencian cómo el mito de la modernidad convive con la violencia, la desigualdad 
y la represión. En un pasaje clave, cuando la abuela Adelfa, mientras compra en la 



183Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

182
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

ciudad: desde la intimidad de una ventana hasta el bullicio de la plaza. Así, Ángel 
Marulanda presenta perspectivas no oficiales, enmarcadas en las voces comunes que 
murmuran, comentan y recrean los hechos, como las hermanas Aparicio, dando forma 
a un relato donde la urbe se construye desde el arte literario y el ser.

     A lo largo de este trabajo se ha reiterado que la ciudad no es solo un conjunto de 
calles y asfalto, sino la suma de las individualidades que la recorren y la resignifican. 
La memoria y la escritura se convierten en testigos de cómo los espacios urbanos 
se transforman en “ciudades textuales” de lucha y supervivencia, escenarios que 
interpelan y desafían a sus habitantes. Esta concepción del espacio va más allá de la 
idea tradicional de “progreso” y permite ampliar las lecturas sobre la identidad, así 
como sobre las continuidades y rupturas de la memoria colectiva.

     En este sentido, la autora no se limita a copiar la realidad; la anticipa, la transforma 
y hace visible aquello que aún no había ingresado al mundo narrativo. De esta forma, 
involucra al lector como cómplice, tal como señala Cecilia Caicedo al referirse a Estaba 
la pájara pinta…, un cómplice con la capacidad de desentrañar las redes simbólicas 
y los discursos que conforman la historia colectiva del país, participando así en la 
reconstrucción de la memoria social (Caicedo, 1988: 89-112).

     En consecuencia, tanto el fotógrafo Russell como Ángel Marulanda son artistas que 
asumen el papel de “historizar”, a veces incluso con mayor potencia que los académicos. 
Ambos logran captar la esencia de la ciudad como un espacio cargado de significados, 
donde cada rincón adquiere valor a partir de las experiencias, memorias y emociones 
de quienes lo transitan. Así, en la novela la ciudad se presenta simultáneamente como 
memoria individual y colectiva, reflejo de un país que apenas comienza a construir su 
conciencia histórica.

     Asimismo, las miradas testigo a través de la ventana han sido un recurso que 
Ángel Marulanda ha utilizado, hasta el momento, en varias de sus obras. Las ventanas 
le permiten al habitante o el transeúnte asomarse, fisgonear y ser testigos, garantizando, 
de cierto modo, que los acontecimientos perduren. En Estaba la pájara pinta sentada en 
el verde limón, la autora enmarca su conciencia política e histórica con su país. Y es por 
este motivo que la memoria cumple una función muy importante en la novela. Estamos 
ante la ciudad de la memoria de Ángel Marulanda, una ciudad evasiva o imaginada 
(Rosero: 1985), producto de la mirada subjetiva de la autora y construida a partir de 
sus experiencias infantiles y juveniles tanto en la ciudad de Pereira como en Bogotá. 

     De la mano de Ángel Marulanda, los lectores observan y resignifican el pasado 
a través de las ventanas que abre la autora. Permite el acceso a la ciudad tangible, 
(recuerdos de calles, plazas, monumentos, casas, balcones) y a su vez, conecta con lo 
intangible de la ciudad, ese patrimonio memorial conformado por la cotidianidad, por 

río desbordado. Este dinamismo se percibe en las intervenciones que la autora, por 
medio de unas comillas, atribuye a Bertha Hernández, esposa del presidente Ospina, 
quien describe con crudeza el asalto al Palacio:

“Dotada de armas de fuego de largo alcance, la turba concentra su asedio con 
una furia casi incontenible. La defensa hace fuego vigorosamente. Me asomo a la 
ventana de palacio: es tal la intrepidez de los atacantes, que los que vienen detrás 
de las avanzadas, arrojan de los cabellos y de los brazos a los caídos, para abrirse 
paso por entre los cadáveres hacia las ametralladoras. Escenas de espanto, de valor, 
de suicidio” (Ángel, 2019: 56).

     Más adelante, la autora recurre a poderosas metáforas de circulación para 
describir a los manifestantes, en su mayoría estudiantes, que protestan con banderas 
y palos, pasando “[…] como un río alborotado, en creciente” (p. 60). Estos caminantes 
del desastre recorren espacios que quedarían inscritos en la historia, como un flujo de 
cuerpos y memorias: “[…] en los que la corriente parecía tinta roja de tanto desangrarse 
liberales y en los que las montañas fueron bastiones bombardeados, violados, 
destruidos, y las ciudades se convirtieron en lugares oscuros de ruidos apagados y 
pasos presurosos […]” (p. 315).

     Ángel Marulanda nos ofrece, finalmente, la radiografía de la tensión entre una 
ciudad Arcadia y la que deviene ciudad conflictiva, desafiante y convulsa, a través de 
un lenguaje fragmentado y evocador. Su obra, más que narrar hechos, construye un 
espacio de memoria donde lo personal y lo colectivo se entrelazan, invitando al lector 
a descifrar las redes simbólicas y los discursos que configuran la historia del país.

3. Conclusiones

     El rastreo bibliográfico y el análisis hermenéutico que se realizaron a lo largo de 
este trabajo permiten el planteamiento de varias conclusiones sobre la configuración 
de los espacios y las formas de habitar la ciudad desde las miradas transitorias que se 
plantean en la narrativa de Albalucía Ángel Marulanda:

     En Estaba la pájara pinta sentada en el verde limón (2019) se revela una ciudad 
convulsionada, una Bogotá que arde y es narrada por Ángel Marulanda, quien, a través 
de su mirada femenina y crítica, da testimonio de uno de los periodos más brutales 
de la historia reciente de Colombia: la época de La Violencia. La escritora pereirana 
revive esos espacios urbanos mediante una memoria fragmentada y profundamente 
personal, construida a partir de las vivencias propias y familiares.  Con su escritura 
subversiva logra apartarse de la rigidez documental para proponer nuevas formas de 
narrar la memoria, más cercanas a las experiencias cotidianas de quienes habitan la 



185Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026
ISSN: 1885-3625

D
O

I: 
htt

p:
//d

x.
do

i.o
rg

/1
0.

12
79

5/
RI

C
L2

02
6.

i2
9.

08

184
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Rosalía Osorio Londoño y Katherine Bedoya VillaMiradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

Figueroa Sánchez, Cristo (septiembre de 2006). “Ecos y resonancias del canto de La 
pájara: historia de una recepción/relocalizaciones en la historia literaria nacional”. 
III encuentro de escritoras colombianas: Homenaje a Albalucía Ángel, Memorias, 
Organización de Estados Iberoamericanos, Colombia.

Figueroa, Ana (2001). Escritoras hispanoamericanas: espejos, desplazamientos, fisuras, dobles 
discursos. Chile: Editorial Cuarto Propio.

Gil Montoya, Rigoberto (2002). Pereira: Visión Caleidoscópica. Pereira: Instituto de 
Cultura de Pereira.

Giraldo, Luz Mary (2004). Ciudades escritas: literatura y ciudad en la narrativa colombiana. 
Bogotá: Convenio Andrés Bello.  

Giraldo, Luz Mary (septiembre de 2006). “Mujeres literarias: paradigmas, emblemas y 
representaciones”. III encuentro de escritoras colombianas: Homenaje a Albalucía Ángel, 
Memorias, Organización de Estados Iberoamericanos, Colombia.

Gómez Cardona, Martha (1981). “Oralidad e intertextualidad en Estaba la pájara 
pinta sentada en el verde limón de Albalucía Ángel”. Revista de Estudios de Literatura 
Colombiana, (1), pp. 89-97.

Jaramillo, María Mercedes (1995). “Del drama a la realidad en las piezas de Albalucía 
Ángel y Fanny Buitrago”.  En B. Osorio de Negret (autora) (pp. 372-398). Medellín: 
Editorial de la Universidad de Antioquia.

Jaramillo, María Mercedes (1991). “Albalucía Ángel: el discurso de la insubordinación”. 
En A. I. Robledo, F. M. Rodríguez (autoras), ¿Y las mujeres? Ensayos sobre literatura 
colombiana (pp. 203-238). Medellín: Editorial de la Universidad de Antioquia. 

Jaramillo Morales, Alejandra (25 de abril de 2015). “Albalucía Ángel, la pájara en 
vuelo”. El Espectador. Recuperado de: https://www.elespectador.com/el-magazin-
cultural/albalucia-angel-la-pajara-en-vuelo-article-557068/#google_vignette [Fecha 
de consulta: 18/03/2020].

Joseph, Isaac (1988). El transeúnte y el espacio urbano. Barcelona: Gedisa.  

Macías, Luis Fernando (1985). “Un testigo arbitrario”. En J. Osorio Gómez (Comp.), 
La Ciudad en la literatura, Serie Memorias de Eventos Científicos colombianos, no. 
29, Colombia.

Naranjo, Jorge Alberto (1985). “La novela de Mario Arrubla: La infancia legendaria 
de Ramiro Cruz”. En J. Osorio Gómez (Comp.), La Ciudad en la literatura, Serie 
Memorias de Eventos Científicos colombianos, no. 29, Colombia.

Osorio Garcés, Betty (septiembre de 2006). “Mitos y utopías de la postmodernidad: 
Las andariegas y Tierra de nadie de Albalucía Ángel” y “La construcción del sujeto 
femenino en la narrativa de Albalucía Ángel”. III encuentro de escritoras colombianas: 

el vendedor que deambula pregonando sus productos, por los primeros rayos de sol 
que encienden las azoteas y terrazas, por el saludo de “buenos días” entre vecinos. 

     Por último, en la obra de Ángel Marulanda es posible comprender que la ciudad 
es una representación de lo que se evoca (Kronfly: 1988), sus recuerdos son los de una 
niña que padeció de primera mano el inicio de la crueldad del Frente Nacional. En su 
escritura está contenida una ciudad convulsionada, desafiante y conflictiva. Espacios 
que arden y gritan, interpretados desde la mirada de una niña adulta que invita a 
asomarse a la ventana de una época determinada en Colombia. 

Referencias bibliográficas

Álvarez, Graciela (2001). “Procesos escriturales e identidad en la novelística de 
Albalucía Ángel Marulanda” Boletín cultural y Bibliográfico, 38(56), pp. 19-31.

Ángel Marulanda, Albalucía (2022). Diálogos con un cuaderno anaranjado. Medellín: 
Editorial Universidad de Antioquia. 

Ángel Marulanda, Albalucía (2019). Estaba la pájara pinta sentada en el verde limón. 
Bogotá: Penguim Random House. 

Ángel Marulanda, Albalucía (3 de mayo de 2023). “Érase que era”. Revista Cronopio. 
Recuperado de: https://revistacronopio.com/erase-que-sera-albalucia-angel-sara-
serna-loaiza/ [Fecha de consulta: 10/12/2025].

Araujo, Helena (1988). Siete novelistas colombianas. Manual de literatura colombiana, Tomo 
II. Bogotá: Procultura, S.A.

Caicedo, Cecilia (1988). Literatura Risaraldense. Pereira: Editorial Gráficas Olímpica.

Cruz Kronfly, Fernando (1985). “De la alcoba a la plaza: los lugares del hombre”. En 
J. Osorio Gómez (Comp.), La Ciudad en la literatura (pp. 52-56). Bogotá́: I.C.F.E.S. 

Cruz Kronfly, Fernando (1998). “Ser contemporáneo: ese modo actual de no 
ser moderno”. En F. Cruz Kronfly (autor), La tierra que atardece:  ensayo sobre la 
modernidad y contemporaneidad (pp. 9-45). Bogotá: Ariel.  

Figueroa Sánchez, Cristo (2004). “Representaciones literarias de Bogotá (Narrativa 
de Luis Fayad) y de Cartagena (narrativa de Roberto Burgos Cantor)”. Universitas 
Humanística, 57(57), pp. 97-115.

Figueroa Sánchez, Cristo (1986). “Estaba la pájara pinta sentada en el verde limón: La 
proliferación del enunciado en el discurso narrativo”. Universitas Humanística, 15(25), 
pp. 21-37.



186
Revista Internacional de Culturas y Literaturas, enero 2026

ISSN: 1885-3625

Miradas testigo desde la ventana: la ciudad como memoria, desafío y testimonio en “Estaba la pájara pinta senta-
da en el verde limón” de Albalucía Ángel
D

O
I: 

htt
p:

//d
x.

do
i.o

rg
/1

0.
12

79
5/

RI
C

L.
20

26
.i2

9.
08

Homenaje a Albalucía Ángel, Memorias, Organización de Estados Iberoamericanos, 
Colombia.

Osorio de Negret, Betty (1995). “La narrativa de Albalucía Ángel, o la creación de una 
identidad femenina” En M. M. Jaramillo, B. Osorio y Á. Robledo (Eds.), Literatura 
y diferencia. Escritoras colombianas del siglo XX, (pp. 372-398). Bogotá: Ediciones 
Uniandes.

Osorio, Óscar (2005). Historia de una Pájara sin Alas. Cali: Programa Editorial de la 
Universidad del Valle.

Piglia, Ricardo (2005). El último lector. Barcelona. Editorial Anagrama, S.A.

Pineda Botero, Álvaro (1995). “Novela Urbana en Colombia” en Colombia: Literatura y 
cultura del siglo XX, (34), pp. 123-141.

Rodríguez Ruiz, Jaime Alejandro (s.f.). “Raymond Williams: Postmodernidades 
latinoamericanas”. Recuperado de: https://jaimealejandro.com/obra_digital/
ensayo/novela_colombiana/contenido/bibliograf/williams/posmodernidades.htm 
[Fecha de consulta: 20/10/2020].

Rosero, Evelio. (1985). “La ciudad imaginada”. En J. Osorio Gómez (Comp.), La 
Ciudad en la literatura, Serie Memorias de Eventos Científicos Colombianos, no. 29, 
Colombia.

Silva, Armando (2006). Imaginarios urbanos: Bogotá: Arango Editores. 

Taylor, Claire (2006). “Saliéndose del asunto: la revisión del discurso histórico en 
Estaba la pájara pinta… de Albalucía Ángel”. III encuentro de escritoras colombianas: 
Homenaje a Albalucía Ángel, Memorias, Organización de Estados Iberoamericanos, 
Colombia.

Uribe Álvarez, G. (2001). “Procesos escriturales e identidad en la novelística de 
Albalucía Ángel Marulanda”. Boletín Cultural Y Bibliográfico, 38(56), pp. 19–31. 

Valencia Solanilla, César (1988). “La novela colombiana contemporánea en la 
modernidad literaria” En Manual de literatura colombiana, tomo II, (pp. 463-510). 
Bogotá.  Procultura S. A. 

Vergara, Isabel (1999). “A Albalucía Ángel”. Revista de Estudios Colombianos, (19), pp. 
80-84.

Williams, Raymond (1981). Una década de la novela colombiana. La experiencia de los 
setenta. Bogotá: Plaza & Janes, Editores Colombia Ltda.


